
VEREENIQINQ VOOR WIJSBEGEERTE DES RECTfTS. 15

verschijnsel waar te nemen in de nationale bewegingen, zoodat men „die Ver- 
nunft in der Geschichte” kon constateeren.^) Aan de geestelijke en objectieve waarde 
van dien collectieven geest twijfelde men niet. Maar in later tijd is door de psycho­
logie, in het bijzonder de collectieve, dit alles meer gedifferentieerd onderzocht. 
Hegel onderscheidt daarbij nog geen staat, maatschappij en natie en is bij zijn 
wijsbegeerte over het sociale daardoor heden ten dage een verouderd socioloog. 
De twee laatstgenoemden, natie en maatschappij, dringen zich in den loop van de 
19e eeuw door de sociale taak, die de staat op zich gaaf nemen en de democratische 
ontwikkeling op het terrein van den vroeger zelfstandige regeering van den staat.

Waarom nu de menschelijke activiteit alleen maar politiek zou heeten, wan­
neer zij zich richt als „organisohes Ganze”, zooals Hegel het noemt, op den staat 
en niet wanneer zij zich op dito wijze richt, b.v. op andere vereenigingen, onder­
deden van staat en maatschappij, is mij niet duidelijk, voorat omdat tegenwoordig 
iedere willekeurige vereeniging, mits zij maar een voldoend aantal leden heeft, 
ook tegen den staat kan optreden. Vroeger waren voor de verkiezingen de stem- 
districten nog door den staat aangewezen, dus de vereeniging van hen. die invloed 
moesten uitoefenen, van staatswege geregeld, maar tegenwoordig is dat niet meer 
zoo. Er bestaat eigenlijk geen wezenlijk onderscheid meer tusschen de bedrijvigheid 
van tal van vereenigingen die niet onmiddellijk op den staat gericht zijn en zij 
die wel een dergelijk doel nastreven.

En dat de staat aan de politiek voorondersteld zou zijn of dat de staat 
product zou zijn van de politiek, dat zijn ook punten, die aan grooten twijfel 
onderhevig zijn, omdat daarin de verkeerde veronderstelling ligt opgesloten, dat 
natie, staat en maatschappij product zouden zijn van den menschelijken wil.

Op pagina 4 van de inleiding staat: „Het recht verwerkelijkt zich slechts in 
en als staat”. Toen ik dat gelezen heb was ik zeer verbaasd.

Ja, ik begrijp heel goed, dat Hegel dit zoo gezegd moet hebben. Immers, de 
volonté générale is als objectieve geest der nationale samenhoorigheid tegelijk 
bron van staat en recht, voor Rousseau en Hegel, maar ik begrijp niet, hoe een 
jurist dit zonder verdere toelichting Hegel heden ten dage kan nazeggen, 
na al wat er in de laatste dertig jaar geschreven is op het terrein van de historische 
rechtswetenschap en de staatsleer. Ik wil in dit verband mij slechts bepalen tot 
een verwijzing naar hetgeen te lezen staat in de werken van prof. Krabbe over 
de tegenstelling Overheidsrecht en volksrechten. 2)

Nog vele details van de inleiding zouden mij aanleiding kunnen opleveren 
tot spreken, maar meerdere analytische kritiek zal ik gaarne aan andere sprekers 
overlaten. Ik zal niet langer de aandacht van de vergadering vragen en gaarne 
de gelegenheid tot spreken aan een volgend spreker doen geven.

De heer prof. dr. H. DOOlJEWEERD: Het referaat over „De Zin der Politiek”, 
dat de heer Tdders voor onze Vereeniging heeft geleverd, doet otis weer eens 
kennismaken met de onvervalschte „Hegelarij”.

Ik gebruik dit woord volstrekt niet in afkeurenden of in minachtenden zin.
Het referaat is in zijn soort zelfs een zeer goed doordacht stuk werk en past 

de dialectische methode dezer humanistische wijsbegeerte op het onderwerp toe, 
zooals dat behoort.

En ik juich het toe, dat onze Vereeniging iedere gedachtenrichting aan het 
woord laat komen. Door zulk een inderdaad vrij-zinnige veelzijdigheid moet onze 
Vereeniging op den duur het doel bereiken, dat, gelijk ik het althans zie, het 
eenig en inderdaad waardevol doel is, dat zij als niet-exclusieve vereeniging zich 
stellen kan: het inzicht bij te brengen, dat iedere rechtswijsgeerige theorie haar

Zie Kurt Sternberg: Staatsphilosophie, Berlin 1923. Einleitung und IX.
*) Die Lehre der Rechtssouveranitdt, Drittes Kapitel. Die moderne Staatsidee, 

Zweites Kapitel. Gettell, History of Political Thought. New-York 1924. passim.

HermanDooyeweerd.nl



16 VEREENIOINQ VOOR WIJSBEGEERTE DES RECHTS.

wortel heeft in een bepaalde, in laatste instantie religieus bepaalde levens- en 
wereldbeschouwing en dat het zoogenaamde neufraliteitspostulaat een waandenk­
beeld is. Door tot den diepsten wortel van elk der hier voorgedragen theorieën 
door te dringen, bewaren wij ons zelf voor een kortzichtigheid, die slechts tot 
een transcendente critiek in staat is, en zullen we veeleer er naar streven, elk 
dier theorieën uit haar eigen levens- en wereldbeschouwing te verstaan. Dat is 
het tegendeel van een relativistische instelling, die mij op een vorige vergadering 
is tegengeworpen. Het is slechts uitvloeisel van het inzicht, dat de zoogenaamde 
theoretische, wetenschappelijke waarheid niet „an sich” geldt, maar slechts zin 
heeft als uitstraling uit de absolute, inderdaad boventijdelijke religieuze waarheid 
inzake de verhouding van Schepper tot schepsel. Dit is m.i. de grondfout der 
Hegdiaansche dialectiek, dat zij meent door het dialectisch vvijsgeerig denken alle 
wijsgeerige theorieën in haar in de levens- en wereldbeschouwing gegronde tegen­
stellingen in een vermeende alzijdige synthesis te kunnen opheffen en ze in haar 
betrekkelijke, eenzijdige noodzakelijkheid te kunnen begrijpen, terwijl ze zelve meent 
boven de bijzonderheid van een levens- en wereldbeschouwing te zijn uitgekomen.

Hegel meende in zijn dialectische wijsbegeerte alle vroegere stelsels in de 
hoogste synthesis te hebben opgeheven, terwijl zijn stelsel inderdaad niet anders 
is dan de dialectische ontwikkeling van een grond-antinomie, die in de humanis­
tische immanentiephilosophie met haar typische wets- en subjectsidee sinds den 
renaissance-tijd vervat was, n.1. die tusschen wetenschaps- en persoonlijkheidsideaal. 
De souvereinverklaring der rede in dien typisch-humanistischen zin, die reeds in 
het Cartesiaansche „cogito ergo sum” werd geproclameerd, beteekent a limine, 
de verwerping van een door den souvereinen Schepper in den tijdelijken kosmos 
gelegde wereldorde. Want de rede is zelve niets dan een samenstel van tijdelijke 
zinfuncties, die met alle andere zinfuncties in een waar zin-organisme zijn samen­
gevoegd, en de boventijdelijke wortel van dit tijdelijke zin-organisme ligt in den reli­
gieuzen wortel van het menschengeslacht. Alle zinsfuncties, ook die van den logos, de 
historie, recht en zedelijkheid, zijn in de kosmische tijdsorde organisch met elkan­
der vervlochten en ontleenen hare tijdelijke zinverscheidenheid aan de boven­
tijdelijke religieuze zin-volheid onzer schepping. Het is die kosmische tijdsorde, 
die als kosmische wet, alle zinsfuncties onder hare eigen wetskringen in de conti­
nuïteit van een organisch zinsverband met elkander vereenigt, maar anderzijds 
ze slechts vereenigt in hare souvereiniteit in eigen kring. Want geen dezer tijdelijke 
zinfuncties ontleent haar zin aan een andere tijdelijke zinfunctie, maar ze zijn 
veel meer alle niet tot elkander herleidbare zinbrekingen van de religieuze zinvolheid 
in den wortel van het menschengeslacht, die de kosmische tijdsgrens zelve 
transcendeert. De redefuncties zijn dus zelve in den kosmischen tijd gevoegd en 
transcendeeren niet zelve den tijd. Ze bestaan dus ook niet absoluut „an sich”, 
maar slechts in de zin-vervlochtenheid met alle andere tijdelijke zinfuncties van 
af die van bet getal tot die van het geloof.

Bij verabsoluteering van de rede wordt noodzakelijk de kosmische wefsorde 
ter zijde gesteld. De rede usurpeert de taak, die alleen de kosmische tijdsorde, 
waarin zij zelve gevoegd is, kan vervullen. De continuïteit, welke de kosmische 
tijdsorde met handhaving van de souvereiniteit in eigen kring tusschen de zinfuncties 
handhaaft, wordt nu in den zin der verabsoluteerde rede zelve gevat. De rede door­
breekt de zingrenzen, die ze naar haar waan als souvereine, zich zelf heeft 
gesteld, om den wereldsamenhang in de continuïteit van haren eigen verab­
soluteerden zin te vatten, en vervalt daardoor noodzakelijk in immanente antino­
mieën, die steeds een kenteeken zijn van de schending der souvereiniteit in eigen 
kring door het hypostaseerende denken.

Bij de toepassing van dit redelijk continuïteitsprincipe heeft nu van meetaf 
de humanistische wij.sbegeerte zich in de grondantinomie verwikkeld tusschen 
v/etenschaps- en persoonlijkheidsideaal. Bij primaat van het wetenschapsideaal 
wil de souvereine rede door middel van het natuurwetenschappelijk causaliteits-



VEREENIGING VOOR WIJSBEGEERTE DES RECHTS. 17

beginsel den geh-eelen tijdelijken kosmos, zoowel in zijn natuur- als geestesfuncties 
als een continu-product van het mathematisch-causale denken begrijpen, moet bij 
doorvoering van dit program echter noodzakelijk ook de geestesfuncties, waarin 
het humanistische persoonlijkheidsideaal den troon zijner absolute vrijheid wil 
oprichten, onder het juk van het natuur-causale denken brengen. In deze natura- 
listisch-rationalistische typen der humanistische wijsbegeerte heft dus het weten- 
schapsideaal het persoonlijkheidsideaal op, terwijl het persoonlijkheidsideaal, de 
idee van de absolute souvereiniteit der menschelijke persoonlijkheid, juist het weten- 
schapsideaal had opgeroepen om de souvereiniteit der rede over den kosmos aan 
het licht te brengen.

Bij consequente doorvoering van het primaat van het persoonlijkheidsideaal 
daarentegen wil de rede de natuur als product der vrijheid begrijpen en daar dit 
laatste niet mogelijk is, wanneer de souvereine rede (voor haar) onverbrekelijke 
zingrenzen tusschen de natuur- en de geestesfuncties erkent, neemt ze haar toevlucht 
tot de dialectiek, die poogt de zingrenzen der wetskringen logisch te relativeeren, 
door ze als elkander wederkeerig beperkende moment en van een hoogere redelijke 
eenheid, de synthesis te vatten. Zulk een standpunt impliceert de verwijding van het 
z.g.n., verstandelijk, analytisch denken, dat voor de antinomie halt houdt, tot het 
zgn. redelijk of speculatieve denken, dat in de antinomie juist het kenmerk van de 
waarheid ziet, en de overschrijding der zingrenzen sanctioneert, omdat de souvereine 
rede bij de doorvoering van haar continuïteitspostulaat der vrijheid alle zingrenzen 
als product harer eigen activiteit meent te kunnen zien, zoodat zij ze als zelf gesteld 
ook weer zelf moet opheffen. De wets- en subjects-idee, die aan zulke vrijheids- 
idealistische typen van wijsgeerig denken ten grondslag ligt, is dus evenzeer in 
de humanistische levens- en wereldbeschouwing gegrond, doch zij heeft het abso­
lute archimedisch punt der immanentiephilosophie verlegd van het nafuur-denken 
naar het vrije geestesdenken. Zij opereert niet langer met het bloote verstandsbegrip, 
maar met de rede-idee en laat deze idee in dialectische zelfontwikkeling over 
thesis, antithesis en synthesis in de werkelijkheid ingaan, om naar Hegel’s woord: 
,.Alles Wirkliche ist vernünftig” den kosmos als vrije rede-activiteit te verstaan. 
Bij Hegel is deze dialectische methode in wezen aan de historiewetenschap georiën­
teerd. Fichte’s aan de Kantiaansche moraal georiënteerd personalistisch vrijheids- 
idealisme is bij hem tot een pan-logistisch, transpersonalistisch vrijheidsidealisme 
uitgegroeid, waarbij het pan-logisme in wezen een historisch karakter draagt.

De groote „voor-onderstelling” dezer geheele wijsgeerige gedachterichting is 
de humanistische wets- en subjectsidee in het transpersonalistisch type van het 
nn-Kantiaansche vrijheidsidealisme. Ze ziet in de religie slechts een trap in de 
zelfbewustwording der vrije redefuncties, en ziet niet in dat haar uitgangspunt 
door en door religieus is bepaald, religieus in den zin van vergoddelijking der 
tijdelijke redefuncties.

leder wijsgeerig stelsel is religieus bepaald, omdat de boventijdelijke wortel 
van onzen tijdelijken kosmos zelve religieuze zin-volheid draagt en alle redefuncties 
slechts een tijdelijke zinbreking van den religieuzen wortel onzer persoonlijkheid zijn.

In dit licht wordt de op pag. 4 van zijn referaat door referent geponeerde 
stelling, dat in het titaal-systeem der philosophie het denken alle „vooropzetsels”, 
(ik zeg liever: alle vóór-ondersteHingen) zou opheffen en in dien zin „vooropzetsel- 
loos” zou zijn, de groote vóór-onderstelling zijner humanistische wets- en subjects­
idee, die in een humanistisch-religieuze instelling is gegrond. Eerst als de referent 
dit had ingezien, zou hij tot volle zelfbezinning op zijn eigen uitgangspunt zijn 
gekomen, wat hem m.i. nu ontbreekt.

Het dialectisch denken zal uiteraard trachten de Kantiaansche scheiding tus­
schen „sollen” en „sein”, vrijheid en natuur, in dialectische synthesis op te heffen. 
Doch het heeft geen oog voor de wezenlijke, in de kosmische tijdsorde gegeven 
zinstructuur der realiteit en opereert als redephilosophie met aigemeene, niet in 
haar zin omlijnde ideeën, die het in een evenmin in haar zinstructuur onderrichte 
werkelijkheid wil doen ingaan.



18 VEREENIGINQ VOOR WIJSBEGEERTE DES RECHTS.

De neo-kantiaan Kelsen gaat uit van de Kantiaansche scheiding tusschen 
„sollen” en abstracte norm en natuiirwerkelijkheid. Het recht valt bij hem
onder den denkvorm van de norm. De rechtskring heeft geen eigen subjectszijde, 
maar slechts een wets-, in casu normzijde. Daarom moet Kelsen de rechtssubjectivi- 
teit tot een functie van de norm als wetstype denatureeren en kan hij niet toegeven, 
dat de rechtssubjectiviteit een eigen, aan de rechtsnormen onderworpen zinfunctie 
der volle werkelijkheid is. De werkelijkheid gaat voor hem immers op in de natuur­
functies naar hare wetszijde.

Wat doet nu de heer Telders in de lijn der dialectische methode? Hij wil 
„sollen” en „sein” als twee anti-thetische momenten opheffen in het synthetisch 
begrip van het zich verwerkelijkende recht, dat voor hem identiek is met den 
staat. Ook Kelsen vereenzelvigt recht en staat. Die vereenzelviging is zelfs karak­
teristiek voor het logicistisch denken na Kant. Er schuilt een wets- en subjectsbegrip 
achter, dat door de aprioristische wets- en subjectsidee is bepaald. Iedere rationalis- 
tisch-humanistische wets- en subjectsidee vereenzelvigt de wet als redebegrip 
met het ideëele subject. De kern der subjectieve realiteit, de individualiteit, 
is immers voor dit rationalisme een/ui] dv \n Platonischen zin, dat in de algemeene 
idee moet worden opgeheven.

Maar voor Kelsen is de staat slechts dynamisch normensysteem, voor den 
heer Telders daarentegen is de staat de dialectische eenheid van „sollen” en „sein”.

Maar hij ziet evenmin als Kelsen, dat de werkelijkheid in den normatieven 
wetskring van het recht een typische subjectieve, van de norm onderscheiden, 
zinzijde heeft. Hij aanvaardt de vereenzelviging van de v/erkelijkheid met de 
natiiurwetmatige werkelijkheidsfuncties, die door het natuur-causale denken wor­
den beheerscht. Zoo komt hij er toe, in zijn synthesis de werkelijkheidsfunctie van 
het lecht te vereenzelvigen met de werkelijkheidsfunctie der psychische motiveering. 
Zoo sanctionneert hij voor de positieve rechtswetenschap, die bij het analytische 
denken zou moeten blijven staan, de vereenzelviging van den rechtskring met de 
afgetrokken norm-zijde van dien kring.

Op deze wijze wordt echter de zinstructuur van het rechtsgebied totaal mis­
kend. De rechtswerkelijkheid ligt niet in de psychische gemotiveerdheid der men- 
schen, maar ligt zelve binnen den normatieven rechtskring, ze is de subjectieve 
zinzijde van dien wetskring, die naar de wetzijde aan de rechtsnormen onderwor­
pen is, al is ze slechts in onverbrekelijken zin-samenhang met alle andere zin- 
functies der werkelijkheid gegeven. Zoo heeft b.v. een delict een subjectief-juridische 
werkelijkheidsfunctie onder de rechtsnorm en is nimmer in zijn subjectieven rechts­
zin te herleiden, hetzij tot de norm zelve, hetzij tot een natuurlijke werkelijkheids­
functie.

Zoo ziet de heer Telders ook niet het fundamenteel verschil tusschen rechfs- 
verwerkelijking in den zin van het dynamisch proces der positiveering en toe­
passing van het recht door competente gezagsorganen eenerzijds en de feitelijke 
nakoming der rechtsnormen door de rechtssubjecten als rechts-onderworpenen 
anderzijds. Zoo vervalt hij noodzakelijk in de bekende fout, in de feitelijke nakoming 
door de rechtsonderworpenen het kriterium te zien voor de rechtsrealiseering, waar­
door het zin-onderscheid tusschen rechtspositiviteit en natuur-werkelijkheid volledig 
wordt uitgewischt. In de synthesis der dialectische methode ontbreekt de kern, die 
haar alleen recht van bestaan geeft, de z i n-s y n t h e s i s, die alleen mogelijk is bij 
erkenning van de onderlinge souvereinitedt in eigen kring der in wetskringen 
besloten zinstructuren, ook tegenover de logos. De positiveering des rechts kan 
slechts afhangen van de handelingen der competente gezagsorganen, niet van die 
der rechtsonderworpenen.

Ten slotte getuigt de dialectische vereenzelviging van recht, zedelijkheid en 
staat van de bekende logicistische overschrijding van de zingrenzen, een misken­
ning van de zeer onderscheiden individualiteit der verbanden (kerk, bedrijf, 
vrij vereenigingswezen, gezin, enz.), die ieder hun eigen karakter, hun eigen



VEREENIGING VOOR WIJSBEGEERTE DES RECHTS. 19

zinstructuur tegenover het staatsverband bezitten. Bij erkenning van het kosmo­
logisch grondbeginsel der souvereiniteit in eigen kring kan men nimmer tot dp 
conclusie komen, dat alle recht zijn gelding aan den staatswil ontleent of een state­
lijk karakter draagt, zooals de heer Telders dat laat uitkomen.

Ieder verband, dat door zijn eigen bestemming (leidende functie) is gequalif'- 
ceerd, bezit in zijn interne structuur een interne sfeer van verbandsrecht, dat nim­
mer op een delegatie van den staat is terug te voeren of naar het bekende schema 
der dialectische logica als onzelfstandig deel van het geheel (het recht van d^n 
staat) is te beschouwen. De staat heeft op hooger cultuurpeil slechts een inte* 
gpeeringstaak ten aanzien van de rechtsbetrekkingen tusschen de verbanden, maar 
nimmer kan het door zijn bestemmingsfunctie gequalificeerd interne recht der niet­
statelijke verbanden in het statelijk recht worden opgelost.

Een uitvloeisel van de Hegeliaansche dialectiek is ook de beschouwing van 
den staat als het instituut, waarin de enkeling zich tot de ware zedelijkheid verheft 
door bewuste opheffing van zijn individualiteit in de algemeenheid.

Hier komt de transpersonalistische opvatting van het humanistisch persoon- 
lijkheidsideaal tot uitdrukking, die de souvereiniteit der vrije persoonlijkheid niet 
langer, gelijk Kant in het soortbegrip mensch (den „homo noumenon”) maar in 
het totaliteitsbegrip van het staatsverband zoekt. Dit is de herleving van het antiek- 
heidensche staatsbegrip, dat den staat als incorporatie van de zedelijkheid be­
schouwt. Hier ontstaat noodzakelijk een antinomie tusschen vrijheid en dwang, 
die nimmer door het dialectisch denken is op te lossen, daar zij juist ontstaan is 
door overschrijding der zingrenzen tusschen moraal en recht door het dialectisch 
logisch denken.

Ik moge verwijzen naar mijn critiek op Binder, die ook op dit standpunt 
staat, in mijn: „De Beteekenis der Wetsidee voor Rechtswetenschap en Rechts- 
philosophie”.

Karakteristiek voor de logicistische tendenzen in deze dialectiek is voorts de 
door haar geconstrueerde verhouding tusschen de abstracte, algemeene, niet in 
haar zin omlijnde idee der gerechtigheid en de individueele of bij­
zondere rechtsrealiseering. Het individueele wordt wel eenerzijds als werkelijkheid 
der algemeene idee met deze identiek gevat, maar anderzijds juist als individualiteit 
gezien als de antithesis van het algemeene en in dien zin vereenzelvigd met het 
tegengestelde van het recht: het onrecht.

Het Hegeliaansche panlogisme moet de Christelijke beschouwing verwerpen, 
dat de individualiteit door en door boven-tijdelijke religieuze zinvolheid bezit. Daar 
het dialectisch denken souverein is verklaard moet het individueele als het fii) 6v 
in Platonischen zin worden genegeerd en opgeheven in de algemeene idee als 
totaliteit der verenkellngen. Daar de heer Telders met zijn dialectisch denken diep 
is geworteld in de humanistische levens- en wereldbeschouwing, kan hij op zijn 
standpunt niet inzien, dat zulk een dialectisch logicisme den goddelijken zin van 
het recht totaliter verstoort. Ik wil van mijn standpunt hier slechts tegenover 
stellen, dat naar Christelijke beschouwing de rechtsidee, als synthetisch-logische 
omvatting van den a-logischen, verdiepten, de religieuze zinvolheid benaderenden 
rechtszin eerst in de individualiteit haar vollen zin kan openbaren en dat dus 
de individualiteit ook als zoodanig niet een ontkenning, maar een bevestipng der 
gerechtigheid is. De rechtsidee is nimmer, zooals de heer Telders doet, als tota­
liteit te vatten, daar de totaliteit boven de tijdgrens in de religieuze zinvolheid 
is besloten, welke in de idee slechts wordt benaderd. Iedere tijdelijke zinfunctie 
is besloten, welke in de idee slechts wordt benaderd. Iedere tijdelijke zinfunctie 
heeft haar idee, waarin de zinfunctie in benadering van den zin der latere functies 
heenwijst naar haar zin-voleindiging boven den tijd.

Uit de dialectische vereeniging van recht en onrecht in zijn staatsbegrip dedu­
ceert de heer Telders nu den zin der politiek. A priori wisten wij natuurlijk reeds, 
waar hij heen wilde. Hegel’s historisme, dat de rechtsidee vlottend maakt in de



20 VEREENIOINQ VOOR WIJSBEGEERTE DES RECHTS.

subjectieve zijde der historische werkelijkheidsfunctie, komt ten slotte tot verheer­
lijking van de staatsraison, waarin de hoogere gerechtigheid der wereldgeschiedenis 
de macht tot recht verheft. Het kent niet den religieuzen zin der zonde, die in de 
subjectieve werkelijkheid verwoestend doorwerkt.

Ik wil niet nalaten er op te wijzen, dat tegenover het abstracte, verstandelijk 
humanistisch natuurrecht, dat den zin-samenhang tusschen recht en geschiedon- 
wikkeling in zijn mathematisch-natuurwetenschappelijke denkwijze cru had door­
gesneden, Hegel's op dit punt aan de romantiek georiënteerd, historisme een voor­
uitgang beteekent. Naar zijn zinstructuur als verband rust inderdaad de staat 
op een historisch-bewegelijk machtssubstraat en zijn rechtstaak is nimmer abstract, 
doch slechts in nauwen zin-samenhang met deze historische machtspositie te 
beschouwen. De staat is geen abstracte denkordening, gelijk Kelsen’s individualis­
tische leer der rechtssouvereiniteit beweerde, doch een concreet verband, dat in 
alle wetskringen werkelijkheidsfuncties bezit en in zijn rechtsfunctie zijn bestem­
ming of leidende functie heeft.

Maar de dialectische opheffing van de zingrenzen tusschen den historischen 
wetskring en de wetskringen van recht en zedelijkheid historificeert de rechtsidee 
en de idee der moraal en loopt dus uit op zinverstoring der politiek. Daar in den 
zin der historie inderdaad alle beginselen (kutuurdominanten) vlottend zijn, voert 
zulk een historisme noodwendig tot een extreem relativisme op het gebied van 
den materieelen inhoud van de rechts- en moraal-beginselen.

Karakteristiek is weer de wijze, waarop referent de verhouding tusschen de 
politieke partijen en den staat construeert.

Dit geschiedt uiteraard weder naar het logicistisch dialectisch schema van 
het algemeene als totaliteit en het bijzondere als deel. Ik kan niet vinden dat refe­
rent op dit punt diep gegraven heeft. Ik zou hem willen verwijzen naar een geest­
verwant (en dan geestverwant met een zekere reserve), naar den Duitschen Hege- 
liaan prob Binder, die in zijn „Philosophie des Rechts” een veel dieper gravend 
onderzoek naar den oorsprong van de politieke partijen uit geestes-oogpunt ge­
geven heeft.

Referent kan op zijn standpunt niet zien, dat de politieke partijstrijd ter 
laatste instantie is geworteld in den strijd der religieuze levens- en wereldbe­
schouwingen en dat de hierin zich openbarende religieuze antithese ook nimmer haar 
verzoening in de historische ontwikkeling der staats-activiteit kan vinden. Het 
speculatieve denken kan geen religieuze tegenstellingen verzoenen, daar het zelf 
in een bepaalde, naar mijn inzicht apostatische religieuze instelling is gegrond.

Waar de referent meent, dat de ware staatsman zich in het kritieke uur los 
van de politieke beschouwingen zijner partij moet weten te maken en als recept 
voor den staatsman ten aanzien van de partijen het „divide ut imperes” aanbe­
veelt, ware het wel belangwekkend, van hem te vernemen naar welke beginselen 
de staatsman als regent dan eigenlijk zijn taak heeft te voeren.

Het zal m. i. dan spoedig blijken, dat het beroep op de historische ontwikke­
ling slechts een appèl op de naakte machts- en Realpolitiek zal beteekenen. 
De politieke partijen behooren, voorzoover zij reëele partijen zijn, er 
zeker rekening mede te houden, dat hun staatskundige beginselen in nauw zins­
verband met de historische ontwikkelirrg worden geformuleerd. Maar referents 
standpunt voert m. i. den staatsman rechtstreeks in de armen der „Staatsraison”.

Ik heb reeds veel te lang op den tijd der vergadering beslag gelegd. 
Het doet mij oprecht leed, dat ik in mijn oppositie ten slotte om des tijds wille 
toch zoo fragmentarisch moest blijven en daardoor misschien weer misverstand 
verwek.

1) Belangstellenden, die met mijn wijsgeerige denkbeelden en terminologie niet 
vertrouwd zijn, moge ik wellicht verwijzen naar mijn laatste verhandeling „De 
Structuur der- Rechtsbeginselen en de Methode der Rechtswetenschap in het licht 
der Wetsidee” (overdruk uit „Wetensch. BIjdr. door Hoogleeraren der V. U.”, aan­
geboden ter gelegenheid van haar vijftigjarig bestaan) 1930.



VEREENIGJNG VOOR WIJSBEGEERTE DES RECHTS. 21

Mijn bedoeling was geen andere, dan te trachten eenige klaarheid te brengen 
ten aanzien van de levens- en wereldbeschouwingen, die in laatste instantie 
over onze wijsgeerige theorieën heerschen. En ik stel er prijs op te verklaren, dat 
ik het referaat van den heer Telders naar immanenten maatstaf gemeten, wel 
degelijk kan waardeeren, al moet ik het naar transcendenten maatstaf in zijn 
methode en strekking volledig verwerpen.

De heer mr. dr. j. J. BOASSON; Vanmorgen is tegen den zeer verdienstelijken 
arbeid van den heer Telders nogal wat aangevoerd van geheel ander standpunt, 
van buiten af. Het lijkt mij van belang, te trachten het werk van den heer 
Telders, waaraan ik gaarne allen lof toezwaai dien het verdient voor zijn scherp­
zinnigheid en in-elkaar-geslagenheid, nu ook eens te bekijken van het standpunt 
van Hegel zelf, of, bescheiden uitgedrukt, van het standpunt, hetwelk, naar ik meen, 
dat van Hegel is.

Het heeft mij eenigszins verwonderd, van den heer Telders in zijn inleiding 
te vernemen, dat hij, nu ja, afziet van de speciale eigenaardigheid van Hegel en 
dat hij hier op zijn wijze zelfstandig, zij het dan met Hegelschen achtergrond, aan 
het filosofeeren is gegaan.

De heer Telders heeft er terecht, voorzoover ik Hegel heb begrepen, duidelijk 
op gewezen, dat de gewone opvatting, alsof men Hegels methode moet beschouwen 
als een methode van uitwendige stelling, tegenstelling en vereeniging zonder 
meer, een onjuiste opvatting is. Ik meen dat eenigszins te mogen versterken, door 
U uit Hegel zelf het een en ander voor te lezen, waaruit blijkt, dat Hegel zijn 
methode volstrekt niet beschouwt als een voortdurende willekeurige these, anti­
these en synthese, maar op een geheel andere wijze, en dat daarin ligt, hoe men 
ook overigens over die dialectische methode moge denken, uit wetenschappelijk 
oogpunt een zeer belangrijk element, dat strekt tot helder en zuiver inzicht in de 
werkelijkheid.

Ik neem dan in de eerste plaats een citaat uit het eerste groote werk, waarin 
Hegel zijn philosophie in beginsel voordraagt, dat is de in 1807 verschenen 
„Phanomenologie des Geistes”. Dit boek bevat een zeer belangrijke voorrede, die 
men, als men Hegel wil begrijpen, niet ongelezen mag laten. Daarin zegt Hegel 
van zijn methode, die hij dan noemt „das wissenschaftliche Erkennen”: „Das 
wissenschaftliche Erkennen erfordert aber vielmehr, sioh dem Leben des Gegen- 
standes zu übergeben...” Men lette daarop wel; niet dus, alleen maar te kijken 
naar wat men ziet, maar zich geheel te verdiepen in een onderwerp...) ,,oder 
„was dasselbe ist, die innere Notwendigkeit desselben vor sich zu haben und 
„auszusprechen”... En verder „Aber in die Materie versenkt und in deren Be- 
,,wegung fortgehend, kommt es (namelijk het „Erkennen”) in sich selbst zurück, 
„aber nicht eher als darin, dass die Erfüllung oder der Inhalt sich in sich 
„zurücknimmt, zur Bestimmtheit vereinfacht, sich selbst zu einer Seite seines 
„Daseins herabsetzt und in seine höhere Wahrheit übergeht. Dadurch emergiert 
„das einfache sioh übersehende Ganze selbst aus dem Reichtume worin seine 
„Reflexion verloren schien.”

Hier ziet men, dat voor Hegel de dialectische methode niet is, zooals van 
morgen heel keurig, maar daarom nog niet juist, is gezegd, een methode die 
begrippen als het ware schept, ordent en uit zichzelve voortbrengt de gansche 
werkelijkheid. Voor Hegel is de zaak veeleer meer anders: zal men spreken over 
den staat, zal men spreken over de natuur, zal men spreken over de historie, dan 
is het in de eerste plaats noodig, dat men die dingen kent, dat men die dingen 
heeft bestudeerd.

Zoo beschouwt Hegel zelf, als ik het goed 'begrijp, zijn dialectische methode 
volstrekt niet als de eenige methode voor alle wetenschappen, maar hij laat de 
wetenschappen in haar waarde onaangetast, laat haar de stof uitwerken naar de 
methode, die voor elke wetenschap de juiste is. Maar als eenmaal de wetenschappen 
een inzicht hebben gekregen in de werkelijkheid, dan komt de vraag: hoe ver-



28 VEREENIGING VOOR WIJSBEGEERTE DES RECHTS.

gelijkstellen met het toekennen van een uiteindelijk oordeel over de politiek aan 
de „brute macht”.

Wat de methode betreft, heb ik het eerst ontmoet den heer Carp. Ik geloof, 
dat ik zijn betoog scherp kan samenvatten in een syllogisme. De heer Carp zegt: 
de methode van Hegel en die van Telders (ik mag in dit verband mij wel met 
Hegel vereenzelvigen) is die van these, antithese en synthese. Dat is de terminus 
major. En nu de minor; Het uitverkiezen van die methode als de methode der philo- 
sophie kan niet op wetenschappelijke wijze worden begrond, is op zich zelf niet ge­
rechtvaardigd, iets waarin ik den heer Carp volkomen gelijk geef. En dan volgt de 
conclusie; Dus, de methode, die de heer Telders in dit geschrift gevolgd heeft, is 
wetenschappelijk ongefundeerd. U voelt, waar het punt zit. De pointe zit in den 
major. Ik heb reeds vanmorgen in mijn inleiding gezegd, dat men in het prae- 
advies nergens iets van dien drieslag: thesis — antithesis — synthesis zal vinden. 
En niemand, de heer Carp noch iemand anders, heeft getracht met een of meer 
bewijsplaatsen aan te toonen, dat ik mij in dat opzicht heb vergaloppeerd en met 
dat blinde schema wèl heb gewerkt. Ik heb vanmorgen gezegd, dat de methode, 
die ik heb gevolgd, was: de zaak zelf te volgen, zich aan de zaak, dat is: aan het 
begrip, overgeven. Dat kan onder omstandigheden het volgen van den drieslag: 
thesis — antithesis — synthesis medebrengen, maar doet zulks in dit geval niet, 
en nergens in het geschrift zult Gij dan ook de bewering hebben gevonden, dat 
een bepaald iets was de thesis, iets anders de antithesis en een derde iets de 
synthesis. U hebt alleen „toegepast” kunnen vinden een methode, die wezenlijk 
iets geheel anders is, n.1. het (denkend) volgen van de zaak op het begrip zelf. 
De bestrijding van den heer Carp gaaf dus langs mijn betoog heen. Die bestrijding 
ware juist geweest indien ik gezegd had: men moet de methode van thesis, anti­
thesis, synthesis volgen, maar thans ontbreekt daaraan de feitelijke grondslag.

Veel moeilijker samen te vatten en dus veel moeilijker te bespreken is het be­
toog van prof. Dooyeweerd. Het is mij moeilijk geweest de strekking van het 
betoog van prof. Dooyeweerd geheel te volgen en hij zal het mij daarom niet 
euvel duiden, wanneer ik op het vele en inhoudrijke, dat hij in het midden heeft 
gebracht, slechts met een enkel woord inga. Ik weet niet zeker, of ik hem goed 
begrepen heb, want de eigenaardige terminologie van den geachten debater, die 
bij hem zeer doordacht en verantwoord is, maar die ons, althans mij,, vreemd in 
de ooren klinkt, heeft het mij moeilijk gemaakt, zijn gedachtengang aanstonds 
om te zetten in mijn eigen terminologie. Zoo spreekt hij b.v. van zinsfuncties, 
waarschijnlijk bedoelende wat men sinds Kant meestal noemt de categorieën. Ik 
maak uit de gebaren van prof. Dooyeweerd op, dat ook dat niet juist is, maar 
dan bevind ik mij geheel op moerassig terrein. Hij zegt: de werkelijkheid is te 
onderscheiden in verschillende categorieën. Dat noemt hij zingebieden. Men mag 
die niet vereenzelvigen, en niet van het eene gebied in het andere overgaan. Men 
zou dus hebben autonome gebieden van den geest.

De heer Prof. DDOYEWEERD. Van de werkelijkheid! Categorie is denkvorm. 
Als U alleen ziet categorieën, en niet zinsfuncties, dan herleidt U alle categorieën 
tot den geest, tot de denkfunctie. Dat is het punt, waar wij uiteengaan.

De heer Mr. -B. M. TELDERS: In ieder geval heeft men dus volgens Prof. Dooye­
weerd autonome gebieden. Hun souvereiniteit zou zich hierin manifesteeren, dat 
men niet van het eene gebied in het andere zou mogen overgaan. Dat heb ik 
inderdaad wèl gedaan, want ik ben overgegaan van het „autonome” gebied van 
het recht naar dat der historie. Dat was echter geen willekeurige overgang, maar 
dat bracht de zaak zelf mee,want politiek is de overgang van het recht naar de 
historie. Het begrip politiek is het begrip van de grens tusschen recht en geschie­
denis. Nu kan men wel zeggen, dat ik dat niet mócht doen, maar wanneer men mij 
verbiedt dat te doen, dan kan ik over mijn onderwerp niet spreken.

De heer Prof. DOOYEWEERD: Dat is uw methode, maar dat is niet de zaak.



VEREENIGING VOOR WIJSBEGEERTE DES RECHTS. 29

De heer Mr. B. M.TELDERS: Als U mij verbiedt een overgang te maken van 
recht naar geschiedenis, dan kdn ik niet spreken over politiek, want het begrip 
van de politiek is het begrip van de grens tusschen die beide „gebieden” en 
grens zelf is overgang van het eene gebied naar het andere.

Dit dus waf betreft de voor-ondersteldheden in het onderwerp van heden. 
De opmerkingen, die rechtstreeks op het praeadvies slaan, zal ik thans bespreken.

In de eerste plaats was er de heer Carp, die mij het verwijt deed van socioloog 
te zijn. ik heb het met schrik aangehoord, want ik reken mij dat allerminst tot 
eer. Ik had gehoopt, dat de heer von Schmid, die de volgende debater was, betoogd 
zou hebben, dat ik niets minder was dan socioloog. Helaas, hij heeft de gelegen­
heid om mij op die wijze te bestrijden en bij te vallen tegelijk, laten voorbijgaan. 
Welnu, ik geloof, dat dit verwijt inderdaad niet kan opgaan, zelfs niet na lezing 
van mijn praeadvies. Op blz. 5, de plaats waarop de heer Carp zich baseerde, 
staat: „De „realiteit” van den staat is dus” (en dan volgen een aantal stipjes,
dus U gevoelt, dat U moet oppassen!) ........... de realiteit zijner burgers, d.i.
het geheel hunner gedragingen” (en nu verzoek ik U, op te letten!) „en in zooverre 
de staat eenerzijds geheel is te vereenzelvigen met zijn eene moment, dat der 
realiteit, laat zich dus zeggen: de staat is het geheel der staatsburgers".

Dat was het citaat, waarop de beer Carp zich baseerde, doch de nu met 
nadruk naar voren gebrachte woorden Het de heer Carp weg. In zekeren zin heeft 
de heer Carp gelijk. Het moment, dat ik hier eenzijdig naar voren breng, is het 
moment van het sociologische staatsbegrip. Maar ik zeide óók: de staat is slechts 
de sociologische staat in zooverre de staat te vereenzelvigen is met dat eene 
moment, en liet daarop volgen: de staat is niet slechts realiteit, de staat is ook 
norm. En dan komt, niet verder uitgewerkt, omdat dit mijn taak niet was, maar 
het artikeltje gestaafd met een verwijzing naar het artikeltje in Logos, de andere 
zijde van den Staat, n.1. die, welke men met Kelsen de zuiver normatieve zijde 
zou kunnen noemen. De staat als concreet geheel is niet anders dan het zich ver­
werkelijkende recht. Als juristen kunnen wij afzien van het verwerkelijken en de 
norm „op zich zelf” beschouwen. Dat is niet alleen ons recht, maar zelfs onze 
plicht. Maar als philosophen kunnen wij ons daarmede niet vergenoegen, doch 
hebben wij te beseffen, dat de norm slechts werkelijke of werkende norm is, 
indien hij ook gerealiseerd wordt in wat men als het gebied van het Sein wil 
beschouwen. M.a.w. de Kantiaansche scheiding van Sollen en Sein is in waarheid 
slechts een onderscheiding, die slechts als onderscheiding van twee zijden van 
een en hetzelfde begrip, het begrip van den staat n.)., haar geldigheid heeft.

De heer von Schmid heeft mij verweten, en ook hij heeft al weer gelijk (U 
ziet, ik kan niet anders dan debaters gelijk geven), dat in het praeadvies niet zou 
zou zijn te vinden de stimulans voor de practische politiek, die hij, terecht of ten 
onrechte (maar voor een deel zeker terecht) wel vindt in de geschriften van Hegel. 
Ik zou hem daarop willen antwoorden, dat het in de eerste plaats nog de vraag 
is, of de invloed van Hege! op de practische politiek van zijn dagen zoo groot 
geweest is. Ik geloof, dat men dien invloed zeer kan overdrijven, maar dat is 
nu een quaestie van feitelijken aard, waarin wij ons niet behoeven te verdiepen. 
Ik zie tot mijn genoegen, dat Prof. C. W. de Vries te kennen geeft, dat die invloed 
niet zoo groot is geweest. Maar, ook als Hegel dien invloed wel heeft gehad, dan 
is dat geweest een toegift op zijn werk. Want de philosoof behoeft volstrekt niet, 
om als philosoof te gelden, invloed te hebben op de practische politiek van zijn 
tijd. Indien Hegel dien invloed gehad heeft, dan is dat een bewijs, dat zijn merk­
waardige natuur ook die zijde aan zich had, maar men mag een philosophisch 
geschrift niet een verwijt ervan maken, dat het geen richtlijnen geeft bijv. voor de 
a.s. Statenverkiezingen.

Het betoog van den heer Boasson was rijk aan opmerkingen over het geschrift 
zelf en juist daarom moet ik mij verontschuldigen, dat ik er niet stuk voor stuk 
op in ga.



30 VEREENIQINQ VOOR WIJSBEGEERTE DES RECHTS.

De heer Boasson heeft gezegd, dat ik had moeten onderscheiden tusschen 
3 soorten van politiek, waarvan de eerste was de staatsvernietigende politiek 
tout court....

De heer Mr. Dr. J. J. BOASSON: De staat-makende en staat-veniietigende 
politiek tegelijkertijd, dus bij het maken van een nieuwen staat of het beramen 
van revolutie. Daarnaast de normale politieke werkzaamheid, zooals wij die b.v. 
in ons land kennen, en eindelijk de buitenlandsche politiek.

De heer Mr. B. M. TELDERS. Juist. Weku, het onderscheid tusschen de eerste 
en de tweede categorie bestaat niet, want wat men ziet nu in Catalonië en vroeger 
b.v. in Tsjecho-Slowakije gezien heeft is het wezen van iedere politieke werk­
zaamheid „ook van de normale” politiek. Iedere politieke werkzaamheid is gericht 
op verandering in den hiiidigeii staat en opbouw van iets nieuws. Iedere politiek 
is dus destructief en opbouwend tegelijkertijd en een revolutie als Rusland of Spanje 
vertoont, is slechts in het groot, wat het wezen is van de „Vreedzaamste” 
politiek hier te lande. Dat geldt voor de conservatieve politiek zoo goed als voor 
de radicale. Het kan zijn, dat de conservatieven op zekere punten iets anders 
willen dan de radicalen, maar vernietigen èn opbouwen willen zij beide. Het spre­
kende voorbeeld daarvan levert op het oogenblik Duitschland. Ik heb naar aan­
leiding van dit prae-advies een schrijven gehad van prof. Binder, die persoonlijk 
een aanhanger is van de Duitsch-nationale partij, en die zich dus niet kon ver- 
eenigen met de uitlating, die hij ergens in het praeadvies meende te bespeuren, dat 
de conservatieven steeds degenen zouden zijn, die het behoud voorsfaan. Dit 
praeadvies is natuurlijk geschreven met het oog op de Hollandsche verhoudingen 
en niet met hef oog op den Duitschen partijstrijd. Het kan voortkomen, dat juist 
de conservatieven de verandering willen en dat de radicalen het bestaande 
willen behouden. Dan deugen de namen voor die verhoudingen niet, maar 
die namen zijn vaak historisch gegroeid. In wezen is die naamskwestie dan 
ook zeer onbelangrijk. Naar het begrip zijn conservatief degenen, die behouden 
willen, en naar het begrip radicaal zijn degenen, die verandering willen. 
Maar omdat men, „als men alléén maar behouden” wil door de veranderingen, 
die de politiek teweeg brengt, van zelf uit zijn „zuiver” conservatisme wordt ge- 
stooten, wordt de conservatief van zelf reactionnair en zoo op zijn wijze óók „radi­
caal". Zoo zijn naar het begrip op het oogenblik in Duitschland de Nazi’s radicaal. 
Ik zeg niet, dat het één beter is dan het andere, ik heb mij met opzet van practisch- 
politieke beschouwingen verre gehouden, maar ik heb alleen geconstateerd, dat 
beide elementen in iedere politieke werkzaamheid aanwezig zijn. Er is geen zuiver 
destructieve politiek, behalve het anarchisme, dat dan ook in zijn zuiverste con­
sequentie geen „politiek” meer mag heefen, en er is geen zuiver behoudende poli­
tiek, want wie den toestand van heden als „conservatief” zou willen „behouden” 
moet morgen in den toestand die er dan is als „reactionnair” een verandering 
begeeren. De tegenstelling tusschen destructieve en opbouwende politiek is er dus 
niet alleen bij het scheppen van den staat Catalonië of Tsjecho-Slowakije, waar­
voor men eerst den ouden staat Spanje of Oostenrijk moest afschaffen, maar die 
elementen zijn de momenten in iedere politiek, onverschillig welke.

Wat de derde soort, die de heer Boasson noemde, betreft, de buitenlandsche 
politiek, geef ik toe, dat die geheel buiten het praeadvies is gehouden. De buiten­
landsche politiek is een begrip, dat logisch op mijn verhandeling behoort te volgen. 
Zooals het staatsbegrip logisch aan het begrip politiek voorafgaat, moet de buiten­
landsche politiek en de „kategorie” Volkenrecht er logisch op volgen. Als het 
bestuur der Vereeniging misschien nog eens een vergadering aan de politiek zou 
willen wijden, dan zou een ander daarover kunnen spreken. Ik had de buitenland­
sche politiek er in kunnen betrekken, maar dan zou het te uitvoerig zijn geworden.

Nog een opmerking van den heer Boasson wil ik hier beantwoorden t.w. de 
vermeende idenbficeering van recht en staat.

Ook dat verwijt kan ik niet zoo aanvaarden, als het mij gemaakt wordt. Zeker



VEREENIOINQ VOOR WIJSBEGEERTE DES RECHTS. 31

heb ik daarbij geen rechtshistorische fout gemaakt. Niet, omdat ik mij voor die 
fouten in beginsel gespaard acht, maar omdat het dan een fout zou zijn geweest 
van zoo allersimpelsten aard, dat het zelfs niet aan te nemen is, dat een Hoogere- 
Burgerscholier die zou hebben gemaakt. Wij weten allen, dat in den vroeg-Griek- 
schen tijd, misschien ook in de Middeleeuwen, misschien ook in de eerste tijden 
van Rome, maar die zou ik liever uitzonderen, nog geen sprake was van een 
„staat” in den zin, dien wij tegenwoordig aan dat woord hechten. Maar, wat is 
de zaak? Wij spreken met termen, die een zin hebben in het verband, waarin zij 
gebruikt worden. Als ik hier spreek van den staat, ben ik gerechtigd daaraan 
een zoodanigen zin toe te kennen als ik in dat verband wenschelijk acht, mits ik 
dat uitdrukkelijk Iaat uitkomen. Nu geef ik toe, dat wat ik onder „staat” versta 
niet uit het praeadvies te kennen was, maar het blijkt duidelijk uit het artikel in 
Logos, waarnaar in het praeadvies was verwezen. Wanneer U dat stuk in Logos, 
waarin ik behandeld heb wat aan dit praeadvies vooraf ging, inziet, dan ziet U 
op blz. 137 de definitie gegeven van wat ik als resultaat van de daar gegeven 
beschouwingen onder „staat” versta: „Ein Rechtssystem das positiv, d.h. Prozess 
ist”, dus dat het proces is van het zich verwerkelijkende recht, „nennen wir Staat”. 
Met opzet heb ik het woord „nennen” gebruikt om te laten zien dat het hier om
een „definitie” gaat. Na deze definitie was ik dan echter ook gerechtigd tot de
betrekkelijke identificeering van recht en staat. Voor mij is de staat het begrip 
van het zich verwerkelijkende recht. Wanneer U dus zegt: in de vroegste tijden 
heeft het recht zich ook verwerkelijkt, bijv. in Griekenland en in Rome, dan zeg ik: 
in zooverre was er dan een Qrieksche of Romeinsche staat, ook al is dat een 
staat, die niet overeenkomt met hetgeen wij naar onze huidige begrippen als
„staat” plegen aan te duiden. Ik heb toch het recht, het staatsbegrip zoo ruim
te nemen, dat ik kan zeggen: indien en voorzoover het positieve recht zich ver­
werkelijkt? En van dat recht heb ik hier gebruik gemaakt.

De heer prof. DOOlJEWEERD: Dus U gaat van de zaak af. De zaak is Uw 
richtsnoer, maar nu gaat U van het begrip uit.

De heer Mr. B. M. TELDERS: De zaak is het begrip. Het gaat toch niet om 
woorden? Om woorden of liever: om louter „geluiden” moet men niet twisten. 
Wilt U het anders noemen dan is het mij wel. Maar: dat is hetgeen, waarover ik 
hef toen gehad heb en dat ik toen staat genoemd heb en als ik spreek over 
„staat”, dan heb ik het dus daarover. Het is een eisch van duidelijke terminologie, 
dat men niet aan hetzelfde woord twee beteekenissen geeft. Ik gebruik dus het 
woord „staat” hier in dezelfde beteekenis als ginds.

De heer mr. dr. J. J. BOASSON: Mag ik den heer Telders even interrum- 
peeren? Ik aanvaard natuurlijk gaarne zijn bedoeling, maar ik moet in alle be­
scheidenheid zeggen, dat hetgeen hij schrijft op blz. 137 van Logos ook niet 
juist is. Er staat: „nennen wir Staat”. De argelooze lezer (en dat ben ik) meent 
dus, dat er staat: dat is nu ons begrip van Staat en dat heb ik hier netjes uiteen­
gezet, maar als de heer Telders het anders bedoelde, had hij an een nootje er bij 
moeten zetten: nenne ich fiir meinen Zweck Staat”. U hebt op die wijze bij mij 
een misverstand gewekt en daarmede bent U nog niet van mij af!

De heer Mr. B. M. TELDERS: Ik kom thans tot het laatste punt, en dat is 
het belangrijkste, nl. het verwijt, dat ik verwacht had en dat ook tot het wezenlijke 
van de geheele zaak behoort, nl. dat volgens de leer, die ik hier heb uiteengezet 
en die ook de leer van Hegel is ten aanzien van dit onderwerp, het uiteindelijk 
oordeel over de politiek zou worden geveld door de brute macht, m.a w. dat de 
overgang, die gemaakt wordt naar de geschiedenis en de uitspraak: „Die Welt- 
geschichte ist das Weltgericht”, de historische realiteit in haar naïefsten vorm zou 
benoemen tot rechter om te oordeelen over de waarde der politieke handelingen. 
Dit is echter geenszins het geval. Want wat moet men bedenken? Dat de geschie­
denis iets anders is, iets méér, dan de tijd alleen. Als ik bijv. gezegd had: omdat


