
BOEKBESPREKING.

JoHANNES J. Poortman, Drei Vortrage über Phüosophie 
und Parapsychologie. (Leiden, A. W. Sythoff’a uit- 
gevers-mij. N.V. 1939) 76 blz.

Reeds te lang wachtte dit geschrift op een bespreking van mijn hand. 
Het bevat een drietal voordrachten, getiteld: I. Suprasubjekt, infra- 
subjekt und die Kantisch-Kopemikanische Wendung (een in 't Duitsch 
vertaalde voordracht, gehouden voor de Vereeniging voor Wijsbegeerte 
in Amsterdam); II. Die Parapsychologie als neue Wissenschaft in ihrem 
Verhaltnis zur Phüosophie und Weltanschauung (voordracht, gehouden 
in Weenen op 1 Dec. 1937 ter gelegenheid van de herdenking van het 
tienjarig bestaan der Oesterreichischen Gesellschaft für psychische For- 
schung) en III. Véber einige mehr oder weniger okkulte Motive in der 
Weltliteratur (een in ’t Duitsch vertaalde voordracht voor de afd. 
Amsterdam van de Nederlandsche Psychologische Vereeniging).

Poortman heeft in Nederlandsch wijsgeerigen kring vooral de aan­
dacht getrokken door zijn omvangrijk en doorwrocht proefschrift, ge­
titeld: Tweeërlei Subjectiviteit, Ontwerp eener „Centrale Phüosophie** 
(Haarlem, 1929). In dit proefschrift vindt men in breeder zin de denk­
beelden ontwikkeld, waarvan de eerste der hier te bespreken voor­
drachten slechts een korte gedeeltelijke samenvatting bedoelt te geven.

De schrijver is van Kant’s bekende probleemstelling in de Kritik der 
reinen Vernunft uitgegaan en beschouwt het als een blijvende verdienste 
van Kant’s kenniscritiek, dat daarin de algemeengeldigheid der zgn. 
synthetische oordeelen a priori teruggevoerd werd op het kennistheore­
tisch subject zelve, inzoover zij een zuiver formeel element onzer kennis 
zouden vormen. Deze zgn. copernicaansche omwenteling, door Kant in 
de kennisleer gebracht, vormt volgens Poortman de blijvende kern van 
Kant’s wijsbegeerte.

Onbevredigend bleef slechts in Kant’s conceptie de verhouding van 
het kennend subject tot het zgn. „Ding an sich” en op dit punt, waar zoo­
wel het Duitsche na-kantiaansche vrijheidsidealisme, als de moderne neo- 
kantiaansche Marburger School en het zgn. psycho-monisme van Hey- 
MANS en Polak zich van Kant afkeerden, wil ook Poortman boven Kant 
uitgaan door hem inderdaad (in zijn diepere intenties) te „verstaan”.

Tegen het logisch idealisme der Marburgerschool, dat het „Ding an 
sich” volkomen heeft opgelost in het immanente proces der „transcen-

HermanDooyeweerd.nl



184 BOEKBESPREKING

dentaal-logische schepping” van den „Gegenstand” heeft de schrijver 
dit bezwaar, dat hier de problemen in verband met het zgn. empirisch 
subject, m. n. het probleem i.z. het bestaan van een zgn. „objectieve 
werkelijkheid” onafhankelijk van dit subject, volledig verwaarloosd zijn. 
Daarentegen is in de psycho-monistische leer van Heymans en Polak 
juist aan deze problemen in rijke mate aandacht besteed. Volgens deze 
denkers bestaat inderdaad een van het empirisch subject onafhankelijke 
werkelijkheid, waardoor dit subject geafficieerd wordt, maar die niet 
van stoffelijk, maar van 'psychisch karakter zou zijn, evengoed als het 
subject, dat erdoor wordt geafficieerd.

Alles wat bestaat is volgens hen van psychische geaardheid, maar 
wanneer het door het subject wordt waargenomen, verschijnt het in 
physische gedaante. Hier vindt de apriori-gedachte haar plaats. Door de 
verwerking van de zijde van het kennend subject wordt datgene, wat 
„an sich” psychisch is, als iets physisch waargenomen. De dingen be­
staan in hun psychische geaardheid dus wel onafhankelijk van het sub­
ject; niet aldus echter de ruimte; de ruimtelijke en evenzoo de „andere” 
zinnelijke eigenschappen worden door het „subject” aan het „object” 
der waarneming toegevoegd. Tusschen dit (psychisch) object en de 
waarneming bestaat via de hersenfuncties een psycho-physisch paral- 
lelisme. Op deze wijze wordt een theorie i.z. de verhouding van bewust­
zijn en lichaam met het Kantiaansche uitgangspunt i.z. de apriorische 
kennis vereenigd.

Tegen deze psychomonistische opvatting heeft Poortman het bezwaar, 
dat zij in conflict komt met de diep in ons allen gewortelde overtuiging, 
dat de waargenomen eigenschappen aan de dingen werkelijk, onafhan­
kelijk van onze subjectieve waarneming toekomen.

De schrijver meent, dat een bevredigende oplossing slechts dan is te 
vinden, wanneer het gelukt een juiste verhouding en verbinding te vinden 
tusschen het zgn. empirische subject en het kennistheoretisch subject, 
dat als drager der apriorische bepalingen der „empirische werkelijkheid” 
aan de natuur de wet voorschrijft. Het eerste wordt door hem infra- 
suhject, het laatste suprasuhject genoemd.

Heymans en Polak hebben volgens hem de onderscheiding tusschen 
infra- en suprasubject wel gezien, maar zij kennen in bepaald opzicht 
reeds aan het eerste de rol van drager van het apriori en „wetgever 
der natuur” toe.

Volgens Heymans zou nl. ten aanzien van de apriorische logische, 
arithmetische en geometrische wetten reeds ons beperkt individueel ver­
stand, dat als zoodanig tot het „empirisch subject” behoort, de rol van 
„intellectus archetypus” vervullen, d. w. z. reeds door zijn denken de 
desbetreffende „Gegenstande” scheppen.

Daarentegen moet volgens hem de apriorische kennis i.z. de causali­
teit en den tijd van een boven-individueel standpunt uit gerechtvaardigd 
worden. Dit wordt door Heymans ten aanzien van de causaliteit dan



BOEKBESPREKING 185

zoo uitgewerkt, dat hij aanneemt, dat de kosmos niet is op te vatten 
als een veelheid van zelfstandige wezens, maar veeleer als „eine Mannig- 
faltigkeit von Inhalten eines einziges Grundwesens”, waarbij de indi- 
vidueele mensch, omdat in hem slechts het „Weltwesen” zou denken, 
zich ook de algemeenste gedachten van dit psychisch „wereldwezen” zou 
kunnen bewust worden, m. a. w. apriori iets van de algemeenste wetten 
van den kosmos zou kunnen weten. Heymans zoekt m. a. w. den oor­
sprong van het apriori met betrekking tot causaliteit en tijd in een 
suprasubject, in een algemeen „Weltwesen”. Dit is volgens POORTMAN 
volkomen begrijpelijk, omdat het empirisch subject, dat door de dingen 
causaal „geafficieerd” wordt, noodwendig binnen den tijd en de causale 
relaties leeft en dus bezwaarlijk als oorsprong van de apriorische vor­
men van causaliteit en tijd kan gelden.

De hier door Heymans ingeslagen weg wil Poortman nu slechts 
consequent vervolgen, door het suprasubject niet slechts tot oorsprong 
van de tijds- en causaliteitsvormen, maar veeleer van alle apriorische 
vormen zonder onderscheid, dus ook van de logische, arithmetische en 
geometrische te proclameeren.

In dit geval zou het bezwaar van het psycho-monisme, dat daarin be­
staat, dat de dingen anders verschijnen aan de waarneming, dan zij zijn, 
zijn opgeheven. Dan zou zich een neo-realisme, volgens ’t welk de objec­
tieve eigenschappen werkelijk aan de dingen zelve toekomen, laten ver- 
eenigen met een Kantianisme, dat de apriorische kennis op een subjec- 
tieven oorsprong terugvoert.

Daarbij kan nu volgens POORTMAN ook aan de Marburger school en 
het Duitsche idealisme, die niet slechts den vorm, maar ook de materie 
der ervaring uit het subject willen afleiden, volkomen recht worden 
gedaan. Want tot datgene, wat aan een infrasubject volstrekt onmogelijk 
ware, nl. de schepping van de stof der waarnemingen uit zich zelve, is 
zulk een alomvattend supra-subject wel in staat.

Bovendien zou alleen op deze wijze de objectiviteit en algemeengeldig- 
heid der kennis, die op Kant’s standpunt eigenlijk in ’t geheel niet 
en op Heymans standpunt alleen ten aanzien van causaliteit en tijd 
gerechtvaardigd is, volledig tot haar recht kunnen komen.

Intusschen heeft de schrijver ingezien, dat deze geheele conceptie staat 
en valt met de realiteit van zijn „suprasubject” of „Wereldwezen” als 
oorsprong van het kennistheoretisch apriori. En het is nu belangwekkend 
te zien, hoe hij deze realiteit voor het wijsgeerig denken tracht aan­
nemelijk te maken. Hij kiest daartoe den weg der critische zelf-bezin- 
ning, door het zelf-bevmstzijn aan een nader onderzoek te onderwerpen. 
Deze weg loopt over het „begrip” van het ik. Schrijver wil in dit ik-begrip 
scherp onderscheiden tusschen het differentieels en het „reine" ik. 
Het eerste is een bepaalde persoon, met bepaalde eigenschappen en een 
gegeven karakter: Gij of ik, man of vrouw enz. enz.

Het „reine Ich” daarentegen is datgene, wat nimmer tot „object” kan



BOEKBESPREKING186

worden gemaakt, wat bij iedere poging tot objectiveering naar de tegen­
pool der „denkende ikheid” terugwijkt.

Nu is dit „reine Ich” volgens POORTMAN ongetwijfeld reëel. Het is 
„der immer gegenwartige Hintergrund bei jedem Bewusztseinsinhalt”. 
Dit „reine” ik is zoo zeer vrij van alle concrete eigenschappen, dat het 
bij verschillende personen één en hetzelfde is. Er is m. a. w. slechts één 
enkel „zuiver ik”, dat in ieder van ons in het zuivere zelfbewustzijn 
aanwezig is. Het feit, dat dit ik zich nimmer laat objectiveeren en 
nochtans werkelijk, ja van een voorbeeldige werkelijkheid is, toont 
volgens schrijver, dat wij hier in ons zelfbewustzijn inderdaad het 
„Absolute” ervaren. Het is nu het eenvoudigste aan te nemen, dat dit 
,,reine Ich”, dat van een diepere werkelijkheid is dan alle differentieele 
ikken, samenvalt met het eene supra-subject, en dat de vele differenti­
eele ikken anderzijds samenvallen met de infra-subjecten: Daarbij is 
dan op te merken, dat beide: „reines Ich” en „differentielles Ich”, in 
ons op innige wijze één zijn. Zoo zou nu tegelijk verklaard zi|n, waarom 
het infra-subject op grond van en krachtens zijn apriorische verwerking 
van de ervaringsgegevens een objectieve kennis der van hem onafhanke­
lijke grondslagen, wetten en relaties binnen den kosmos kan bezitten. 
Het heeft nl. in het „reine Ich” deel aan het Supra-subject, dat als 
„Intellectus Archetypus” de absolute oorsprong is.

Slechts de genetisch-psychologische oorsprong der apriorische bewer­
king van het ervaringsmateriaal is in het infra-subject te zoeken; 
daarentegen ia het Supra-subject de logische Oorsprong, de grond voor 
de objectieve geldigheid der apriorische kennis.

Het is duidelijk dat Poortman hier den weg van een metaphysisch 
idealisme inzwenkt, waarbij hij zoowel bij FiCHTE in zjjn eerste periode 
als bij Hegel aanknoopt.

Belangwekkend is het, dat de schrijver op grond van zijn opvatting, 
dat ook de logische, arithmetische en geometrische aprioris in het Supra- 
subject hun Oorsprong hebben en aan de dingen zelve toekomen, KaNT’s 
onderscheiding van analytische en synthetische oordeelen verwerpt. Ook 
in de logische wetten als zoodanig schuilen volgens hem synthetische oor­
deelen a priori. Zij, die mijn beschouwingen over het Kennisprobleem 
in het tweede boek van mijn Wijsbegeerte der Wetsidee hebben gelezen, 
zullen zich herinneren, dat ook daar Kant’s onderscheiding tusschen 
analytische en synthetische oordeelen aan een principieele critiek is 
onderworpen.

In de tweede voordracht, waar Poortman over de parapsychologie 
handelt, komt de schrijver wat de verhouding van ziel en lichaam aan­
gaat tot de conclusie, dat de parapsychologie als wetenschap den ouden 
metaphysischen strijd tusschen parallelisme en wisselwerkingtheorie 
naar zijn indruk eindelijk ten gunste van de laatste zal beslissen.

In deze voordracht maakt de schrijver een scherpe scheiding tusschen 
wetenschap, waartoe hij ook de wijsbegeerte rekent en de „wereld-

HermanDooyeweerd.nl



BOEKBESPREKING 187

beschouwing”. Daarbij verdedigt hij de in de zgn. critische humanis­
tische wijsbegeerte gangbare opvatting, dat de wereldbeschouwing is een 
„Gefüge von Ueberzeugungen über die Welt, den Menschen und das 
Leben, das wissenschaftlich nicht erwiesen ist, das man aber schwer 
entbehren kann”, terwijl daarentegen de wetenschap geen ander criterium 
heeft dan de voor alle menschen nawijsbare „waarheid”.

• • *

Wat van deze wijsgeerige beschouwingen te zeggen? De Wijsbegeerte 
der Wetsidee eischt, dat men bij de critische beoordeeling van een 
wijsgeerigen gedachtengang niet den al te gemakkelijken, maar helaas 
in philosophischen kring nog veelszins bewandelden, weg volgt, eigen 
uitgangspunt als criterium voor wetenschappelijkheid te laten gelden en 
naar dezen maatstaf de van een afwijkend uitgangspunt ontwikkelde 
wijsgeerige gedachten kortweg af te wijzen. Zij eischt integendeel een 
wezenlijk transcendentale critiek van het wijsgeerig denken als zoo­
danig, waardoor de boven-theoretische vooronderstellingen van een den­
ker, die zijn wijsgeerig denken eerst mogelijk maken, aan het licht 
worden gebracht en de immanente invloed van deze voor-onderstellingen, 
waartoe ook het uitgangspunt van den denker behoort, op zijn wijze van 
stellen van de wijsgeerige problemen en de keuze van den weg, die tot 
de oplossing dezer laatste wordt ingeslagen, serieus wordt geanalyseerd.

Zij eischt echter ook zulk een transcendentale critiek van eigen wijs- 
geerig denken bij hem, wiens gedachtengang zij aan een critisch onder­
zoek onderwerpt.

Zij noemt dogmatisch iedere wijsbegeerte, die tot deze transcendentale 
critiek van eigen wijsgeerig denken niet is toegekomen en in wezen 
boven-theoretische voor-oordeelen voor zuiver-theoretische uitgeeft, 
waardoor zij blijk geeft haar boven-theoretische voor-oordeelen als zoo­
danig niet te hebben onderkend.

Reeds de geweldige crisis, welke ook de wijsbegeerte in den jongsten 
tijd heeft aangetast en vroeger als axioma’s aanvaarde grondslagen 
problematisch heeft doen worden, maakt zulk een inderdaad transcenden­
tale critiek van het wijsgeerig denken zelve tot een eisch des tijds. Maar 
voor de Wijsbegeerte der Wetsidee is deze critiek meer dan een histo­
rische eisch van het oogenblik, zij is volgens haar conditio sine qua non 
voor een wezenlijk cn’êiscfe-wetenschappelijke wijsbegeerte.

Aan dezen immanenten maatstaf getoetst kan niet anders worden ge­
constateerd, dan dat de heer Poortman nog geheel in den dogmatischen 
gedachtengang van een vroegere humanistische periode is bevangen ge­
bleven, voor welke de grondslagen van eigen denken nog niet tot trans­
cendentaal probleem waren geworden. De vraag: Hoe is wijsgeerig 
denken mogelijk? is nergens door hem opgeworpen en daarom vinden 
wij ook bij hem een doorloopende verwarring van boven-theoretische en 
theoretische voor-oordeelen.



188 BOEKBESPREKING

In zijn leer van het Supra-subject, — dat hij met de godheid meent te 
mogen vereenzelvigen — hanteert hij een transcendentaal-logicistische 
oorsprongsidee (den intellectus archetypus!), een logicistiache idee van 
het archimedisch punt (het uitgangspunt) der wijsbegeerte (het „trans- 
cendentaal-logisch ik”!) en een logicistiache idee van den zin-samenhang 
tusschen de modale, in de theoretische gegenstandsrelatie theoretisch 
uiteengestelde, aspecten. Deze drie grondideeën, die in haar synthetischen 
samenhang de transcendentale grondidee (wetaidee) van heel een wijs- 
geerig stelsel vormen, zijn als zoodanig noodwendig door boven-theore- 
tische, in wezen religieuze, vooroordeelen bepaald.

Toch is dit aan den schrijver volstrekt niet critisch bewust geworden. 
Hij opereert naar den ouden trant met deze grondidee als met een 
resultaat van zuiver-theoretisch denken.

Zulks is voor den iramanenten gang van zijn wijsgeerig denken van 
zwaarwegende beteekenis.

Het belet hem, evenals Kant en zijn navolgers, zich rekenschap te 
geven van de juiste beteekenis der theoretische gegenstandsrelatie en 
het wezenlijk gegevens in de ervaring te onderscheiden van de theore­
tische abstractie, die als zoodanig nimmer gegeven, maar veeleer een 
opgave, een probleem voor het wijsgeerig denken is. Het moet hem 
daarom ontgaan, dat Kant’s begrip inzake de zinnelijke materie der 
ervaring een theoretische abstractie, en dus als zoodanig nimmer gegeven 
kan zijn. De naieve ervaring, die de tijdelijke werkelijkheid nimmer in 
de theoretische uiteenstelling der gegenstands-relatie, maar steeds in­
een, in den systatischen samenhang van al haar modale aspecten binnen 
de typische totaliteits-structuren van dingen, concrete gebeurtenissen, 
handelingen, samenlevingsvormen enz. vat, komt daardoor in ’t geheel 
niet aan het woord. Zij wordt reeds bij Kant vertheoretiseerd tot een 
oncritische werkelijkheidstfteone (de theorie van het zgn. naief realisme) 
en daardoor practisch uitgeschakeld als gegeven der kennistheorie.

Daardoor wordt het ook niet tot wezenlijk wijsgeerig probleem wat 
het theoretisch denken in zijn theoretische uiteenstelling van de tijde­
lijke werkelijkheid noodwendig van die werkelijkheid, gelijk ze zich in 
de naieve ervaring geeft, aftrekt en hoe deze aftrekking, waarmede de 
gegenstandsrelatie staat en valt, mogelijk is.

En toch ia eerst van uit de wezenlijk tot wijsgeerig probleem geworden 
theoretische gegenstandsrelatie het probleem der theoretische synthesis 
behoorlijk te stellen.

De theoretische synthesis verbindt het logisch aspect van het theore­
tisch denken met de in de gegenstandsrelatie aan dit denken tegenover­
gestelde en daarom tot probleem gemaakte, aspecten der werkelijkheid 
van niet-logisch karakter. De vraag rijst nu bij wezenlijk critisch- 
transcendentale bezinning: Van welk standpunt uit laten zich het logische 
en de niet-logische aspecten binnen de theoretische gegenstandsrelatie syn­
thetisch verbinden, d. w. z. in den theoretischen blik der totaliteit vatten?



BOEKBESPREKING 189

Dit is het transcendentale grondprobleem inzake het archimedisch 
punt der wijsbegeerte, dat voor Poortman, evenmin als voor Kant, 
COHEN, Heymans of eenig ander denker van de vorige periode tot wezen­
lijk probleem geworden is.

Men hield vast aan de autonomie der „Vernunft” als een onproble­
matisch axioma van vermeend zuiver-theoretisch karakter. Dit impli­
ceerde, dat men het vanzelfsprekend achtte in het theoretisch denken 
zelve zijn archimedisch punt te vinden.

Maar het postulaat van de autonomie van het theoretisch denken bleek 
zelfs binnen de zgn. critische transcendentaal-philosophie allerminst een 
waarborg voor een gelijke nadere preciseering van het archimedisch punt 
bij haar aanhangers. Reeds Fichte in zijn criticistische periode verving 
het transcendentaal-lofifisc/i uitgangspunt door een transcendentaal- 
ethisch (de zgn. „practische” idee der kategorische imperatief). Tegen­
over het „critisch” psycho-monisme van Heymans stelde zich het 
„critisch” logicistisch idealisme der Marburgers, terwijl Kant zelf in 
zijn Kritik der reinen Vernunft een dualistisch standpunt innam, inzoo- 
verre hij zinnelijkheid en logisch denken niet tot een gemeenschappe- 
lijken dieperen wortel terugvoert, een dualisme, dat het geheele vorm- 
materieschema beheerscht en in alle drie „Kritiken" op eigen wijze 
terugkeert.

Deze stand van zaken had opnieuw aanleiding behooren te zijn het 
uitgangspunt van elk dezer richtingen binnen de critische transcenden­
taal-philosophie aan een wezenlijk transcendentale critiek te onderwerpen, 
en de vraag op te werpen of deze scherpe verschillen in nadere precisee­
ring van het Archimedisch punt inderdaad zuiver-theoretisch zijn te 
verklaren.

Deze weg der wezenlijk transcendentale critiek van het wijsgeerig 
denken zelve werd echter in de vorige periode afgesloten door de pro- 
clameering van het dogma der rede-autonomie tot een zuiver-theoretisch 
voor-oordeel.

Waar aldus de zelfgenoegzaamheid van het theoretisch denken tot 
axioma was verklaard, kon men op dit standpunt niet anders doen, dan 
eigen uitgangspunt aan zijn tegenstanders als een puur-theoretische 
eisch voor te houden.

Zoo moest het vanzelve aan de aanhangers van dit dogma ontgaan, 
dat binnen het theoretisch denken als zoodanig geen wezenlijk archi­
medisch punt te vinden is, reeds niet om dezen reden, wijl het theoretisch 
denken niet eigenmachtig de „gegenstandsrelatie” met de daarin theore­
tisch aan het logisch denken tegenovergestelde verscheidenheid van 
modale aspecten overschreden kan.

Vanuit bloot theoretisch oogpunt beschouwd is de modale zin- 
verscheidenheid tusschen het logisch aspect en de tegenovergestelde niet- 
logische aspecten niet te overbruggen en moet het blijven bij de anti­
thesis. De theoretische synthesis onderstelt echter een diepere eenheid



190 BOEKBESPREKING

en zin-samenhang tusschen deze aspecten, die men slechts door een 
verabsoluteering in een der theoretisch geabstraheerde aspecten binnen 
de gegenstandsrelatie zelve kan zoeken! Bij zulk een verabsoluteering 
ontstaat de „transcendentale schijn” alsof men inderdaad de gegenstands- 
relatie langs zuiver-theoretischen weg heeft overschreden.

Aan dezen transcendentalen schijn is ook Poortman ten offer gevallen 
in zijn aan het transcendentaal-idealisme sinds Kant ontleende onder­
scheiding van empirisch of „differentieel” en zuiver ik. Het transcen­
dentaal-idealisme meent deze onderscheiding gewonnen te hebben langs 
den weg van een wezenlijk transcendentaal of reflexief nadenken over 
de voorwaarden der algemeen-geldige kennis. Deze reflexieve denk­
houding wordt scherp onderscheiden van de tegenoverstellende (welke 
zich op „Gegenstande” richt).

Langs den weg van het reflexieve denken meende nu het transcen­
dentaal-idealisme te kunnen aantoonen, dat in de denkactiviteit een sub­
jectieve pool aanwezig is, het zgn. „reine” ik, dat, van transcendentaal- 
logisch karakter, de theoretische verscheidenheid der werkelijkheids- 
aspecten inderdaad zou te boven gaan. Dit werd zoo geadstrueerd, dat 
alle theoretische onderscheiding der aspecten een „gegenstandlich” ka­
rakter draagt, terwijl daarentegen het „reine Ich” als zoodanig nimmer 
tot „object” (bedoeld was „theoretische Gegenstand”) van het theore­
tisch denken kan worden, omdat het in iedere tegenoverstellende denk­
houding voor-ondersteld is.

De valstrik in dit betoog was, dat men de denkende ikheid, die inder­
daad niet in de theoretische gegenstands-relatie kan ingaan, omdat de 
gegenstands-relatie slechts tusschen haar theoretisch-logische denk­
functie en de tegenovergestelde aspecten der werkelijkheid mogelijk is, 
en de ikheid inderdaad voor-onderstelde van iedere theoretische denk- 
werkzaamheid is, tot immanent-logische denkpool proclameerde.

Nu is echter binnen het logisch aspect de ik-heid, die het transcen­
dente individueele concentratiepunt van alle modale aspecten van het 
tüdelijk menschelijk bestaan (het logische inbegrepen) is, niet te vinden. 
Het „reine Ich” in den zin van het „transcendentaal denksubject” is inder­
daad niet anders dan de subjectief-logische pool in de gegenstandsrelatie, 
die als zoodanig een theoretische abstractie is. Deze subjectief-logische 
pool heeft geen bestaan „an sich”, maar slechts in de gegenstands-relatie 
tot den Gegenstand. Zij is zelve het product van een theoretische ab­
stractie, gelijk reeds Fichte in de eerste uitgave zijner Wissenschafts- 
lehre (1794) met allen nadruk in 't licht heeft gesteld. Het theoretisch 
geabstraheerde kan echter als zoodanig niet werkelijk en nog veel minder 
absoluut zijn, Fichte zag dit zelf in, toen hij het theoretisch geabstra­
heerde zgn. „reine Ich” scherp onderscheidde van het „absolute Ich”.

Men kan er dus zeker van zijn, dat zoodra een denker aan het zgn, 
transcendentaal-logisch „ik” absoluutheid en realiteit toekent, een dog­
matisch (wijl niet in zijn ware karakter onderkend) boven-theoretisch



BOEKBESPREKING 191

voor-oordeel zich in het wijageerig-theoretisch denken geldend maakt.
Wij staan dan voor een verabsoluteering van het aan de gegenstands- 

relatie gebonden, dus betrekkelijke, een verabsoluteering, die de denker 
noodig heeft, wil hij zijn axioma, dat binnen het theoretisch denken 
zelve het uitgangspunt van het wijsgeerig denken te vinden is, niet ver­
loochenen.

Een verabsoluteering is als zoodanig echter nimmer een puur- 
theoretische act, maar is een daad van de concrete, individueele zelfheid, 
die, als het religieuze concentratiepunt van heel de individueele mensche- 
lijke existentie, haar theoretisch denken een bepaalde richting geeft op 
het door haar apriorisch als oorsprong en totaliteit van de in de gegen- 
standsrelatie uiteengestelde modale aspecten aanvaarde.

Slechts in de religieuze concentratie van deze aspecten op een Abso- 
luten Oorsprong, transcendeert de denkende ikheid de theoretische gegen- 
standsrelatie.

De zelfheid blijft de op het dogmatisch immanentiestandpunt') aan 
den denker zelve verborgen speler op het instrument der wijsgeerige 
theorie! Het is een religieus voor-oordeel, dat de transcendentale grond­
idee van een wijsgeerig stelsel bepaalt en het wijsgeerig denken als zoo­
danig eerst mogelijk maakt.

De werkelijke ikheid kan geen theoretische abstractie zijn, omdat zij 
een voor-onderstelde van alle theoretische abstractie is. Zij kan evenmin 
— in den zin van Poortman’s „empirisch” of „differentieel” ik — „ge- 
genstand” van het theoretisch denken worden, omdat de „gegenstand” 
zelf het product van theoretische abstractie en dus evenmin werkelijk is. 
De voüe ervaren werkelijkheid kan inderdaad nimmer „Gegenstand” 
van het denken zijn, omdat het theoretisch denken krachtens zijn modaal- 
logisch structuur zelve binnen den systatischen (niet-uiteengestelden) 
zin-samenhang der tijdelijke werkelijkheid fungeert, er een integreerend 
bestanddeel van uitmaakt. De naieve denkhouding, die niet theoretiseert, 
kent dan ook geen theoretischen „Gegenstand”, omdat zij geheel in de 
werkelijkheid blijft ingesteld en geen tegenoverstellend karakter draagt.

Zij kent daarentegen wel de concrete subject-object-relatie, die prin­
cipieel van de abstracte gegenstandsrelatie onderscheiden ia.

Het is aan de naieve ervaring volkomen vertrouwd, dat b.v. een boom 
niet als subject kan waarnemen, maar slechts object van waarneming is, 
dat hij niet als subject kan denken, maar slechts objectief-\og\sche ken­
merken heeft, dat hij niet subjectief aesthetisch kan waardeeren, maar 
slechts object van aesthetische waardeering ia. De naieve onvertheoreti- 
seerde ervaring vat de objectsfuncties der werkelijkheid steeds in on­
losmakelijke structureele relatie tot mogelijke (niet tot individueele) sub­
jectieve activiteit. Daarom kent zij ook geen scheiding tusschen een sub-

Hieronder verstaat de W. d. W. ieder standpunt in de wijsbegeerte, 
waarbij het archimedisch punt binnen het theoretisch denken zelve gezocht 
wordt.

HermanDooyeweerd.nl



192 BOEKBESPREKING

jectief bewustzijn op zich zelf en een zgn. „Ding an sich”, omdat deze 
theoretische scheiding in flagranten strijd is met de concrete subject- 
objeet-relatie, die een structureele relatie der empirische werkelijkheid 
zelve is.

Daarentegen is de abstracte „gegenstands-relatie" van het theoretisch 
denken aan de naieve ervaring ten eenenmale vreemd. Deze ervaring 
kent geen theoretischen „Gegenstand”, omdat zij de werkelijkheid niet 
theoretisch uiteen-stelt, maar kaar systatisch, in-een, zonder theoretische 
af-trekking ervaart.

Het is een typische consequentie van het dogmatisch uitgaan van de 
theoretische abstractie, dat op dit standpunt geregeld de abstracte gegen- 
standsrelatie met de concrete subject-object-relatie wordt vereenzelvigd. 
Men vindt deze verwarring ook bij Poortman en zy ligt ten grondslag 
aan zijn geheele wijze van stellen van het kennisprobleem.

In het bovenstaande heb ik ’s schrijvers gedachtengang naar een inder­
daad rechtvaardigen immanent-critischen maatstaf trachten te beoor- 
deelen. Ik heb hem niet het Christelijk uitgangspunt van de Wijsbegeerte 
der Wetsidee opgedrongen als criterium van wetenschappelijkheid, doch 
hem slechts den eisch gesteld de transcendentale critiek op de grond­
slagen zijner eigen wijsbegeerte te richten, m. a. w. hem tot diepere be­
zinning op eigen standpunt aangespoord.

Daaruit mag door hem geenszins de conclusie worden getrokken, als 
zou ik de waarheid relatief hebben gemaakt en alle uitgangspunten gelijk 
recht willen toekennen.

Integendeel ik richt het verwijt van waarheidsrelativisme juist tegen 
de aanhangers van het dogma inzake de absoluutheid der bloot-theore- 
tische waarheid. Want juist dit dogma relativeert de Waarheid tot het 
theoretisch denken.

Niet de Waarheid is betrekkelijk, maar zij blijkt juist krachtens haar 
absoluutheid van meer dan puur-theoretisch karakter en zonder de 
diepste en meest centrale positiekeuze in het hart, in het religieuze 
centrum van het bestaan, niet te benaderen.

Tenslotte nog één opmerking om bij den schrijver het mogelijk mis­
verstand weg te nemen, als zou ik hier slechts afbrekende critiek op 
zijn belangwekkende wijsgeerige uiteenzettingen hebben willen geven. 
Precies het omgekeerde is het geval. Ik heb in het korte résumé zijner 
denkbeelden reeds telkens laten doorschemeren, dat ik zijn wijsgeerigen 
arbeid belangrijk acht, al sta ik radicaal tegenover zijn uitgangspunt. 
Ik zou de lezers van ons tijdschrift dan ook willen aansporen van dezen 
arbeid zelf kennis te nemen.

Ik acht die kennisneming in hooge mate „loonend”, mits men de trans­
cendentale critiek niet verwaarloost.

Dan kan inderdaad ook de bestudeering van Poortman's denkbeelden 
tot verrijking van eigen wijsgeerig inzicht bijdragen.

DOOYEWEERD.


