Hiertegen nu traden de apostelen met kracht op. Toen men vanuit deze heiden-
sche synthese een poging waagde om het Evangeliewoord te interpreteeren, werd
deze interpretatie afgewezen: zij verklaren - met een duidelijk beroep op hun
apostolisch gezag - dat zij juist gekomen zijn om te verkondigen dat de heidenen
zich van deze ijdele dingen moeten bekeeren. God heeft immers al de heidenen la-
ten wandelen in hun wegen. We vinden hier een uitspraak, die volkomen overeen-
stemt met wat Handelingen 17 geeft omtrent de onwetendheid der heidenen, waar-
omtrent de gangbare exegese, althans in de verklaring van den "onbekenden god"
nog steeds de paden der oude Lycaoniers bewandelt.

Hiermede is uitteraard de rijkdom van Handelingen 14 niet uitgeput: veeleer
is die nog nauwelijks aangeboord. We denken b.v. aan de consequenties, die hier
liggen voor de theorie der exegese, die al te vaak v66r Hermes koos, door een
verzwakt, doch reeel theisme te leeren in het exegetenambt; voor de opvatting dex
theologie, die vaak nog te zeer verwantschap toont met de hellenistische idee
der wetenschap - theorie en profetie in éénen - waarin ook de Hermes-cspeculatie
een plaats inneemt, Voorts kan van belang blijken vs 17, waarin wellicht een na-
der ingaan op de Phrygische vegetatie-overschatting kan liggen. En ten slotte
kan de ethische beteekenis der sage van belang zijn: Philemon en Baukis treden
daar op als zeer deugdzame en gastvrije menschen te midden van een bedorven om-
geving, en krijgen als loon voor hun deugd eerst het priesterschap, dearna de
vergoddelijking door de verandering in boomen. Daarop sluit de houding der Ly-
caoniers aan: zij willen niet zijn als de slechte menschen, doch als het edele
echtpaar, dat de schijnbaar gewone menschen gastvrij opnam en zich daardoor den
goden waardig toonde.

b i

SYSTEMATIEK.

DE WIJSBEGEERTE DER TWETSIDEE EN HET SUBSTANTIEBEGRIP.

Stellingen,onlangs verdedigd voor de Chr.Vereeniging van Natuur-geneeskun-
digen in Nederland.

I. Het substantiebegrip bedoelt wijsgeerig rekenschap te geven van een on-
loochenbaar gegeven van de véér-wetenschappelijke, naieve ervaring: n.l. van de
relatieve constantheid der dingen in de wisseling hunner deelen en zintuigelijk
waarneembare gestaltenissen. Daartoe voert het een scherpe onderscheiding in
tusschen de essentie, of het wezen der dingen en hun accidentia, of bijkomstige
eigenschappen.

II. In de natuur-philosophie beantwoordde aesn deze onderscheiding die tusschen
de z.g.n. primaire en de z.g.n. secundaire kweliteiten, waarvan de eerste aan
de dingen zelve werden toegerekend, de laatste daarentegen werden teruggevoerd
op een puur subjectieven verschijningstoestand der dingen in het menschelijk
bewustzijn.

ITII. Het bedoelde substantiebegrip laat overigens de meest verschillende con-
cepties toe, welke geheel afhankelijk zijn van het wijsgeerig standpunt, dat
men tegenover de tijdelijke werkelijkheid inneemt.

IV. Ofschoon het substantiebegrip bedoelt, van een gegeven der naieve ervaring
rekenschap te geven, berust het inderdaad op een principieele miskenning en mis-~

8l

HermanDooyeweerd.nl



duiding van de laatste.

Het berust n.l. steeds op een theoretische uiteenbreking van de volle tijde-
lijke werkelijkheid, welke in de naieve ervaring als een onverbrekelijke samen-
hang wordt gevat. Het gaat uit van een tegen-stelling tusschen het bewustzijn en
een werkelijkheid op zich zelf, welke tegenstelling aan de naieve ervaring vol-
komen vreemd is.

V. Het substantiebegrip vindt in al zijn schakeeringen zijun oorsprong in een
primaire verabsoluteering of ver-zelfgenoegzaming van het theoretisch denken,
dat als zoodanig steeds op theoretische analyse of uit-elkander-stelling van de
volle werkelijkheid uit is. Deze analyse is echter slechts mogelijk door een prin-
cipieele abstractie van datgene, wat voor de volle werkelijkheid juist essen-
tieel is, n.l. van den kosmisch-tijdelijken samenhang 1).

/

VI. Zoodra dus het wetenschappelijk theoretisch denken zich aanmatigt zijn
theoretisch en dus abstract wereldbeeld voor de ware werikelijkheid uit te geven,
meakt het zich schuldigaan een overspanring van de theoretische kennishouding
en aan een wezenlijke vervalsching van de volle ervaringswerkelijkheid. -

Het komt daarbij noodzakelijk in een onverzoenbaar conflict met de naieve
ervaring.

Er bestaat dan ook geen substantiebegrip, dat met de laatste in overeen-
stemming zou zijn.

VII. Het substantiebegrip vond zijn oorsprong in ds Crieksche wijsbegeerte en
heeft in tweeerlei vorm zoowel het middeleeuwsche als het moderne denken in zijn
ban gevangen: le. in een mechanistisch-materialistischen vorm; 2e., in een teleo-
logisch-idealistischen vorm.

In den eersten vorm ging het over in de klassieke physica, in den tweeden
vorm in de biologie, in de psychologie en vooral in de anthropologie.

VIII. Zijn grooten invloed in de anthropologie dankt het substantiebegrip aan
de scholastieke theologie, die de z.g.n. dichotomie tusschen "ziel" en "lichaam"
met behulp van het Arfstotelisch substantiebegrip wijsgeerig trachtte te fun-
deeren.

Daarbij werd het lichaam als een materie-substantie, de "ziel" als een gees-
telijk-redelijke substantie gevat. Men sprak van "substantiae incompletae", om
daarmede uit te drukken, dat zij volgens de scueppingsorde op elkander zijn aan-
gelegd en in den mensch tot een natuurlijke eenheid verbonden zijn, maar nochtans
bij den dood van elkander gescheiden worden, waarbij dan de "redelijke ziel" als
"onsterfelijke substantie"™ blijft voortbestaan.

IX. Deze opvatting van ziel en lichaam had reeds krachtens haar heidenschen
oorsprong met de schriftuurlijke leer i.z, het voortbestaan van de ziel na den
natuurlijken dood niets uit te staan. Zij berustte veeleer op een theoretisch-
wijsgeerige uiteenbreking van het volle tijdelijk bestaan van den mensch in twee
abstracte functie-complexen, die in deze abstiractie slechts in de theoretische
analyse fungeeren.

X. De bedoelde substantialistische opvatting van ziel en lichaam ging uit de
scholastieke theologie in de moderne anthropologie over en voerde hier tot een
volkomen onvruchtbare en innerlijk tegenstrijdige probleemstelling inzake de on=-
derlinge verhouding van beide substanties.

Zij belastte de geheele moderne kennistheorie vanaf Descartes.

1) Vgl. over dezen kosmisch~tijdelijken samenhang stelling XXIV.

82

HermanDooyeweerd.nl



XI. In de XXe eeuw is het substantiebegrip duidelijk op den terugtocht gekomen.

In de moderne physica is het oude begrip der mechanistische materiesub-
stantie principieel prijsgegeven. Het paste reeds niet meer in de electro-dyna-
mica, doch werd ook in de mechanica principieel onhoudbaar sinds de algemeene
relativiteitstheorie en de quanten-theorie. Het nieuwe begrip der constante h
heeft met het substantiebegrip niets meer uitstaande.

Ook in de nieuwere biologie en psychologie wordt het substantiebegrip zien-
deroogen verdrongen door een dynamisch begrip van totaliteits-structuur (het
"holisme").

Vanuit de moderne natuurwetenschap begint zich een functionalistische wer-
kelijkheidsbeschouwing baan te breken, die zich principieel tegenover iedere
substantialistische visie plaatst.

.Het dilemma functie-begrip of substantie-begrip wordt een der hoofd-thema's
van/de moderne critische en positivistische wijsbegeerte. (Vgl.Ernst Cassirer:
Substanzbegriff und Funktionsbegriff).

XII. De Wijsbegeerte der Wetsidee heeft principieel met het wijsgeerig sub-
stantiebrgrip gebroken, zonder daarbij in de moderne verabsoluteering van het
functiebegrip te vervallen.

Haar afwijzende houding tegenover het substantiebegrip is slechts te verstaan
vanuit haar breuk met het uitgangspunt der gangbare wijsbegeerte: de autonomie
of innerlijke zelfgenoegzaamheid van het theoretisch denken in de wijsgeerige
conceptie van de ervaringswerkelijkheid.

Vanuit dit uitgangspunt werd het substantiebegrip sinds de middeleeuwsche
scholastiek gedefinieerd als "een zaak, die zoo bestaat, dat zij geen andere
zaak voor haar bestaan behoeft" 1).

D.w.z. het karakter der zelfgenoegzaamheid werd van het theoretisch denken
op zijn denk-product, het substantiebegrip, overgedragen.

XIII. Haar uitgangspunt kiezend in het religieuze centrum van den kosmos,ziet
de W.d.W. de onzelfgenoegzaamheid, het niet op zich zelve kunnen staan, als de
zijnswijze van al het geschapene.

Deze onzelfgenoegzaamheid openbaart zich niet slechts in de centrale reli-
gieuze afhankelijkheidsverhouding van al het creatuurlijke tot zijn Oorsprong,
maar juist krachtens deze evenzeer in de immanente structuur der tijdelijke
werkelijkheid.

XIV. Deze immanente structuur vertoont ten minste twee kosmische aanzichten:
die der modale aspecten en die der individualiteitsstructuren.

Onder de eerste verstaan wij de onderling onherleidbare functioneele wijzen
of modaliteiten der tijdelijke werkelijkheid als getal, ruimtelijkheid, beweging,
organisch leven, het gevoelsaspect, het logisch aspect, het historisch aspect,
het aspect der symbolische beteekenis, dat van den omgang, het economisch, het
aesthetisch, het juridisch, het moreele en het geloofsaspect.

De volle werkelijkheid fungeert in beginsel in al deze aspecten gelijkelijk,
't-zij in subjectieve, 't zij in bloot-objectieve of voorwerpelijke functie.

Deze modale aspecten (in de W.d.W. ook "wetskringen" genoemd) zijn de
grondleggende gezichtspunten voor de afgrenzing der vakwetenschappen.

Onder de tweede (de individualiteits-structuren) verstaan wij de structuur-
principes der individueele totaliteiten (dingen, concrete gebeurtenissen, samen-
levingsvormen), waarin de modale aspecten op typische wijze binnen een intern
geheel gegroepeerd zijn.

Deze individualiteits-structuren zijn de grondleggende structuren, waarin
de naieve ervaring de werkelijkheid vat.

1) Res quae ita existit ut nulla alia re indiget ad existendum.

83

HermanDooyeweerd.nl



XV. De kosmologische analyse van deze beide, onderling samenhangende, grond-
structuren der tijdelijke werkelijkheid toout aen, da®t zoowel de modale aspecten
als de individualiteits-structuren, hoezeer naar haar interne geaardheid tegen-
over elkander onherleidbaar, nochtans volstrekt onzelfgennegzaam zijn in den tij-
delijken kosmischen samenhang der werkelijkheid. Zij kunnen m.a.w, niet op zich
zelf, als substantie, bestaan, maar slechts in den kosmisch-tijdelijken samenhang

met alle andere.

XVI. Deze stand van zaken verklaari ook het radicale verschil tusschen het
vé6r-wetenschappelijk dingbegrip der naieve ervaring en het theoretisch substan-
tiebegrip der metaphysische wijshegeerte. Het laatste bherust steeds op een inner-
lijk tegenstrijdige verzelfstandiging van een theoretische abstractis uit de
tijdelijke werkelijkheid. Het eerste vat de werkelijkheid, zonder theoretische
analyse, in de concrete individualiteits-structurern, waarin die werkelijkheid
zich geeft, en waarin de modale aspecten in onverbrekelijken samenhang fungeeren.

XVII. Zoowel het substantiebegrip als het moderne positivistisch functiebegriyp
zijn innerlijk onvereenigbaar met de aanvaarding van de modale en de individua-
liteits-structuur der werkelijkheid, gelijk deze in de goddelijke scheppingsorde
gegeven zijn.

De bedoelde werkelijkheidsstructuur staat en valt met de onderlinge onher-
leidbaarheid van de modale aspecten; deze onherleidbaarheid valt slechts in te
zien, wanneer bij het licht der goddelijke Woord-openbaring in Christus Jezus
de blik is ontsloten voor Let religieuze, den kosmischen tijd te boven gaande,
centrum der tijdelijke werkelijkheid; slechts in dit religieuze centrum kunnen
alle modale aspecten hun diepere, boven-tijdelijke, wortel-eenheid vinden.

XVIII. Bij de primaire verabsoluteering van het theoretisch denken, welke het
uitgangspunt der gangbare wijsbegeerte (de z.g.n. immanentie-philosophie) ka-
rakteriseert, moet men steeds weer trachten de wortel-eenheid der modale aspec-
ten binnen den kosmischen tijd te zoeken. Daarbij tracht men dan teliens één
bepaald (door het theoretisch denken geabstrahecrd en verabsoluteerd) aspect tot
grond-noemer voor alle andere te proclameeren. Zoo ontstaan de verschillende
~-ismen in het wijsgeerig denken (logicisme, mathematicisme, biologisme, psycho-
logisme, historisme, symbolisme, aestheticisme, enz., enz.).

XIX. In haar mechanistisch substantiebegrip verklaarde de oude natuurphiloso-
phie de "mechanistische materie", welke als "ruimtevulling" gedacht was, tot
"substantie" der tijdelijke werkelijkheid en herleidde alle andere aspecten der
lichamelijke dingen tot modi van het aspect der "materiebeweging".

Deze substantie was "tijdloos" gedacht. Slechts haar "werkingen" zouden
in den tijd plaats vinden.

De moderne mechanica is met zulk een substantiebegrip reeds hierom onver-
eenigbaar, wijl zij "ruimte" en "tijd" niet kan scheiden, aan de werkingsquant
een primaire plaats inruimt,en de materie-massa slechts als "functie" der gra-
vitatie-beweging laat gelden.

: De Wijsbegeerte der Wetsidee geeft van dezen stand van zaken inderdaad
wijsgeerig rekenschap, doch verzet zich tegelijk tegen iedere poging om het mo-
dale aspect der physica zijn eigen-geaardheid te ontzeggen en het in den trant
van het moderne psychomonisme tot het psychisch gevoels-aspect te herleiden
(Heymans, Eddington).

XX. In haar teleologisch substantiebegrip beproefden de Aristotelische, en de
dgarop gebaseerde scholastische metaphysica, een bepaalde modale functie van het
ding tot substantieelen wezensvorm en inwendige doel-oorzaak van het geheele
ding te verheffen.

84

HermanDooyeweerd.nl



Alle andere modale functies zouden dan slechts onzelfstandige modaliteiten
van dezen weznesvorm zijn. Dit verklaart, dat de Aristotelische biologie in wezen
vitalistisch is, d.w.z. dat het de mathemetische en physisch-chemische aspecten
van het levend lichaam niet in hun modale eigen-geaardheid en eigen~wettelijk-
heid laat pelden, maar veeleer tot modi van het leven herleidt, dat zelve weer
als "bezield" wordt geproclameerd.

Dit "vitalisme" verstoort echter het inzicht in de individualiteitsstrue-~
tuur van het ding en is ook vak-wetenschappelijlk niet bruikbaar.

Cp soortgelijke wijze werd in de anthropologie de anima rationalis tot
"substantieele" vorm van het "stoffelijk lickaam" gerroclameerd, waarbij het
wezenscentrum van die "ziel" zelve in het logisch denken werd gezocht.

Alle niet-logische functies van het menschelijk bewustzijn (zelfs de ge-
loofsfunctie) werden ten aanzien van de "anime rationalis" tot modi van de lo-
gische herleid.

XXI. Het Christelijk-religieuze uitgangspunt van de Wijsbegeerte der Wetsidee
eischt een principieel andere opvatting van de dichotomie van ziel en lichaam
dan die, welke door het wijsgeerig substantiebegrip wordt geconstrueerd.

Het "lichaam", dat bij den natuurlijken dood wordt afgelegd, is niet een
theoretische abstractie in den zin der "materis-substantie", maer de geheele
tijdelijke functiemantel in zijn tijdelijke menschelijke individualiteits-struc-
tuur. De "ziel", die na den dood blijft vooribestaan, is evenmin een theoreti-
sche abstractie uit het tijdelijk bestaan, maar de volle concrete ik-heid, in
den zin van boven-tijdelijk centrum of religieuzen wortel ven het menschelijk
bestaan.

De Schrift noemt dit boven~tijdelijk centrum ook het "hart", waaruit alle
uitgangen des levens zijn, of den "inwendigen mensch" (tegenover den "uitwendi-
gen mensch", die als het "lichaam dezes doods" verdorven en ontbonden wordt).

Terwijl dus de traditioneele, scholastisch-Aristotelische anthropologie de
dichotomie tusschen ziel en lichaam in den tijd zoekt, loochent de W.d.W. iedere
dichotomie in den tijdelijken samenhang van het menschelijk bestaan.

Zij zoekt daarentegen in schriftuurlijke lijn de dichotomie op de grens
tusschen het tijdelijk bestaan en zijn boven-tijdelijken wortel.

XXII. Daarmede verdwijnen voor haar de onvruchtbare probleemstellingen, welke
uit de valsche dichotomie noodzakelijk voortvioeien.

In de kennistheorie vervalt daarmede de tradioneele metaphysische probleen-
stelling, hoe de "anima rationalis" kennis kan verkrijgen van de werkelijkheid
"an sich", Niet in een substantieel complex van tijdelijke bewustzijnsfuncties,
maar in de den kosmischen tijd 1) transcendeerende ik-heid ligt het centrum en
uitgangspunt der kennis,

In de tijdelijke werkelijkheid bestaat niets "an sich", los var die modale
aspecten, waarin de menschelijke kenfuncties fungeeren.

De structuur der menschelijke ervaring is identiek met de structuur der
kosmische werkelijkheid, de laatste niet in den zin van het positivisme, dat de
physisch-psychische aspecten der werkelijkhe:d met de volle realiteit gelijk
stelt, maar in den integralen zin van de totaliteit aller tijdelijk modale as-
pecten en individualiteits-structuren, welke den mensch in zijn religieus zelf-
en godsbewustzijn te boven gaat.

XXIII. Tegenover het nivelleerend functiebegrip van het moderne functionalisue,
dat de modale structuur der werkelijkheid uitschakelt, stelt de W.d.W. haar mo-
daal functiebegrip, dat iedere poging tot theoretische elimineering van de mo-

1) Vgl. over den "kosmischen tijd" stelling XXIV.

HermanDooyeweerd.nl



dale grenzen tusschen de aspecten der werkelijkheid afweert.

Tegenover de functionalistische poging heel de tijdelijke werkelijkheid in
een systeem van functies op te lossen, maakt zij de individualiteits-structuren
der werkelijkheid geldend, welke ook met het modale functiebegrip niet te benadse-
ren zijn, daar zij, als bouwprincipes van individueele totaliteiten, de grenzen
der modale functies overspannen.

XXIV. De individualiteits-structuren der werkelijkheid hebben met het tradi-
tioneele substantiebegrip niets uitstaande.

Zij zijn (evenals de modale structuren) inhaerent aan den kosmischen tijd,
die alle modale aspecten overspant en in ieder dezer aspscten een modale functie
hesft. (De "tijd" der algemesne relativiteitstheorie is dus slechts een modale
tijdsfunctie, welke in het aspect der beweging fungeert).

Juist daarom laten zij geen dichotomie tusschen de modale aspecten toe. Zij
fungeeren in beginsel in alle modale aspecten in onlosmakelijken samenhang dezer
laatste,

Deze individualiteits-structuren kunnen ook door de vakwetenschappen (met
uitzondering van de mathesis en misschien de physica) niet buiten rekening wor-
den gesteld.

De poging der functionalistische denkwijze, ze in een systeem van functionee
le relaties op te lossen, voert tot ernstige dwalingen en innerlijke tegemstrij-
digheden, welker oorsprong door de W.de W. is blootgelegd.

GESCHIEDENIS.

I. ALGEMEEN,

Hoofd- en neven-verschillen in het realisme.

Een vorig maal sloot ik een artikeltje onder den titel "De hoofdlijnen bin-
nen het realisme" 1) met de opmerking, dat het daar geboden overzicht, al hield
het rekening met verschillende gege=vens die nog al eens worden verwaarloosd,
toch niet geheel bevredigend mocht heeten, en met de vraag, of men met de toen
genoemde twee onderscheidingen wel uitkwam.

Nader onderzoek bracht aan het licht, dat dit inderdaad niet het geval is,

Derhalve is het noodig, de indeeling van het realisme nader onder oogen te
zien,

Onder r e alisme versta men die conceptie, welke de wet b u i t en
het worden zoekt, en wel in een zijn, dat - althans naar de oudste op-
vattingen - niet boven, maar a ¢ h t e r het worden liggen zou.

Het verschil tusschen excessief en gematigd realisme raakt de vraag, of het
zijn, dat, naar we opmerkten, hier stesds buiten het worden ligt, b o v e n-
dien zich buiten de dingen bevindt.

Nu stelt men het allicht zoo, dat op die vraag slechts twee antwoorden mo-
gelijk zijn, van welke het eene, dat van het e x ce s s ieve realis-
me, zou luiden: "h et zijn 1igt behalve buiten het
worden ook buiten de dinge n", het andere, dat van het
gematigd realisne, daarentegen zou zijn: "het zijn ligt we l
buiten het worden, maar binnen de dingen".

Van de gedachte, dat hier niet meer dan twee antwoorden mogslijk zouden
zijn, ging ook het bedoelde artikeltje in het laatste C.B. uit. Het bedoelde

1) C.B.V 1, pg.32-34.

86

HermanDooyeweerd.nl



