HermanDooyeweerd.nl



zulk een bespreking niet noodzakelijk uitloopen op een monoloog van den recensent
naar aanleiding van een monoloog van den schrijver van het besproken
werk ?

Ik geloof inderdaad, dat dit laatste onvermijdelijk is, zoolang recensent en auteur
beide hun uitgangspunt op dogmatische wijze hanteeren, d.w.z. zoolang zj
niet toegekomen zijn tot een wezenlijk transcendentele critiek van
het wijsgeerig denken als zoodanig, waardoor ook denkers, die van
radicaal verschillende uitgangspunten uitgaan, gedwongen worden met elkander
werkelijk in critisch denkcontact te treden. Ik heb reeds vroeger gelegenheid gehad
in dit tijdschrift te wijzen op de beteekenis dezer transcendentale critiek voor het herstel
van de door de jongste cultuur-crisis ernstig bedreigde wijsgeerige denkgemeenschap
van het avondland, en zulks op een deugdelijker basis, dan daarvoor tot nu toe werd
aangenorrlagn. In het tijdschrift ,,Synthese’ heb ik mijn denkbeelden terzake uitvoeriger
ontwikkeld.

Ik moet er thans noodzakelijk op terugkomen, nu ik mij voor de taak gesteld zie
het hierboven aangekondigde geschrift van mijn zeer gewaardeerden vriend en ambt-
genoot aan een critische bespreking in ,,Vox Theologica” te onderwerpen.

Gelijk de schrijver in zijn ,,Woord vooraf”’ mededeelt, werden de vijf inleidende
voordrachten, welke in het geschrift gebundeld zijn, op uitnoodiging van de Faculteiten
van Leidsche studenten en met medewerking van het Leidsch Universiteitsfonds in
de maanden November en December 1939 gehouden. Hij wil daarin een bijdrage leveren
tot ,,herstel van het door de cultuurcrisis geschokte zelfbewustzijn der wetenschap”.
Hij meent, ,,dat een hoge opvatting van het menselijk kenvermogen meer de ware
bescheidenheid in de hand werkt dan de gemakkelijke minschatting ervan door heden-
daagse irrationalisten van allerlei schakering”.

Daarmede is de tendens van dit geschrift reeds in groote trekken aangegeven.
Het richt zich tegen het , hedendaagsche irrationalisme”, zooals dat met name in de
verschillende stroomingen der zgn. ,,levensphilosophie’ tot uitdrukking komt en levert
een pleidooi voor de ,,autonomie der rede” in het wetenschappelijk denken in 't algemeen
in het wijsgeerig denken meer in 't bijzonder.

In de eerste voordracht wordt gehandeld over ,,De idee eener filosofie der weten-
schappen”. Zij bevat uiteraard de uiteenzetting van ’s schrijvers wijsgeerige grondslagen.

Niets is in deze uiteenzetting meer te bespeuren van den invioed der moderne
pha?denomenologie, die in een vroegere phase van ’s schrijvers denken op den voorgrond
trad.
Pos beweegt zich thans resoluut in de gedachtenbanen der zgn. transcendentaal-
idealistische wijsbegeerte, gelijk die zich sinds Kant heeft ontwikkeld.

In de drie volgende voordrachten wordt achtereenvolgens bij de verschillende vak-
wetenschappen stilgestaan, die worden ingedeeld in drie hoofdgroepen: 1°. de apriorische
(de mathematische), 2°. de wetenschappen der natuur en 3°. de wetenschappen der
cultuur, waarbij opvalt, dat de schrijver zich in de opvatting der laatste bij de Badensche
neo-Kantiaansche school aansluit. In de vijfde voordracht wordt gehandeld over de
,,universitas scientiarum’, de idee der wijsgeerige eenheid boven de veelheid der vak-
wetenschappelijke gezichtspunten, waarbij de historische bepaaldheid van de indeeling
der faculteiten in een helder licht wordt gesteld. Deze voordracht eindigt met een beroep
op de ,,solidariteit der intellectueelen’ en een pleidooi voor de ,,vrijheid der wetenschap’
in de samenleving.

Tenslotte vindt de lezer nog een literatuur-opgave, die hem bij zelfstandige be-
studeering van de in de voordrachten behandelde stof van dienst kan zijn.

Wanneer ik nu na deze uiteraard eenigszins dorre opsomming van de behandelde
thema’s wil trachten met den schrijver een oogenblik in critisch denk-contact te treden,
dan moet ik beginnen met een zeer practische vraag te stellen, die zich bij de lezing van
zijn geschrift aan mij opdrong. Pos is niet de eerste, die zich geroepen voelde de idea-
listische transcendentale wijsbegeerte tegen den wassenden stroom der irrationalistische
levensphilosophie in bescherming te nemen. Rickert’s geschrift ter zake is nog
niet vergeten en later heeft Theodoor Litt in zijn Einleitung in die Philo-
sophie hetzelfde gedaan.

Scherpe woorden zijn in dezen strijd gewisseld. Litt sprak van een ,,gebrek aan
logische rechtschapenheid” bij zijn tegenstanders, die hun levensbeschouwing in de
wijsbegeerte invoerden, Spengler anderzijds putte zich uit in een kleineering van de
moderne kamergeleerden, die nog nooit iets belangrijks voor het leven geleverd hadden,
dat hun recht zou geven eenig interesse voor hun ,weltfremde” speculaties te ver-
wachten.

86



Wat was het nut van dezen strijd voor de wijsbegeerte ? De idealistische verdedigers
van het postulaat van de ,,autonomie der rede’’ hielden hun monoloog tegen de levens-
philosophen, de laatsten deden hetzelfde tegen de eersten.

Maar zal een wijsgeerige strijd inderdaad vruchtbaar zijn voor het geheele wijs-
geerig denkproces, dan dient de monologische critiek op anderen zich om te zetten in
een dialogische, waarin de principieele tegenstander inderdaad op gelijken
voet aan het wijsgeerig gesprek kan deelnemen, en waarbij de critiek op anderen
tegelijk tot wezenlijke z e 1f - critiek wordt. De critiek op de irrationalistische levens-
philosophie blijft zoolang ,,monoloog”, als de criticus aan zijn tegenstanders de
pnautonomie der rede” als een postulaat voorhoudt, waarmede de wijsbegeerte, die
alleen dien naam waardig is, staat of valt.

Zulk een critiek is — hoe scherpzinnig ook gevoerd — niet tot het peil van een
wezenlijk transcendentale dia-lectische critiek gestegen, waardoor
men inderdaad zoowel zichzelve als zijn tegenstander tot critischen zelf-
inkeer dwingt.

Daartoe is in de eerste plaats noodig, dat men het transcendentale grondprobleem
van iedere wijsbegeerte, onverschillig door welk uitgangspunt zij bepaald moge
zijn, aan een eerlijk critisch onderzoek onderwerpt.

Dit grondprobleem is door de wijsbegeerte der wetsidee niet willekeurig ,,pour
besoin de la cause’” aan de orde gesteld. Het dringt zich met strict zakelijke nood-
wendigheid op vanuit de structuur van het theoretisch denken zelve, wanneer men dit
laatste vergelijkt met het véér-theoretisch denken, dat aan de naieve, natuurlijke
ervaringshouding inhaerent is.

Wanneer dit vergelijkend onderzoek inderdaad in den weg eener radicaal-
critisch-transcendentale methode gevoerd wordt, noopt het zoowel de aanhangers
van het dogma i.z. de volstrekte autonomie van het theoretisch denken als de aan-
hangers van de zgn. levensphilosophie, die in ernst meenen het theoretisch karakter
der wijsbegeerte te hebben prijsgegeven, toteen dialectisch door-spreken
van het transcendentale grondprobleem aller mogelijke wijsbegeerte. En zulks op
gelijken voet. Want dit grondprobleem laat zich in twee varianten formuleeren:
Is wijsgeerig denken als puur-theoretisch denken mogelijk? En: Is wijsbegeerte zonder
theoretische denkhouding mogelijk?

Door een dogmatische machtspreuk ter eene of andere zijde laat zich dit probleem
niet wegredeneeren,

Had Pos dezen weg in den opzet van zijn geschrift gevolgd, dan zou zijn betoog
zijn dogmatisch karakter verloren hebben, zonder dat hij daarbij.zijn idealistisch uit-
gangspunt had behoeven prijs te geven.

Het ,,dogmatisch’” karakter van een wijsgeerig betoog schuilt immers niet hierin,
dat men met bepaalde voor-oordeelen tot de wijsbegeerte komt, — dit doet inderdaad
ieder wijsgeerig denker —, maar alleen daarin, dat men zulks doet, zonder zich
critischvande geaardheid ende draagwijdte dezer voor-oordeelen reken-
schap te geven, waarbij de verwarring tusschen boven-theoretische en
theoretische voor-oordeelen schering en inslag wordt.

Pos gaat uit van de mogelijkheid eener puur-theoretische denk-
houding en polemiseert van uit dit voor-oordeel mono-logisch tegen de pragmatische
opvatting der wetenschap.

Dit wil zeggen, dat hij het transcendentale grondprobleem van zijn eigen wijsgeerig
standpunt met een dogmatische machtspreuk uit den weg gaat, dat hij zich aan de
radicale zelf-critiek in het wijsgeerig denken onttrekt.

Op de sinds Kant en Fichte gebruikelijke wijze stelt hij tegenover elkander het
»voorwerpelijk” theoretisch denken, dat zich in de vaktheoretische natuurweten-
schappen op een zakelijken ,,Gegenstand” richt en het zgn. , reflexieve denken”, dat
zich in de wijsbegeerte als ,,Wissenschaftslehre’ tot ,,zelfbewustzijn der wetenschappe-
lijke werkzaamheid” verheft, ,,zelfbewustzijn”, zoo schrijft hij, ,,in den logischen, niet
in den psychologischen zin te nemen”.

Alles goed! Maarwatisdande typische geaardheid van het theoretisch
denken in tegenstelling tot het naieve, v66r-theoretische? Op deze vraag — inderdaad
»des Pudels Kern”! — krijgen wij een dogmatisch antwoord, dat niet uit een wezenlijk
critisch-transcendentaal onderzoek naar de structuur van het theoretisch denken is
geboren, maar eenvoudig het uitgangspunt van den schrijver herhaalt: Theoretisch of
wetenschappelijk denken is in het ,zuivere” (bedoeld is het ,,zuiver-theoretisch’)
bewustzijn gegrond. ,,In het kennen volgt het bewustzijn een eigen wet, waardoor het
boven het pragmatische, belanghebbende uitkomt.”

87



Maar dit is juist het transcendentaal grondprobleem van het zgn. critisch-
idealistisch uitgangspunt, of een ,zuiver-theoretisch bewustzijn” (het zgn. trans-
cendentaal-logisch denksubject) als subjectief correlaat van de zgn. ,,objectieve
werkelijkheid” inderdaad mogelijk is, zelfs als ,ideaal” mogelijk is.

Laten wij dit punt een oogenblik nader bezien. De theoretische denkhouding is
zonder mogelijke tegenspraak getypeerd door haar tegenover-stellend
karakter, zij stelt de logische activiteit in ,,gegenstandsrelatie’” tot een in zich zelve
niet-logisch onderzoekingsveld. Deze tegenoverstellende denkhouding is aan de
naieve ervaring volkomen vreemd.

De laatste stelt zich in de volle tijdelijke werkelijkheid in; hier is geen
theoretische distantie tusschen de logische en de niet-logische aspecten
der werkelijkheid. De theoretische distantieering stelt de volle tijdelijke werkelijkheid
uit-een in haar logische en niet-logische aspecten en deze uiteen-stelling berust
op een theoretische analyse, op een theoretische abstractie.

De naieve of ,,natuurlijke’ ervaringshouding kent deze theoretische uiteen-stelling
van de tijdelijke werkelijkheid niet. Zij ervaart de laatste systatisch, in-een,
in b:ien onverbrekelijken continuen samenhang van al haar aspecten, de normatieve
inbegrepen.

De theoretische abstractie trekt dus noodzakelijk iets a f van de volle ervarings-
werkelijkheid.

Het eerste transcendentale grondprobleem, ons door het uiteenstellend karakter
van het theoretisch denken opgedrongen, kan dus als volgt worden geformuleerd:
W at wordt in de theoretische denkhouding van de volle tijdelijke ervaringswerkelijk-
heid afgetrokken en hoe is deze theoretische aftrekking mo gelijk ? Deze vraag-
stelling impliceert reeds het inzicht, dat het theoretisch geabstraheerde nimmer het
werkelijk gegevene voor de ervaring kan zijn. De werkelijkheid is ons niet
in theoretische uiteenstelling gegeven, maar in een systatischen samenhang van het
logische aspect met de niet-logische aspecten. De volle vrucht is gegeven, (zj
’t al daarom nog niet wetenschappelijk gekend!), niet de met het
ontleedmes uiteengesneden parten van den appel.

Doordat het critisch idealisme, dat door Pos in zijn eerste voordracht volledig wordt
aanvaard, van de theoretische denkhouding uitgaat, haar zelfs als een ,un-
bedingte”’, zelfgenoegzame voorstelt, is het gedwongen ook de theoretische gegenstands-
relatie als ge geven te aanvaarden. Met andere woorden: er heeft een verwisseling
plaats tusschen het wezenlijk gegeven der ervaring en het probleem. Want
het probleem ontstaat eerst in de tegenoverstellende denkhouding. De ,,Gegenstand”
zelve is, als het tegenover het theoretisch-logisch denken gestelde, het probleem,
en niet — zij 't al ten deele — het g e g e v e n der kennis. Overal waar een theoretische
abstractie als gegeven wordt voorgesteld, is het transcendentale grondprobleem
der theorie door een dogmatische machtspreuk uitgeschakeld. Het dogma i.z. de
autonomie, de interne zelfgenoegzaamheid van het theoretisch denken voert nood-
zakelijk tot een ver-theoretiseering van het gegevene en daarmede ook tot een ver-
theoretiseering van de naieve ervaring. Wanneer men met de Marburgerschool de
zinnelijke indrukken als gegeven schrapt, blijft men toch altijd van het ,zuivere”
theoretisch denken in zijn gegenstands-relatie als gegeven uitgaan en dit begrip van
het ,,zuivere denken” is zelve het product van de verabsoluteering eener theoretische
abstractie.

Het is eenigszins ontmoedigend op te merken, hoe een scherpzinnig denker als
Prof. Pos, na alles, wat in de Prolegomena van de Wijsbegeerte der Wetsidee, over het
ware karakter van de naieve ervaring en de gegenstandsrelatie is opgemerkt, dit alles
kortweg negeert, en ons weer de oude, reeds lang weerlegde, opvatting voorzet, dat
de naieve ervaring der ,zinneschijn’”” voor de ware en eenige werkelijkheid
zou uitgeven. Op het voetspoor van het Engelsche empirisme had Kant geleerd,
dat ons van de werkelijkheid niets anders ge geven zou zijn dan de ongeordende
zintuigelijke indrukken of ,Empfindungen”, die door een ,Ding an
sich” in het bewustzijn zouden worden bewerkt. Alsof ,,zuiver zinnelijke’’ indrukken
ooit gegeven zouden kunnen zijn en niet zelve het geheele theoretisch abstractie-
en distantieeringsproces tusschen het logisehe en het niet-logische zouden voor-
onderstellen!

Wanneer eenmaal op deze wijze het karakter van de naieve ervaring fundamenteel
is misduid en vertheoretiseerd, heeft men met het ,natuurlijke wereldbeeld”” verder
vrij en gemakkelijk spel. De naieve ervaring is dan een vrij primitieve ,theorie” ge-

88

HermanDooyeweerd.nl



worden, die door de critische theorie grondig moet worden ,,weerlegd”. Deze ,,weer-
legging’’ maakt het zich overigens niet al te moeilijk: het gebroken beeld van de stok
in het water en de afhankelijkheid van de temperatuurgewaarwordingen van de
subjectieve gesteldheid onzer zintuigen zijn voor Prof. Pos reeds ruimschoots voldoende
om het zelfgeschapen caricatuurbeeld van het ,natuurlijk wereldbeeld” met één slag
te vernietigen.

En toch: ,,Du bist noch immer da, das ist ja unerhort! Verschwinde doch, wir
haben aufgeklart.”

De naieve ervaring laat zich maar niet door theoretische machtspreuken ter zij
stellen. Ze neemt haar revanche, want zij is het, die de geheele theoretische
denkhouding eerst mogelijk maakt. De theoretische gegenstandsrelatie,
product van theoretische abstractie van de in de naieve kenhouding onmiddellijk
ervaren continuen samenhang tusschen het logische
aspect en de niet-logische aspecten der werkelijkheid,
stelt het logisch denken en zijn ,,Gegenstand” in scherpe anti-thesis. Maar in
ieder kenniswervend begrip is deze anti-thesisinde theoretische synthesis
overbrugd. Het transcendentale grondprobleem is op dit punt aldus te formuleeren:
Van welk standpunt uit, laten de in de gegenstandsrelatie anti-thetisch
tegenover elkander gestelde aspecten zich synthetisch ver-eenigen en hoe is deze syn-
thesis mogelijk?

Het zgn. critisch idealisme beantwoordt deze vraag weder met een dogmatische
herhaling van zijn uitgangspunt. De verbinding zoo leerde Kant, kan niet in de zinne-
lijke gegevens liggen, die immers slechts ,,materie’”” der kennis zijn. ,,Verstand’’ en
,,zinnelijkheid” zijn echter de eenige bronnen onzer kennis. Dus moet de synthesis
uitgaan van het verstand in zijn transcendentaal-logische spontaniteit! Het dogma
van de autonomie van het theoretisch denken in zijn vormende spontaniteit
laat zich door het eerste, hiervoren geformuleerde transcendentale grondprobleem:
,W at wordt in de theoretische gegenstandsrelatie van de volle tijdelijke werkelijkheid
afgetrokken en hoe is deze aftrekking m o gelijk”, niet verontrusten. Dit
probleem was reeds al limine dogmatisch uitgeschakeld. Maar door den
onverbrekelijken innerlijken samenhang van het eerste met het tweede transcendentale
grondprobleem wordt ook het laatste noodwendig geélimineerd. Want het verleggen
van de synthesis in één van de termen der anti-thesis, beteekent de opheffing
van de gegenstandsrelatie en daarmede van het theoretisch probleem.

Had Prof. Pos zijn dogmatisch standpunt van meetaf aan een wezenlijk critisch
transcendentaal onderzoek onderworpen, dan zou hij hebben ontdekt, dat de
theoretische abstractie van den kosmisch-continuen samenhang tusschen de
in de gegenstandsrelatie uiteen- en tegenover elkander gestelde aspecten, nimmer dien
samenhang in werkelijkheid kan uitschakelen, omdat een reéele uitschakeling
daarvan alle kennis onmogelijk zou maken. Hij zou m.a.w. hebben ontdekt,
dat de ontische structuur der naieve ervaring van dien kosmischen samenhang een
transcendentale voorwaarde voor iedere theoretische synthesis blijft.
En daarmede zou hij langs critisch-transcendentalen weg tot de erkentenis gekomen
zijn, dat een ,,zuiver-theoretisch” denken, in den zin van een door geen kosmische
werkelijkheidsorde bepaalde, volkomen spontane en autonome denkactiviteit
principieel onmogelijk is.

Daarmede zou hij echter tegelijk hebben ontdekt, dat de denk-autonomie zelve
geen zuiver-theoretisch, maar een in wezen bo v e n - theoretisch voor-
oordeel moet zijn, dat m.a.w. het uitgangspunt der wijsbegeerte voér alle
theoretische oordeelen moet liggen.

Eenmaal op deze etappe der critische zelfbezinning aangekomen, zou het dog-
matisch spinrag om het transcendentaal idealisme voldoende zijn weggevaagd, om
inderdaad in een dialectische gedachtenwisseling met de irrationalistische
levensphilosophie te treden. De ex-cathedra toon van het debat moet dan wel plaats
maken voor de bereidheid, inderdaad met elkander in critisch denk-contact te treden,
in het besef, dat het boven-theoretisch uitgangspunt der wijsbegeerte, hoezeer trans-
cendentale voorwaarde voor alle mo ge lij k wijsgeerig denken, juist daarom zelve
geen voorwerp van wetenschappelijke discussie kan zijn.

De levensphilosophie zal dan echter op haar beurt zich niet met profetische
exclamaties over een philosopheeren vanuit den levensstroom kunnen afmaken
van het transcendentale grondprobleem i.z. de mogelijkheid van wijsgeerig
denken qua talis. Men heeft slechts de verschillende nuances der irrationalistische

89



levensphilosophie met elkander te confronteeren, om vast te stellen, dat zij inderdaad
in een theoretische denkhouding ontsprongen zjn. Biologistische, psycho-
logistische, historistische levensphilosophie, zij alel staan en vallen met de ver-
absoluteering van theoretische abstracties.

Men ga slechts na, van welke geaardheid bv. Bergson’s conceptie van de ,,duree”
als ,,subjectieve gevoelsduur” is. Zij is gewonnen in een theoretische uitschakeling
van alle andere aspecten van den tijd dan het psychisch gevoelsaspect naar zijn indivi-
dueele subjectszijde. Zulks is niet mogelijk buiten de theoretische denkhouding. De
niet-theoretische denkhouding kent geen abstracties, maar staat in de volle
tijdelijke werkelijkheid, in den onverbrekelijken samenhang van al haar aspecten; zij
kan juist daarom — hoezeer zij transcendentale voorwaarde van de theoretische
denkhouding is — als zoodanig geen wetenschappelijke kennis werven.

Ik kan binnen het bestek van deze bespreking helaas niet verder met mijn geachten
ambtgenoot in critische gedachtenwisseling treden. Anders had ik zeker in moeten gaan
op de noodlottige verwarring tusschen de theoretische gegenstandsrelatie
en de aan de naieve ervaring volkomen vertrouwde subject-objectrelatie
in de werkelijkheid, op het gemis aan inzicht in het principieele verschil tusschen de
modale aspect-structuren der werkelijkheid, die door de vakweten-
schappen worden geisoleerd en waarbinnen zij de onderzochte verschijnselen in
functioneelen samenhang trachten te vatten — en de fundamenteel andere indivi-
dualiteits-structuren der werkelijkheid, gelijk die zich in de ,,dingen”
der naieve ervaring openbaren, en in verband daarmede op de principieele onjuistheid
van Prof. Pos’ opvatting, dat de natuurwetenschappen ons een werkelijkheidsbeeld
zouden kunnen bieden, dat het ,natuurlijke” der naieve ervaring zou hebben te
vervangen.

Al deze themata waren in de Wijsbegeerte der Wetsidee aan een uitvoerig onderzoek
onderworpen, dat door Prof. Pos over de geheele linie genegeerd wordt.

Waarom toch? zoo vraag ik mij af. Waarom is op wijsgeerig terrein blijkbaar
geoorloofd, wat in vakwetenschappelijken kring niet getolereerd zou worden: het
volstrekt naast elkander blijven arbeiden met volstrekte veronachtzaming van
elkanders werk?

Ik kan wel haast vermoeden welk antwoord mij op deze vraag zal worden gegeven.
,,Omdat de wijshegeerte der wetsidee zich door geloofs-veronderstellingen aan
onderzoek ten grondslag te leggen, zelve buiten de wijsgeerige denkgemeenschap
geplaatst heeft, die slechts op den grondslag van de autonomie der theoretische rede
mogelijk is.” Maar dan houde de lezer mij ten goede, dat een lichte ironie zich van mij
meester maakt, en met mij van allen, die in de wijsbegeerte der wetsidee een wezenlijk
critische methode voor het wijsgeerig denken ontdekt hebben.

Wanneer toch het dogma i.z. de autonomie van de theoretische rede de eenig
mogelijke grondslag voor de wijsgeerige denkgemeenschap ware, dan is die denk-
gemeenschap vrijwel tot een ,secte” ineengeschrompeld.

Het shibboleth dezer secte kan ik inderdaad niet naspreken. De wijsgeerige denk-
gemeenschapvan het avondland denk ik mij breeder, ikdenkhaar universeel

Niemand mag om zijn boven-theoretisch uitgangspunt buiten deze denkgemeen-
schap worden gesloten.

Voor deze universeele denkgemeenschap, waarin wij door een hoogere Macht
dan menschelijke keus zijn geplaatst, bestaat slechts één eisch: Houd geen dogmatische
alleen-spraken, maar stel u wetenschappelijk voor iedere richting open en
begeef u met haarin dia-logisch denk-contact. Ditisdeware weten-
schappelijke tolerantie, die — hoe paradoxaal dit ook mijn ambtgenoot
in de ooren moge klinken — vrucht is van principieele intolerantie
in het boven-theoretisch uitgangspunt der wijsbegeerte, waarin zichde religieuze
anti-these zonder mogelijkheid van compromis geldend maakt.

De theoretische denkgemeenschap wortelt inderdaad nieten k a n niet wortelen, in
het boven-theoretisch uitgangspunt, maar in de algemeengeldige, wijl voor de ge-
schapen menschelijke natuur als zoodanig geldende, structuur-wetten van het weten-
schappelijk denken, die ook door 's menschen afval van God niet zijn ter zijde gesteld.

DOOYEWEERD.

90

HermanDooyeweerd.nl



