
dat de overheidsmacht verworden kan tot een rechtstreeksch instrument 
van alle antichristelijk woelen. Dat is een van de gevaren, welke zij loopt 
en die de onophoudelijke voorbede van de gemeente voor haar een bizonder 
accent geeft. Deze voorbede zal zeker niet zwijgen, indien een proces 
van daemoniseering den staat aangrijpt. Waarschijnlijk is Op. 13 geschreven 
tegen het eind van de regeering van Domitianus. In dien tijd moet ook 
de eerste brief van Klemens worden gedateerd, met zijn beroemd gebed:
...........en maak onze schreden recht, opdat we in reinheid des harten
wandelen mogen en doen, wat goed en welgevallig is voor U en de over>
heden.......... Laat ons Uw almachtigen en heerlijken naam en onze
overheden en heerschers op aarde gehoorzaam zijn. Gij, Heere, hebt hun 
krachtens Uw verheven en onzegbare macht de macht van het keizer­
schap gegeven, opdat wij de heerlijkheid en eer, die Gij hun verleend hebt, 
mogen bedenken en ons hun onderwerpen, in niets tegen Uw wil. Geef hun, 
Heere, gezondheid, vrede, eendracht, bestendigheid, opdat zij de heer­
schappij, die Gij hun gegeven hebt, zonder feil voeren. Want Gij, hemelsche 
Heer, Koning der aeonen, geeft den zonen der menschen heerlijkheid en 
waardigheid en heerschappij over wat op aarde is. Richt Gij, Heere, hun 
zin op wat goed en U welgevallig is, opdat zij in vrede en zachtmoedigheid 
de heerschappij, die Gij hun verleend hebt, vroom voeren en Uw genade 
deelachtig worden, I Klem. 60, 2 vlg. De gemeente, welke dit bad, kende 
Domitianus als christenvervolger. En zij wist ook nog van den tijd van Nero.

De practische geloofshouding is steeds die van Rm. 13. Daartoe 
is deze schrift gegeven, opdat zij de eerbied der christenen voor de overheid 
opvoeren zou tot aan de grens van Hd. 4 : 19 en 5 : 29. Zij zal voor deze 
grens halt houden, omdat zij uit de eerbied voor God is. En het beest 
van Op. 13 zal deze practische geloofshouding nog minder verdragen dan 
haar theoretische uiteenstelling. Het wil vereerd zijn om zichzelf en zonder 
grens. R. SCHIPPERS.

LITERATUURLIJST
H. Weinel, Die Stellung des Urchristentums zum Staat (1908).
H. Schlier, Machte und Gewalte im N.T. Theol. Blatter 1930.
H. Schlier, Die Beurteilung des Staates im N.T. Zw. d. Zeiten 1932.
G. Dehn, Engel und Obrigkeit, Theol. Aufs. K. Barth z. 50. Geburtstag (1936).
H. Schlier, Vom Antichrist, Theol. Aufs. etc.
K. L. Schmidt, Das Gegenüber von lÖrche und Staat in der Gemeinde des Neuen 

Testaments, Theol. Blatter 1937.
K. Barth, Rechtfertigung und Recht. Theol. Studiën 1 (1938).
G. Kittel, Christus und Imperator (1939).
K. L. Schmidt, Die Polis in Kirche und Welt (1940).
A. M. Brouwer, Christen en overheid volg. Rom. 13 : 1—10. Nieuwe Theol. Studiën 

1940.
J. E. Uitman, Iets over de nieuwere exegese van Rom. 13 : 1—7 en de theologische 

beteekenis daarvan. Onder eigen vaandel 1940.
R. Schippers, „Vreest God, eert den koning”, Geref. Theol. Tijdschr. 1941.

Boekbespreking,
Dr H. J. Pos, „Philosophie der Wetenschappen. Vijf inleidende 
voordrachten (van Loghum Slaterus' uitgeversmaatschappij N.V., 
Arnhem 1940), 101 blz.

Heeft de critische bespreking van een wijsgeerig geschrift eigenlijk zin, wanneer 
recensent en auteur van een fundamenteel verschillend uitgangspunt uitgaan? Moet

85

HermanDooyeweerd.nl



zulk een bespreking niet noodzakelijk uitloopen op een monoloog van den recensent 
naar aanleiding van een monoloog van den schrijver van het besproken 
werk?

Ik geloof inderdaad, dat dit laatste onvermijdelijk is, zoolang recensent en auteur 
beide hun uitgangspunt op dogmatische wijze hanteeren, d.w.z. zoolang zij 
niet toegekomen zijn tot een wezenlijk transcendentele critiek van 
het wijsgeerig denken als zoodanig, waardoor ook denkers, die van 
radicaal verschillende uitgangspunten uitgaan, gedongen worden met elkander 
werkelijk in critisdi denkcontact te treden. Ik heb reeds vroeger gelegenheid gehad 
in dit tijdschrift te wijzen op de beteekenis dezer transcendentale critiek voor het herstel 
van de door de jongste cultuur-crisis ernstig bedreigde wijsgeeiige denkgemeenschap 
van het avondland, en zulks op een deugdelijker basis, dan daarvoor tot nu toe werd 
aangenomen. In het tijdschrift „Synthese” heb ik mijn denkbeelden terzake uitvoeriger 
ontwikkeld.

Ik moet er thans noodzakelijk op terugkomen, nu ik mij voor de taak gesteld zie 
het hierboven aangekondigde geschrift van mijn zeer gewaardeerden vriend en ambt­
genoot aan een critische bespreking in „Vox Theologica” te onderwerpen.

Gelijk de schrijver in zijn „Woord vooraf” mededeelt, werden de vijf inleidende 
voordrachten, welke in het geschrift gebundeld zijn, op uitnoodiging van de Faculteiten 
van Leidsche studenten en met medewerking van het Leidsch Universiteitsfonds in 
de maanden November en December 1939 gehouden. Hij wil daarin een bijdrage leveren 
tot „herstel van het door de cultuurcrisis geschokte zelfbewustzijn der wetenschap”. 
Hij meent, „dat een hoge opvatting van het menselijk kenvermogen meer de ware 
bescheidenheid in de hand werkt dan de gemakkelijke minschatting ervan door heden­
daagse irrationalisten van allerlei schakering”.

Daarmede is de tendens van dit geschrift reeds in groote trekken aangegeven. 
Het richt zich tegen het „hedendaagsche irrationalisme”, zooalsdatmet name in de 
verschillende stroomingen der zgn. ,,Ievensphilosophie” tot uitdrukking komt en levert 
een pleidooi voor de „autonomie der rede” in het wetenschappelijk denken in ’t algemeen 
in het wijsgeerig denken meer in ’t bijzonder.

In de eerste voordracht wordt gehandeld over „De idee eener filosofie der weten­
schappen”. Zij bevat uiteraard de uiteenzetting van ’s schrijvers wijsgeerige grondslagen.

Niets is in deze uiteenzetting meer te bespeuren van den invloed der moderne 
phaenomenologie, die in een vroegere phase van ’s schrijvers denken op den voorgrond 
trad.

Pos beweegt zich thans resoluut in de gedachtenbanen der zgn. transcendentaal- 
idealistische wijsbegeerte, gelijk die zich sinds Kant heeft ontwikkeld.

In de drie volgende voordrachten wordt achtereenvolgens bij de verschillende vak­
wetenschappen stilgestaan, die worden ingedeeld in drie hoofdgroepen: 1°. de apriorische 
(de mathematische), 2». de wetenschappen der natuur en 3®. de wetenschappen der 
cultuur, waarbij opv^t, dat de schrijver zich in de opvatting der laatste bij de Badensche 
neo-Kwtiaansche school aansluit. In de vijfde voordracht wordt gehandeld over de 
„universitas scientiarum”, de idee der wijsgeerige eenheid boven de veelheid der vak- 
wetenschappelijke gezichtspunten, waarbij de historische bepaaldheid van de indeeling 
der faculteiten in een helder licht wordt gesteld. Deze voordracht eindigt met een beroep 
op de „solidariteit der intellectueelen” en een pleidooi voor de „vrijheid der wetenschap” 
in de samenleving.

Tenslotte vindt de lezer nog een literatuur-opgave, die hem bij zelfstandige be- 
studeering van de in de voordrachten behandelde stof van dienst kan zijn.

Wanneer ik nu na deze uiteraard eenigszins dorre opsomming van de behandelde 
thema’s wil trachten met den schrijver een oogenblik in critisch denk-contact te treden, 
dan moet ik beginnen met een zeer practische vraag te stellen, die zich bij de lezing van 
zijn geschrift aan mij opdrong. Pos is niet de eerste, die zich geroepen voelde de idea­
listische transcendentale wijstegeerte tegen den wassenden stroom der irrationalistische 
levensphilosophie in bescherming te nemen. R i c k e r t ’s geschrift ter zake is nog 
niet vergeten en later heeft Theodoor Litt in zijn EinUüung in die Philo~ 
sophie hetzelfde gedaan.

Scherpe woorden zijn in dezen strijd gewisseld. Litt sprak van een „gebrek aan 
logische rechtschapenheid” bij zijn tegenstanders, die hun levensbeschouwing in de 
wijsbegeerte invoerden, Spengler anderzijds putte zich uit in een kleineering van de 
moderne kamergeleerden, die nog nooit iets belangrijks voor het leven geleverd hadden, 
dat hun recht zou geven eenig interesse voor hun „weltfremde” speculaties te ver­
wachten.
86



Wat was het nut van dezen strijd voor de wijsbegeerte ? De idealistische verdedigers 
van het postulaat van de „autonomie der rede" hielden hun monoloog tegen de levens- 
phUosophen, de laatsten deden hetzelfde tegen de eersten.

Maar zal een wijsgeerige strijd inderdaad vruchtbaar zijn voor het geheele wijs> 
geerig denkproces, dan dient de monologische critiek op anderen zich om te zetten in 
een dialogische, waarin de principieele tegenstander inderdaad op gelijken 
voet aan het wijsgeerig gesprek kan deelnemen, en waarbij de critiek op anderen 
tegelijk tot wezenlijke zelf- critiek wordt. De critiek op de irrationalistische levens- 
philosophie blijft zoolang „monoloog", als de criticus aan zijn tegenstanders de 
„autonomie der rede" als een postulaat voorhoudt, waarmede de wijsbegeerte, die 
^leen dien naam waardig is, staat of valt.

Zulk een critiek is —> hoe scherpzinnig ook gevoerd — niet tot het peil van een 
wezenlijk transcendentale dia-tectische critiek gestegen, waardoor 
men inderdaad zoowel zichzelve als zijn tegenstander tot critischen zelf­
inkeer dwing^.

Daartoe is in de eerste plaats noodig, dat men het transcendentale grondprobleem 
van iedere wijsbegeerte, onverschillig door welk uitgangspunt zij bepaald moge 
zijn, aan een eerlijk critisch onderzoek onderwerpt.

Dit grondprobleem is door de wijsbegeerte der wetsidee niet willekeurig „pour 
besoin de la cause" aan de orde gesteld. Het dringt zich met strict zakelijke nood­
wendigheid op vanuit de structuur van het theoretisch denken zelve, wanneer men dit 
laatste vergelijkt met het vóór-theoretisch denken, dat aan de naieve, natuurlijke 
ervaringshouding inhaerent is.

Wanneer dit vergelijkend onderzoek inderdaad in den weg eener radicaal- 
critisch-transcendentale methode gevoerd wordt, noopt het zoowel de aanhangers 
van het dogma i.z. de volstrekte autonomie van het theoretisch denken als de aan­
hangers van de zgn. levensphilosophie, die in ernst meenen het theoretisch karakter 
der wijsbegeerte te hebben prijsgegeven, tot een dialectisch door-spreken 
van het transcendentale grondprobleem aller mogelijke wijsbegeerte. En zulks o p 
gel ij ken voet. Want dit grondprobleem laat zich in twee varianten formuleeren: 
Is wijsgeerig denken als puur-theoretisch denken mogelijk? En: Is wijsbegeerte zonder 
theoretische denkhouding mogelijk?

Door een dogmatische machtspreuk ter eene of andere zijde laat zich dit probleem 
niet wegredeneeren.

Had Pos dezen weg in den opzet van zijn geschrift gevolgd, dan zou zijn betoog 
zijn dogmatisch karakter verloren hebben, zonder dat hij daarbij .zijn idealistisch uit­
gangspunt had behoeven prijs te geven.

Het „dogmatisch" karakter van een wijsgeerig betoog schuilt immers niet hierin, 
dat men met bepaalde voor-oordeelen tot de wijsbegeerte komt, — dit doet inderdaad 
ieder wijsgeerig denker maar alleen da^in, dat men zulks doet, zonder zich 
critisch van de geaardheid en de draagwijdte dezer voor-oordeelen reken­
schap te geven, waarbij de verwarring tusschen boven-theoretische en 
theoretische voor-oordeelen schering en inslag wordt.

Pos gaat uit van de mogelijkheid eener puur-theoretische denk­
houding en polemiseert van uit dit voor-oordeel mono-logisch tegen de pragmatische 
opvatting der wetenschap.

Dit wil zeggen, dat hij het transcendentale grondprobleem van zijn eigen wijsgeerig 
standpunt met een dogmatische machtspreuk uit den weg gaat, dat hij zich aan de 
radicale zelf-critiek in het wijsgeerig denken onttrekt.

Op de sinds Kant en Fichte gebruikelijke wijze stelt hij tegenover elkander het 
„voorwerpelijk" theoretisch denken, dat zich in de vaktheoretische natuurweten­
schappen op een zakelijken „Gegenstand” richt en het zgn. „reflexieve denken", dat 
zich in de wijsbegeerte ^s „Wissenschaftslehre" tot „zelfbewustzijn der wetenschappe­
lijke werkzaamheid" verheft, „zelfbewustzijn", zoo schrijft hij, „in den logischen, niet 
in den psychologischen zin te nemen".

Alles goedl Maar wat is dan de typische geaardheid van het theoretisch 
denken in tegenstelling tot het naieve, vóór-theoretische ? Op deze vraag — inderdaad 
„des Pudels Kem"l — krijgen wij een dogmatisch antwoord, dat niet uit een wezenlijk 
critisch-transcendentaal onderzoek naar de structuur van het theoretisch denken is 
geboren, maar eenvoudig het uitgangspunt van den schrijver herhaalt; Theoretisch of 
wetenschappelijk denken is in het „2niivere" (bedoeld is het „zuiver-theoretisch") 
bewustzijn gegrond. „In het kennen volgt het bewustzijn een eigen wet, waardoor het 
boven het pragmatische, belanghebbende uitkomt."

87



Maar dit is juist het transcendentaal grondprobleem van het zgn. critisch- 
idealistisch uitgangspunt, of een „zuiver-theoretisch bewustzijn” (het zgn. trans> 
cendentaal-logisch denksubject) als subjectief correlaat van de zgn. „objectieve 
werkelijkheid” inderdaad m o g e 1 ij k is, zelfs als „i d e a a 1” mogelijk is.

Laten wij dit punt een oogenblik nader bezien. De theoretische denkhouding is 
zonder mogelijke tegenspraak getypeerd door haar tegenover-stellend 
karakter, zij stelt de logische activiteit in „gegenstandsrelatie” tot een in zich zelve 
niet- logisch onderzo^ingsveld. Deze tegenoverstellende denkhouding is aan de 
naieve ervaring volkomen vreemd.

De laatste stelt zich in de volle tijdelijke werkelijkheid i n; hier is geen 
theoretische distantie tusschen de logische en de niet-logische aspecten 
der werkelijkheid. De theoretische distantieering stelt de volle tijdelijke werkelijkheid 
uit-een in haar logische en niet-logische aspecten en deze uiteen-stelling berust 
op een theoretische analy«, op een theoretische abstractie.

De |[iaieve of „natuurlijke” ervaringshouding kent deze theoretische uiteen-stelling 
van de tijdelijke werkelijkheid niet. Zij ervaart de laatste systatisch, in-een, 
in den onverbrekelijken continuen samenhang van a 1 haar aspecten, de normatieve 
inbegrepen.

De theoretische abstractie trekt dus noodzakelijk iets a f van de volle ervarings- 
werkelijkheid.

Het eerste transcendentale grondprobleem, ons door het uiteenstellend karakter 
van het theoretisch denken opgedrongen, kan dus als volgt worden geformuleerd: 
Wat wordt in de theoretische denkhouding van de volle tijdelijke ervaringswerkelijk- 
heid afgetrokken en hoe is deze theoretische aftrekking m o g e 1 ij k f Deze vraag­
stelling impliceert reeds het inzicht, dat het theoretisch geabstraheerde nimmer het 
werkelijk gegevene voor de ervaring kan zijn. De werkelijkheid is ons niet 
in theoretische uiteenstelling gegeven, maar in een systatischen samenhang van het 
logische aspect met de niet-logische aspecten. De volle vrucht is gegeven, (zij 
’t al daarom nog niet wetenschappelijk gekend!), niet de met het 
ontleedmes uiteengesneden parten van den appel.

Doordat het critisch idealisme, dat door Pos in zijn eerste voordracht volledig wordt 
aanvaard, van de theoretische denkhouding uitgaat, haar zelfs als een „un- 
bedingte”, zelfgenoegzame voorstelt, is het gedwongen ook de theoretische gegenstands­
relatie als gegeven te aanvaarden. Met andere woorden: er heeft een verwisseling 
plaats tusschen het wezenlijk gegeven der ervaring en het probleem. Want 
het probleem ontstaat eerst in de tegenoverstellende denkhouding. De „Gegenstand” 
zelve is, als het tegenover het theoretisch-logisch denken gestelde, het probleem, 
en niet — zij ’t al ten deele — het gegeven der kennis. Overal waar een theoretische 
abstractie ais gegeven wordt voorgesteld, is het transcendentale grondprobleem 
der theorie door een dogmatische machtspreuk uitgeschakeld. Het dogma i.z. de 
autonomie, de interne zelfgenoegzaamheid van het theoretisch denken voert nood­
zakelijk tot een ver-theoretiseering van het gegevene en daarmede ook tot een ver- 
theoretiseering van de naieve ervaring. Wanneer men met de Marburgerschool de 
zinnelijke indrukken als gegeven schrapt, blijft men toch altijd van het „zuivere” 
theoretisch denken in zijn gegenstands-relatie als gegeven uitgaan en dit begrip van 
het „zuivere denken” is zelve het product van de verabsoluteering eener theoretische 
abstractie.

Het is eenigszins ontmoedigend op te merken, hoe een scherpzinnig denker als 
Prof. Pos, na alles, wat in de Prolegomena van de Wijsbegeerte der Wetsidee, over het 
ware kar^ter van de naieve ervaring en de gegenstandsrelatie is opgemerkt, dit alles 
kortweg negeert, en ons weer de oude, reeds lang weerlegde, opvatting voorzet, dat 
de naieve ervaring der „zinneschijn” voor de ware en eenige werkelijkheid 
zou uitgeven. Op het voetspoor van het Engelsche empirisme had Kant geleerd, 
dat ons van de werkelijkheid niets anders gegeven zou zijn dan de ongeordende 
zintuigelijke indrukken of „Empfindungen”, die door een „Ding an 
sich” in het bewustzijn zouden worden bewerkt. Alsof „zuiver zinnelijke” indrukken 
ooit gegeven zouden kunnen zijn en niet zelve het geheele theoretisch abstractie- 
en distantieeringsproces tusschen het logische en het niet-logische zouden voor­
onderstellen!

Warmeer eenmaal op deze wijze het karakter van de naieve ervaring fundamenteel 
is misduid en vertheoretiseerd, heeft men met het „natuurlijke wereldbeeld” verder 
vrij en gemakkelijk spel. De naieve ervaring is dan een vrij primitieve „theorie” ge-

88

HermanDooyeweerd.nl



worden, die door de critische theorie grondig moet worden „weerlegd”. Deze „weer- 
legging” maakt het zich overigens niet al te moeilijk: het gebroken beeld van de stok 
in het water en de afhankelijkheid van de temperatuurgewaarwordingen van de 
subjectieve gesteldheid onzer zintuigen zijn voor Prof. Pos reeds ruimschoots voldoende 
om het zelfgeschapen caricatuurbeeld van het „natuurlijk wereldbeeld” met één slag 
te vernietigen.

En toch: „Du bist noch immer da, das ist ja unerhörtl Verschwinde doch, wir 
haben aufgekl&rt.”

De naïeve ervaring laat zich maar niet door theoretische machtspreuken ter zij 
stellen. Ze neemt haar revanche, want zij is het, die de geheele theoretische 
denkhouding eerst mogelijk maakt. De theoretische gegenstandsrelatie, 
product van theoretische abstractie van de in de naieve kenhouding onmiddellijk 
ervaren continuen samenhang tusschen het logische 
aspect en de niet>logische aspecten der werkelijkheid, 
stelt het logisch denken en zijn „Gegenstand” in scherpe anti-thesis. Maar in 
ieder kenniswervend begrip is deze anti-thesis in de theoretische synthesis 
overbrugd. Het transcendentale grondprobleem is op dit punt aldus te formuleeren: 
Van welk standpunt uit, laten de in de gegenstandsrelatie anti-thetisch 
tegenover elkander gestelde aspecten zich synthetisch ver*eenigen en hoe is deze syn> 
thesis mogelijk?

Het zgn. critisch idealisme beantwoordt deze vraag weder met een dogmatische 
herhaling van zijn uitgangspunt. De verbinding zoo leerde Kant, kan niet in de zinne­
lijke gegevens liggen, die immers slechts „materie” der kennis zijn. „Verstand” m 
„zinnelijkheid” zijn echter de eenige bronnen onzer kennis. Dus moet de synthesis 
uitgaan van het verstand in zijn transcendentaal-logische spontaniteitl Het dogn» 
van de autonomie van het theoretisch denken in zijn vormende spontaniteit 
laat zich door het eerste, hiervoren geformuleerde transcendentale grondprobleem: 
„W a t wordt in de theoretische gegenstandsrelatie van de volle tijdelijke werkelijkheid 
afgetrokken en hoe is deze aftrekking m o g e 1 ij k”, niet verontrusten. Dit 
probleem was reeds al limine dogmatisch uitgeschakeld. Maar door den 
onverbrekelijken innerlijken samenhang van het eerste met het tweede transcendentale 
grondprobleem wordt ook het laatste noodwendig geëlimineerd. Want het verleggen 
van de synthesis in één van de termen der anti-thesis, beteekent de opheffing 
van de gegenstandsrelatie en daarmede van het theoretisch probleem.

Had Prof. Pos zijn dogmatisch standpimt van meetaf aan een wezenlijk critisch 
transcendentaal onderzoek onderworpen, dan zou hij hebben ontdekt, dat de 
theoretische abstractie van den kosmisch-continuen samenhang tusschen de 
in de gegenstandsrelatie uiteen- en tegenover elkander gestelde aspecten, nimmer dien 
samenhang in werkelijkheid kan uitschakelen, omdat een reëele uitschakeling 
daarvan alle kennis onmogelijk zou maken. Hij zou m.a.w. hebben onhlekt, 
dat de ontische structuur der naieve ervaring van dien kosmischen samenhang een 
transcendentale voorwaarde voor iedere theoretische synthesis blijft. 
En daarmede zou hij langs critisch-transcendentalen weg tot de erkentenis gekomen 
zijn, dat een „zuiver-theoretisch” denken, in den zin van een door geen kosmische 
werkelijkheidsorde bepaalde, volkomen spontane en autonome denkactiviteit 
principieel onmogelijk is.

Daarmede zou hij echter tegelijk hebben ontdekt, dat de denk-autonomie zelve 
geen zuiver-theoretisch, maar een in wezen boven- theoretisch voor­
oordeel moet zijn, dat m.a.w. het uitgangspunt der wijsbegeerte vóór alle 
theoretische ooMeelen moet liggen.

Eenmaal op deze etappe der critische zelfbezinning aangekomen, zou het dog­
matisch spinrag om het transcendentaal idealisme voldoende zijn weggevaagd, om 
inderdaad in een dialectische gedachtenwisseling met de irrationalistische 
levensphilosophie te treden. De ex-cathedra toon van het debat moet dan wel plaats 
maken voor de bereidheid, inderdaad met elkander in critisch denk-contact te treden, 
in het besef, dat het boven-theoretisch uitgangspunt der wijsbegeerte, hoezeer trans­
cendentale voorwaarde voor alle m o g e 1 ij k wijsgeerig denken, juist daarom zelve 
geen voorwerp van wetenschappelijke discussie kan zijn.

De levensphilosophie zal dan echter op haar beurt zich niet met profetische 
exclamaties over een philosopheeren vanuit den levensstroom kunnen afmaken 
van het transcendentale grondprobleem i.z. de mogelijkheid van wijsgeerig 
derden qua talis. Men heeft slechts de verschillende nuances der irrationalistische

89



levensphilosophie met elkander te confronteeren, om vast te stellen, dat zij inderdaad 
in een theoretische denkhouding ontsprongen zijn. Biologistische, psycho- 
logistische, historistische levensphilosophie, zij alel staan en vallen met de ver- 
absoluteering van theoretische abstracties.

Men ga slechts na, van welke geaardheid bv. Bergson’s conceptie van de „durro’' 
als „subjectieve gevoelsduur” is. Zij is gewonnen in een theoretische uitschakeling 
van alle andere aspecten van den tijd dan het psychisch gevoelsaspect naar zijn indivi- 
dueele subjectszijde. Zulks is niet mogelijk buiten de theoretische denkhouding. De 
niet-theoretische denkhouding kent geen abstracties, maar staat in de volle 
tijdelijke werkelijkheid, in den onverbrekelijken samenhang van al haar aspecten; aj 
itan juist daarom — hoezeer zij transcendentale voorwaarde van de theoretische 
denkhouding is — als zoodanig geen wetenschappelijke kennis werven.

Ik kan binnen het bestek van deze bespreking helaas niet verder met mijn geachten 
ambtgenoot in critische gedachtenwisseling treden. Anders had ik zeker in moeten gaw 
op de noodlottige verwarring tusschen de theoretische gegenstandsrelatie 
en de aan de naïeve ervaring volkomen vertrouwde subject-objectrelatie 
in de werkelijkheid, op het gemis aan inzicht in het principieele verschil tusschen de 
modale aspect-structuren der werkelijkheid, die door de vakweten­
schappen worden geïsoleerd en waarbinnen zij de onderzochte verschijnseleri in 
functioneelen samenhang trachten te vatten — en de fundamenteel andere i n d i v i- 
dualiteits-structuren der werkelijkheid, gelijk die zich in de ,,dingeri” 
der naïeve ervaring openbaren, en in verband daarmede op de principieele onjuistheid 
van Prof. Pos’ opvatting, dat de natuurwetenschappen ons een werkelijkheidsbeeld 
zouden kunnen bieden, dat het „natuurlijke” der naïeve ervaring zou hebben te 
vervangen.

Al deze themata waren in de Wijsbegeerte der Wetsidee aan een uitvoerig onderzoek 
onderworpen, dat door Prof. Pos over de geheele linie genegeerd wordt.

Waarom toch? zoo vraag ik mij af. Waarom is op wijsgeerig terrein blijkbaar 
geoorloofd, wat in vakwetenschappelijken kring niet getolereerd zou worden: het 
volstrekt naast elkander blijven arbeiden met volstrekte veronachtzaming van 
elkanders werk?

Ik kan wel haast vermoeden welk antwoord mij op deze vraag zal worden gegeven. 
„Omdat de wijsbegeerte der wetsidee zich door geloofs-veronderstellingen aan haar 
onderzoek ten grondslag te leggen, zelve buiten de wijsgeerige denkgemeenschap 
geplaatst heeft, die slechts op den grondslag van de autonomie der theoretische rede 
mogelijk is.” Maar dan houde de lezer mij ten goede, dat een lichte ironie zich van imj 
meester maakt, en met mij van allen, die in de wijsbegeerte der wetsidee een wezenlijk 
critische methode voor het wijsgeerig denken ontdekt hebben.

Wanneer toch het dogma i.z. de autonomie van de theoretische rede de eenig 
mogelijke grondslag voor de wijsgeerige denkgemeenschap ware, dan is die denk­
gemeenschap vrijwel tot een „secte” ineengeschrompeld.

Het shibboleth dezer secte kan ik inderdaad niet naspreken. De wijsgerige denk- 
gemeenschapvan het avondland denk ik mij breeder, ik denk haar universeel.

Niemand mag om zijn boven-theoretisch uitgangspunt buiten deze denkgemeen­
schap worden gesloten.

Voor deze universeele denkgemeenschap, waarin wij door een hoogere Macht 
dan menschelijke keus zijn geplaatst, bestaat slechts één eisch: Houd geen dogmatische 
^een-spraken, maar stel u wetenschappelijk voor iedere richting open en 
begeef u met haar in dia-logisch d e n k - c o n t a c t. Ditisdeware weten­
schappelijke tolerantie, die — hoe paradoxaal dit ook mijn ambtgenoot 
in de ooren moge klinken — vrucht is van principieele intolerantie 
in het boven-theoretisch uitgangpunt der wijsbegeerte, waarin zich de religieuze 
anti-these zonder mogelijldieid van compromis geldend maakt.

De theoretische denkgemeenschap wortelt inderdaad niet en kan niet wortelen, in 
het boven-theoretisch uitgangspunt, maar in de algemeengeldige, vrijl voor de ge­
schapen menschelijke natuur als zoodanig geldende, structuur-wetten van het weten­
schappelijk denken, die ook door ’s menschen afval van God niet zijn ter zijde gesteld.

DOOYEWEERD.

90

HermanDooyeweerd.nl


