
DE TRANSCENDENTALE CRITIEK VAN HET WIJSGEERIG 
DENKEN EN DE GRONDSLAGEN VAN DE WIJSGEERIGE 

DENKGEMEENSCHAP VAN HET AVONDLAND*)

DOOR

Prof. Dr H. DOOYEWEERD.

I.

De jongste crisis in de wijsbegeerte is vooral te zien als een 
crisis in de grondslagen van het wijsgeerig denken als zoodanig.

De wijsgeerige denkgemeenschap van het avondland was in de 
vorige periode geworteld in het gemeenschappelyk uitgangspunt 
in de zgn. „redelijke menschennatuur”, dat bij alle bonte verschei­
denheid van wijsgeerige richtingen, een continuen ontwikkelings­
gang van het wijsgeerig denken van de oudheid over de middel- 
eeuwsche scholastiek naar de moderne humanistische philosophie 
sinds den renaissancetijd mogelyk maakte. De tegenover de grond­
slagen der heidensche philosophie antithetische tendenzen der 
Christelijke religie waren vooral in de middeleeuwsche scholastiek 
op het wijsgeerig gebied geleidelijk uitgeschakeld door het scheum 
van natuur en genade, dat ’t zij in de lijn der Thomistische ssm- 
these werd uitgewerkt (de „natuur” als autonome voortrap der 
„genade”), ’t zy in de scherp dualistische lijn van het nominalisme 
der laat-scholastiek tot een volledige losmaking van de wijsbegeerte 
van de Christelijke religie voerde. Dit dualistisch nominalisme 
bereidde den bodem voor de moderne humanistische wijsbegeerte. 
Het schema natuur en genade had in het Christelijk denken van 
meetaf een dialectisch grondmotief gebracht, omdat de „natuur” 
der geschapen werkelijkheid hier niet in den zin der bybelsche

*) Referaat, gehouden op de jaarvergadering van de Vereenigfing voor 
Calvinistische Wijsbegeerte op 2 Januari 1941 te Amsterdam.
Phil. Ref. '41 1

HermanDooyeweerd.nl



2 PROF. DR H. DOOYEWEERD

scheppingsgedachte, maar veeleer in den zin der Aristotelische 
physisleer was gedacht, waarin de rede als wezenscentrum der 
menschelüke natuur werd gezien. Met deze opvatting der mensche- 
lijke natuur hingen onverbrekelijk samen de opvatting der Godheid 
als absolute Rede, alsmede de opvatting van den kosmos als rede- 
lyk, doelmatig geordend, systeem van „wezensvormen”.

Daarentegen onthulde de bybelsche physisleer het „hart”, in 
den zin van religieuzen wortel van het bestaan, als centrum van 
de menschelijke existentie, terwijl haar leer van de absolute Schep- 
pingssouvereiniteit Gods zich niet verdroeg met een rationalisee- 
ring van de scheppingsordeningen, waardoor tenslotte de mensche- 
lijke rede haar maatstaf zou worden. De pogingen tot synthese 
tusschen Christelijke en heidensche physisleer, die elkander radi­
caal weerspreken, konden dan ook niet gelukken.

Er bestond in wezen geen spanning tusschen de bijbelsche op­
vatting van de natuur der schepping en de genade in Christus 
Jezus, maar slechts tusschen de bijbelsche en de heidensche op­
vatting der natuur.

De moderne humanistische wijsbegeerte bracht onder handha­
ving van het uitgangspunt in de redelijke menschennatuur nochtans 
een geheel nieuw dialectisch grondmotief in de philosophie, dat 
slechts valt te verstaan uit een geleidelijke radicale veinvereld- 
lijking van het schema natuur en genade. De Christelijke leer van 
de vrijheid in Christus werd gesaeculariseerd in een nieuw per- 
soonlijkheidsideaal der vrije autonome zelfbepaling. Het centrum 
der menschelijke persoonlijkheid bleef men in de rede zoeken, 
maar in deze rede werd nu ook de Christelijke opvatting der 
Schepperssouvereiniteit gesaeculariseerd. Het scheppingsmotief 
wordt in het mathematisch denken ingedragen, dat zich na de 
grondlegging der mathematische natuurwetenschap tot souvereine 
beheerscher van de „natuur” opwerpt. Het natuurbegrip krijgt 
daarmede een geheel nieuwen, natuurwetenschappelijken zin. Het 
persoonlijkheidsideaal roept een nieuw wetenschapsideaal op: de 
natuurwetenschappelijke denkmethode wordt de scepter der souve­
reine persoonlijkheid tot beheersching van de „natuur”. In dit 
nieuwe wetenschapsideaal ligt echter een constante bedreiging ver­
borgen voor het persoonlijkheidsideaal, dat het eerste zelf had 
opgeroepen. De souvereiniteit van het natuurwetenschappelijk



DE TRANSCENDENTALE CRITIEK VAN HET WIJSGEERIG DENKEN 3

denken gedoogt niet een principieele grens voor de causale natuur­
wetenschappelijke denkwijze te erkennen.

Het wetenschapsideaal heeft een innerlijke continuiteitstendens; 
waar het wordt doorgevoerd laat het in heel de werkelijkheid geen 
plaats voor een autonome vrijheid der menschelijke persoonlijkheid 
over. Omgekeerd woont ook in het persoonlijkheidsideaal een eigen 
continuiteitstendens om heel de werkelijkheid als openbaring van 
het vrijheidsprincipe te beschouwen, een tendens, die met het 
wetenschapsideaal in botsing moet komen, zoodra ook in de „na­
tuur” het „spoor der vrijheid” ontdekt werd.

Dit dialectisch grondmotief verklaart heel den ontwikkelings­
gang der moderne humanistische wijsbegeerte, waarin aanvan­
kelijk vanaf Descartes het wetenschapsideaal primeert, tot Rous- 
SEAu en Kant aan het persoonlijkheidsideaal den voorrang ver­
schaffen. Het waarborgde ook een innige „dialectische” eenheid 
tusschen de polair tegenover elkander staande richtingen vanaf het 
naturalisme tot het idealisme.

De dualistische grensscheiding, welke Kant tusschen „natuur” 
en „vrijheid” aannam, wordt in het Duitsche vrijheidsidealisme 
overschreden, om heel den kosmos, ook de „natuur” als dialec­
tische ontplooiing van de vryheidsidee te vatten, waarin de „natuur­
noodwendigheid” dialectisch wordt opgeheven.

Intusschen begon zich nog onder de hoogconjunctuur van dit 
idealisme in het opkomend historisme een voor de wijsgeerige denk- 
gemeenschap van het avondland gevaarlijke factor te openbaren 
in de irrationalistische leer van den „nationalen volksgeest”. Reeds 
in de „Germanistischen Ansturm” tegen de suprematie van het 
Romeinsche ius gentium als ratio scripta kwam onmiskenbaar de 
tendens naar voren de „redelijke menschennatuur” als bron van 
een eeuwig voor alle menschen gelijk natuurrecht te vervangen 
door het historisch bepaalde volkskarakter, dat geen andere bron 
der cultuur kent dan den volstrekt individueelen historischen volks­
aard. Zoolang deze nationalistische tendens door het idealisme ge­
breideld werd, sloot de „Historische School” spoedig een compro­
mis met de leer van de algemeen redelijke menschennatuur, die 
door het idealisme in een anti-individualistischen boven-persoon- 
lijken zin wordt herzien. Wanneer echter na een hernieuwden 
opmarsch van het wetenschapsideaal Darwinisme en Marxisme



4 PROF. DR H. DOOYEWEERD

zich in het wysgeerig denken geldend maken, wordt deze rem aan 
het historisme ontnomen. De leer der „redelijke menschennatuur” 
wankelt onder de haar toegebrachte slagen. Nietzsche en Kierke- 
QAARD luidden de doodsklok over het Duitsche idealisme. Een mo­
dem anti-idealistisch historisme doet zijn intrede, dat alle vroe­
gere grondslagen der wijsbegeerte problematisch doet worden en 
in zijn prijsgave van een de westersche cultuurontwikkeling sa­
menbindende idee de bedreiging voor de wijsgeerige denkgemeen- 
schap in een acuut stadium doet treden.

In deze algemeene crisis, die door de jongste catastrophe in de 
Europeesche geschiedenis een bijzonder tragisch relief heeft ge­
kregen, is inderdaad een vernieuwde radicale bezinning op de 
grondslagen van het wijsgeerig denken dringend noodzakelyk ge­
worden. De wijsgeerige denkgemeenschap tusschen de in bonte 
verscheidenheid uiteengaande philosophische richtingen van het 
avondland mag niet verbroken worden, omdat zij reeds sub specie 
temporis op een cultuurgemeenschap berust, waarin wy door een 
hoogere Macht dan menschelijke willekeur geplaatst zijn.

Maar deze denkgemeenschap eischt een deugdelijker fundeering 
dan in de traditioneele „redelijke menschennatuur”.

Met name het uitgangspunt in de zelfgenoegzaamheid en auto­
nomie van het theoretisch denken is niet langer als een onproble­
matisch axioma te handhaven.

De Wijsbegeerte der Wetsidee, gelyk deze sedert 1926 aan de 
Vrije Universiteit te Amsterdam wordt ontwikkeld, heeft daarom 
in haar Prolegomena een wezenlijk transcendentale critiek i) van 
het wijsgeerig denken als zoodanig ingesteld en daarmede de tot 
nu toe verwaarloosde vraag opgeworpen:

„Hoe is het wijsgeerig denken zelve als theoretisch denken mo­
gelijk?” Zij verlangt daarbij van de verschillende richtingen geen 
prijsgave van eigen uitgangspunt, zoolang zij niet innerlijk van de 
onjuistheid daarvan overtuigd zijn. Gezien de exclusivistische ten- 
denzen, die zich bij de verschillende richtingen openbaren, doordat 
ieder eigen uitgangspunt voor criterium van wetenschappelijkheid 
uitgeeft, wil zy integendeel nopen tot een diepere critische bezin­
ning op de noodwendige voor-onderstellingen van het theoretisch

Hieronder verstaan wij een onderzoek naar de noodzakelyke vooronder­
stellingen van het wijsgeerig denken.



DE TRANSCENDENTALE CRITIEK VAN HET WIJSGEERIG DENKEN 5

wijsgeerig denken als zoodanig. Blijkt het uitgangspunt der wijs­
begeerte onder het licht van deze transcendentale critiek inderdaad 
noodwendig van boven-theoretischen aard, dan dient een scherpe 
critische onderscheiding te worden gemaakt tusschen de theoreti­
sche en de boven-theoretische voor-oordeelen, opdat de weten­
schappelijke discussie tusschen de richtingen niet van te voren 
onmogelhk worde gemaakt, doordat men het boven-theoretisch 
voor-oordeel in zijn uitgangspunt vervat aan ieder ander beoefe­
naar der wijsbegeerte als een vermeend zuiver-theoretisch axioma 
opdringt.

Het verwaarloozen van deze transcendentale critiek van het 
wijsgeerig denken als zoodanig stempelt de vorige periode ook 
in haar richtingen van het zgn. „critisch” transcendentaal-idea- 
lisme tot een dogmatische.

Het criterium van het dogmatisme in de wijsbegeerte is dus niet, 
dat men van boven-theoretische voor-oordeelen uitgaat, want dat 
doet, gelijk zal blijken, inderdaad iedere richting zonder onder­
scheid. Maar dit stempelt een voor-oordeel tot dogmatisch voor-oor- 
deel, dat het door den denker niet in zyn ware karakter is onder­
kend en dat een boven-theoretisch apriori voor een zuiver-theore­
tisch wordt uitgegeven. Dit dogmatisme valt onmiddellyk hieraan 
te onderkennen, dat men tracht een wezenlijk transcendentaal 
grondprobleem der wijsbegeerte door een axiomatische macht­
spreuk uit te schakelen en zich daardoor in de grondslagen zijner 
wijsbegeerte aan de transcendentale critiek te onttrekken.

Zulk een dogmatisme moet noodzakelijk tot een wetenschappelijk 
exclusivisme in de wijsbegeerte leiden en moet in ’t belang van 
een wezenlijk herstel der wijsgeerige denkgemeenschap en in ’t 
belang der wetenschap zelve, uit het philosophisch bedrijf worden 
uitgeroeid.

De hier bedoelde transcendentale critiek heeft niets van doen 
met pogingen als door Rickert, Dilthey en Jaspers ondernomen, 
om door een puur-theoretlsche „Weltanschauungslehre”, resp. een 
„Psychologie der Weltanschauungen” de radicale verschillen in de 
levens- en wereldbeschouwingen althans theoretisch te overbrug­
gen. Ook deze pogingen blijven echt dogmatisch, in zooverre ^ij 
vasthouden aan het dogma van de onbevoor-oordeeldheid van het 
theoretisch denken als zoodanig en daardoor de mogelijkheid van



6 PROF. DR H. DOOYEWEERD

het wijsgeerig denken niet tot wezenlijk transcendentaal grond­
probleem der philosophie hebben gemaakt.

Ook heeft zij niets van doen met een relativeering van de Waar­
heid. Zij richt het verwijt van waarheidsrelativeering veeleer tot 
de aanhangers van het dogma der autonomie van het denken, die 
hun dogma voor criterium van wetenschappelijkheid uitgeven, 
maar zelve de Waarheid relativeeren tot een vermeend „puur- 
theoretisch” denken.

Niet de Waarheid is relatief. Zij blijkt juist in haar absoluut 
karakter niet langs puur-theoretischen weg te vinden, maar slechts 
in een boven-theoretische positiekeuze in het centrum van het be­
staan, welke het theoretisch denken in zijn richting bepaalt en 
eerst mogelijk maakt.

II.

Op welke wijze dient deze transcendentale critiek nu te worden 
gevoerd, zal inderdaad de klip van het theoretisch dogmatisme 
met haar noodwendig gevaar van wetenschappelijk exclusivisme 
worden vermeden?

Allereerst is weer een critische bezinning noodig op de vraag 
van welke geaardheid en structuur het theoretisch denken is.

Groote verwarring is op dit punt gesticht door een tegenstelling, 
die als een dilemma aan de wb’sbegeerte werd voorgehouden en die 
— met uitzondering van het neo-thomisme — heel de philosophie 
der vorige periode beheerschte: „zuivere theorie” dan wel „prac- 
tische prediking van levens- en wereldbeschouwing met normatieve 
maatstaven”. Het valt niet moeilijk achter dit dilemma het dialec­
tisch grondmotief van de humanistische wijsbegeerte te herken­
nen, dat wij in de eerste verhandeling in ’t licht stelden. Daarmede 
is echter tegelijk onder het licht der transcendentale critiek de 
innerlijke problematiek van de idee eener „zuivere theorie” gegeven.

Immers deze idee heeft slechts zin in haar dialectisch verband 
met de idee van de autonome vrijheid der persoonlijkheid, is door 
de laatste in dieper zin bepaald. Hoe kan deze idee dan nog een 
zuiver-theoretisch postulaat inhouden?

Slechts een onderzoek naar aard en structuur zelve van het 
theoretisch denken kan ons een antwoord geven op de vraag of 
wijsgeerig denken als 2:mver-theoretisch denken mogelijk is. Daar-



DE TRANSCENDENTALE CRITIEK VAN HET WIJSGEERIG DENKEN 7

toe dienen wij ons allereerst rekenschap te geven van het onder­
scheid tusschen de theoretische en de vóór^theoretische, naieve 
denkhouding.

De eerste is getypeerd door haar tegenoverstellend karakter, zij 
is gebonden aan de gegenstandsrelatie. Deze theoretische gegen- 
standsrelatie behoort allerminst tot het gegevene in de ervaring. 
Zij is het product van een theoretische analyse van de volle tijde­
lijke empirische werkelijkheid 2), waarbij de laatste in theore­
tisch geabstraheerde aspecten wordt uiteengesteld.

Deze aspecten worden in de Wijsbegeerte der Wetsidee de modale 
aspecten der werkelijkheid genoemd, omdat zij niet het concrete 
wat der werkelykheid betreffen, maar slechts het hoe (den moda- 
len zin) van een bepa^de zijde der laatste aangeven. Wy kunnen 
voorloopig een veertiental van zulke modale aspecten onderschei­
den t. w.: het aspect der hoeveelheid (getal), dat der ruimtelijk­
heid, dat der beweging, dat van het organisch leven, het zgn. 
psychisch aspect van het gevoel, het aspect van het logisch-ana- 
lytische, dat der historische ontwikkeling, dat van de symbolische 
beteekenis (het taalaspect), dat van den omgang, het economisch, 
aesthetisch, juridisch, moreel en geloofsaspect.

Al deze aspecten der tijdelijke werkelijkheid hebben in den tijd 
constante ontische 3) modale structuren, waarbinnen de concrete 
dingen, gebeurtenissen enz. op variabele wijze fungeeren en die, 
als modale structuren der vergankelijke werkelijkheid, de laatste 
eerst mogelijk maken, aan haar in apriorisch ontischen zin ten 
grondslag liggen.

In de naieve, vóór-theoretische ervaring worden deze aspecten 
nimmer uit elkander gesteld, doch slechts in continuen, onverbre- 
kelijken zin-samenhamg gevat binnen de structuur van individueele 
totaliteiten als dingen, concrete gebeurtenissen, handelingen, sa­
menlevingsvormen (gezin, staat, kerk, school, bedrijf enz. enz.).

In deze laatsten, de structuren der individueele totaliteiten (of de 
individualiteits-structuren der werkelijkheid) zijn de modale as­
pecten op typische wijze gegroepeerd in een individueel totaliteits-

*) Bü voorbaat zü hier gewaarschuwd tegen de gangbare abstracte, (aan 
de natuurwetenschap goriënteerde) opvatting van de ervaarbare werkelijkheid.

®) Onder „ontisch” is te verstaan datgene wat in de orde der werkelijkheid 
zelve, en niet in onze theorie daarover, is gegrond.



8 PROF. DR H. DOOYEWEERD

verband, dat als typisch geheel de aspecten overspant. Ook deze 
individualiteitsstructuren zijn constante, wetmatige kaders, die 
in ontisch apriorischen zin aan de variabele empirische werkelijk­
heid ten grondslag liggen. In deze structuren zijn die der modale 
aspecten geimpliceerd. De tijdelijke werkelijkheid geeft zich in de 
naieve ervaring slechts in deze typische individualiteitsstructuren.

De modale aspecten komen daarom in deze ervaringshouding 
niet explicite, maar slechts implicite tot bewustzijn.

Er gaapt in de naieve ervaring geen theoretische afstand tus- 
schen getal, ruimte, beweging, organisch leven enz. Al deze aspec­
ten worden in-een, in een wezenlijken systatischen 4) samenhang 
ervaren binnen de totaliteits-structuren der concrete dingen, ge­
beurtenissen enz.

Vandaar dat aan deze ervaring ook ten eenenmale vreemd is 
de theoretische scheiding tusschen de normatieve aspecten, waarin 
de werkelijkheid aan regels van zoo behooren is onderworpen, en 
de aspecten van niet-normatieven aard, waarop het natuurweten­
schappelijk denken zyn onderzoek richt.

In de theoretische, wetenschappelijke denkhouding daarentegen 
richt zich de logische analyse in de eerste plaats op de aspecten zelve.

Deze worden door deze analyse theoretisch uiteen-gesteld in een 
theoretische dis-continuiteit en uit den gegeven continuen, systa­
tischen samenhang geabstraheerd. Hierdoor ontstaat eerst de 
t5T)isch-theoretische gegenstandsrelatie tusschen het theoretisch 
denken in zijn logische analytische werkzaamheid en de aan dit 
denken tegenovergestelde modale aspecten van niet-logische ge­
aardheid. En eerst in deze tegenstelling ontstaat het theoretisch 
probleem. Er bestaat geen theoretisch probleem dan in de distantie, 
welke het theoretisch denken tegenover zijn „Gegenstand” neemt.

Het vakwetenschappelijk denken richt zich in de gegenstands­
relatie niet op de grondleggende structuren der modale aspecten, 
doch veeleer op de variabele zakelijke functies der empirische wer­
kelijkheid binnen deze structuren. Het structureele, apriorische 
gegenstandsprobleem is echter in het probleem van den zakelijken, 
variabelen „Gegenstand” geïmpliceerd. In de critische vraag: Hoe

■*) „Systatisch” staat tegenover „synthetisch”. Het beteekent „in samen’ 
hang gegeven", terwyl de „synthese” een subjectieve verbinding is van de 
eerst theoretisch uiteen gestelde deelen.



DE TRANSCENDENTALE CRITIEK VAN HET WIJSGEERIG DENKEN 9

is vakwetenschap mogelijk? wordt dit structureele gegenstands- 
probleem door het wijsgeerig denken explicite opgeworpen en aan 
een critisch onderzoek onderworpen.

De „gegenstandsrelatie” blijft zoowel in haar structureel als in 
haar zakelijk karakter echter principieel tot het theoretisch denk­
en kennisproces beperkt. De „Gegenstand” is als zoodanig niet wer­
kelijk, doch een theoretische abstractie.

Het naieve denken heeft geen „Gegenstand”, omdat het in zijn 
logische geaardheid nog geheel in den gegeven ontischen, continuen 
samenhang der aspecten blijft ingesteld, en ieder tegenoverstellend 
karakter mist.

Wel is aan de naieve ervaring volkomen vertrouwd de concrete 
subject-objectrelatie. Ieder weet in deze ervaringshouding de sub­
jectieve zinnelijke waarneming te onderscheiden van het object, 
waarop zich deze waarneming richt, het subjectief denken van de 
objectief-logische kenmerken van een ding, het subject van het 
eigendomsrecht van het objectieve ding, waaraan men eigendom 
heeft, de subjectieve taalkundige beteekening van het objectief 
teeken (b.v. een woord, een sein), waardoor men iets s5mibolisch 
beteekent enz. enz. De naieve ervaring is ook steeds bereid tot 
zelf-correctie, wanneer zy b.v. by haar subjectieve waarneming 
aan een subjectieve dwaling onderhevig bleek. Ze is ook bereid 
deze correctie van de wetenschap te aanvaarden, mits deze laatste 
haar niet een theoretische abstractie voor de volle werkelijkheid 
wil opdringen.

Deze concrete subject-objectrelatie wordt door de naieve erva­
ring als een structureele relatie ervaren. D. w. z. de objecisfuncties 
der werkelijkheid (b.v. de zinnelijke, logische, aesthetische enz.) 
worden door haar steeds in onverbrekelijke betrekking gevat tot 
mogelijke (niet tot individueels) subjectieve activiteit binnen de 
desbetreffende aspecten. De kleur van een roos bv. wordt in haar 
objectiviteit niet in betrekking gevat tot de individueele waar­
neming van A of B, maar veeleer tot iedere mogelijke subjec­
tieve waarneming. Zoo is ook persé in strijd met de naieve ervaring 
de uiteenstelling der ervaring in een „subjectief bewustzijn op 
zichzelf”, en een „objectieve werkelijkheid op zichzelve” (los van 
mogelyk bewustzijn!). Zulk een scheiding is in zyn overigens 
innerlijk tegenstrijdig karakter van apert theoretischen oorsprong.



10 PROF. DR H. DOOYEWEERD

De naieve ervaring is echter geen zgn. oncritische theorie over de 
werkelijkheid, maar de natuurlijke instelling van het bewustzijn 
in de werkelijkheid. Zij is een gegeven en niet een theorie die men 
kan bestrijden.

Het dogma van de autonomie en zelfgenoegzaamheid van het 
theoretisch denken heeft de kennistheorie op een dwaalspoor ge­
bracht door de gegenstands-relatie met de subject-objectrelatie 
der naieve ervaring te vereenzelvigen.

Men ging van de „gegenstandsrelatie” als gegeven uit, kwam 
zoo tot een vertheoretiseering van de naieve ervaring en zag nu 
ook niet het transcendentale grondprobleem, dat in de gegenstands­
relatie besloten is, en dat als volgt is te formuleeren: Wat wordt 
in deze relatie van de integrale (naieve) werkelijkheidservaring 
afgetrokken en koe is deze aftrekking mogelijk?

Door de veronachtzaming van dit probleem werd ook het trans­
cendentale probleem in de theoretische synthesis s) niet op de 
juiste wyze gesteld.

Binnen de gegenstandsrelatie is de modale zin-verscheidenheid 
tusschen het logische en de theoretisch geabstraheerde niet-logische 
aspecten niet te overbruggen, moet het veeleer bij de anti-thesis 
blijven.

De theoretische synthesis onderstelt echter die overbrugging: zy 
bevat in zich het probleem der theoretische totaliteit. Het is nu 
een transcendentale grondvraag van het wysgeerig denken als zoo­
danig: Van welk standpunt uit laten zich de in de structureele 
theoretische gegenstandsrelatie uiteen- en tegenover elkander ge­
stelde aspecten in den theoretischen blik der totaliteit vereenigen? 
Dit is het grondprobleem, dat in de Wijsbegeerte der Wetsidee het 
transcendentale probleem van het archimedisch punt der wijsbe­
geerte genoemd wordt.

Het archimedisch punt der wijsbegeerte moet de modale ver­
scheidenheid der in de gegenstandsrelatie tegenover elkander ge­
stelde aspecten transcendeeren, boven deze verscheidenheid uit­
gaan. Bij een wezenlijk critische bezinning op het probleem der 
synthesis laat zich nimmer een niet-logisch aspect tot het logische 
herleiden.

®) Vgl. hierboven noot 4, blz. 8.



DE TRANSCENDENTALE CRITIEK VAN HET WIJSGEERIG DENKEN 11

Nu is het archimedisch punt der wijsbegeerte slechts te ontdek­
ken in den weg der critische zelfbezinning. De zelfheid is het indi- 
vidneele concentratiepunt van alle modale aspecten der tüdelyke 
menschelyke existentie, waarin al deze aspecten tot diepere een­
heid en een-zelvigheid komen.

Wel kan de denkende zelfheid als individwel concentratiepunt 
nog niet het archimedisch punt zelve zijn. Het laatste moet immers 
een boven-individueel karakter dragen, omdat het het concentratie­
punt niet slechts der individueele menschelijke existentie, maar 
van heel den tijdelijken kosmos in zijn verscheidenheid van modale 
aspecten moet zijn. Maar de individueele denkende zelfheid moet 
wel deel hebben aan dit boven-individueele concentratiepunt, om­
dat zij daarin individueel standplaats moet kunnen kiezen. Op 
schriftuurlijk christelyk standpunt is geen ander archimedisch 
punt mogelük dan de religieuze wortel-gemeenschap der mensch- 
heid, die in haar eerste hoofd Adam van God afviel, doch in haar 
tweede Hoofd Christus Jezus weer in de gemeenschap met God 
hersteld werd, en waarin het individueele ik is ingeplant. In deze 
religieuze wortelgemeenschap is inderdaad de zin van heel den 
tijdelijken kosmos geconcentreerd. Zoowel de zondeval als de ver­
lossing in Christus Jezus zijn maar niet bloot van individueele, 
maar van kosmische beteekenis, omdat in den eerste de religieuze 
wortel van heel den tijdelijken kosmos verdorven en in de tweede 
een nieuwe religieuze wortel tegenover den ouden gesteld werd.

Op humanistisch standpunt kan uiteraard het archimedisch punt 
niet hier worden gezocht. Maar ook voor de humanistische wijs­
begeerte blijft de noodzakelijkheid bestaan haar archimedisch punt 
zoo te kiezen, dat de individueele denkende zelfheid daarin indivi­
dueel standplaats kan nemen.

De zgn. critische transcendentaal-philosophie begon dan ook 
sinds Kant den weg der critische zelfbezinning in het wijsgeerig 
denken in te slaan. Zb bleef daarbij echter aan het dogmatisch 
voor-oordeel vasthouden, dat het uitgangspunt der wijsbegeerte 
slechts immanent in het theoretisch denken zelve kan liggen. Het 
dogma i. z. de autonomie en interne zelfgenoegzaamheid van het 
theoretisch denken eischte zulks.

In de Wijsbegeerte der Wetsidee wordt dit standpunt daarom 
het immanentiestandpunt en alle van dit standpunt uitgaande wijs-

HermanDooyeweerd.nl



12 PROF. DR H. DOOYEWEERD

begeerte immanentie-phüosophie genoemd in tegenstelling tot het 
religieuze transcendentiestandpunt van een wezenlijk christelijke 
wijsbegeerte.

De „critische” immanentie-phüosophie zoekt haar archimedisch 
punt in het zgn. „transcendentale cogito”, in het „ik denk” als 
voorwaarde voor alle op een „Gegenstand” gericht denken.

In het „ik denk” schuilt intusschen het transcendentale grond­
probleem inzake de verhouding van het theoretisch denken tot de 
denkende ikheid. De „critische” immanentiephilosophie meende nu 
te kunnen aantoonen, dat de „ikheid” als wezenlijk concentratie­
punt van het theoretisch denken niet anders dan van algemeen- 
geldige, zgn. transcendentcuil-logische geaardheid kan zijn. Zij ging 
daarbij uit van een scherpe onderscheiding tusschen de indivi- 
dueele, „empirische”, zgn. physisch-psychische „ikheid” en het 
zgn. transcendentale „reine Ich” of het transcendentale denk- 
subject. Het laatste zou hierdoor zijn gekarakteriseerd, dat het 
de van alle individualiteit ontledigde (immanent logische) sub­
jectieve denkpool is, waartegenover heel de ervaarbare werkelijk­
heid, inbegrepen het „empirisch ik”, in de tegenpool van „Gegen­
stand” zou staan. Het „reine Ich” zou daarentegen nimmer tot 
„Gegenstand” kunnen worden, omdat het een algemeen-geldige 
voor-onderstelling” van alle tegenoverstellend denken zou zijn. Niet 
in het tegenoverstellende, maar slechts in het zgn. reflexieve of 
transcendentale denken 6) zou dit „transcendentale ik” zijn te ont­
dekken.

Intusschen kan dit zgn. „transcendentaal-logische ik” niet de 
gegenstandsrelatie zelve overschrijden. Het is zelf een theoretische 
abstractie, product van tegenoverstellend denken, want het heeft 
slechts zin en bestand in de relatie tot den denk-gegenstand.

De ik-heid als concentratiepunt van heel de individueele tijdelbke 
menschelijke existentie (inbegrepen haar theoretische denkfunctie) 
transcendeert echter noodwendig detheoretische gegenstandsrelatie 
als zoodanig, omdat zij een voor-onderstelde van alle theoretische 
abstractie is. Zij kan dus ook zelve geen theoretische abstractie zijn.

De theoretische synthesis gaat niet van een theoretische abstrac-

*) D. i. het „denken over het denken”, waarbij het denken zich niet op 
een zakelijken „Gegenstand” richt, maar tot zichzelf inkeert, zich van zijn 
spontane activiteit rekenschap geeft.



DE TRANSCENDENTALE CRITIEK VAN HET WIJSGEERIG DENKEN 13

tie, maar van de denkende ik-keid uit, die als zoodanig de gegen- 
standsrelatie transcendeert. Niet het „denken” kan „reflexief' tot 
zichzelf inkeeren, maar de ik-heid, die denkt behoort in den weg 
der critische zelfbezinning haar denken te richten op het indivi- 
dueele centrum, waaruit dit denken zijn uitgang neemt. Die ik-heid 
kan evenmin zijn het zgn. „physisch-psychisch subject”, dat weer 
„Gegenstand” van het „transcendentale denksubject” zou zijn. Ook 
dit zgn. „empirisch ik” is inderdaad een theoretische abstractie. 
De werkelijke zelfheid is evenmin „Gegenstand” van het theore­
tisch denken als de volle tydelijke werkelijkheid.

Ook hier is in de zgn. critische transcendentaal-philosophie het 
transcendentale grondprobleem der gegenstandsrelatie op dogma­
tische wijze genegeerd, inzoover men de volle tijdelijke werkelijk­
heid tot „Gegenstand” van het transcendentaal-logisch subject pro­
clameerde. Men ging van deze relatie als gegeven uit, terwijl zij 
inderdaad probleem is.

De keuze van het archimedisch punt in een transcendentaal- 
logisch denksubject berust op een verabsoluteering van de logische 
subjectiviteit in haar transcendentale structuur en een „verabsolw- 
teering’* is nimmer van zuiver-theoretisch, maar in diepsten zin 
van religietis karakter.

De critische transcendentaal-philosophie schakelt, voorzoover zy 
van het immanentie-standpunt uitgaat, het transcendentale grond­
probleem i. z. het archimedisch punt door een dogmatische machts- 
spreuk uit.

Zij begaat echter een tweede dogmatische fout inzooverre zy 
de ontisch apriorische structuur ^) van het theoretisch denken 
negeert. Het theoretisch denken kan, gelyk wy zagen, de modale 
aspecten slechts daardoor tot „Gegenstand” maken, doordat het 
deze aspecten uit den systatisch gegeven, continuen zin-samenhang 
der aspecten abstraheert. De theoretische abstractie kan echter 
dezen systatischen samenhang uiteraard niet werkelijk opheffen. 
Slechts binnen den continuen ontischen samenhang der aspect- 
structuren is de theoretische abstractie mogelijk: de eerste is een 
ontisch voor-onderstelde van de laatste en dus ook van de theo­
retische gegenstandsrelatie.

Vgl. hierover noot 3, blz. 7.



14 PROF. DR H. DOOYEWEERD

Slechts ZOO is het mogelijk, dat ik het theoretisch denken op 
zgn eigen modale structuur richt. Deze structuur is als zoodanig 
niet van synthetisch kennistheoretisch, maar van systatisch 
ontisch karakter en blgft als zoodanig in den kosmischen samen­
hang der modale aspecten gevoegd. Zoodra men echter het theore­
tisch denken op diens eigen modaal-logische structuur richt, wordt 
deze structuur theoretisch geabstraheerd en in de gegenstands- 
relatie gesteld.

Maar dit is slechts mogelijk binnen de ontische, systatische 
structuur van het logisch denken in haar kosmischen samenhang 
met alle andere modale aspecten der werkelijkheid.

De kosmische zin-samenhang der aspecten blijft, evenals het 
archimedisch punt der wijsbegeerte, als zoodanig een voor-onder~ 
stelde van het theoretisch denken, dat dit laatste eerst mogelijk 
maakt, en kan nimmer „Gegenstand” worden.

Van deze voor-onderstelden is als zoodanig geen theoretisch he- 
grip mogelijk. Slechts in een transcendentale idee, waarin wij, theo­
retisch denkende, langs den weg der critische zelfbezinning, het 
theoretisch begrip tot zijn grenzen voeren, kan het theoretisch 
denken op zijn ontische voor-onderstelden worden gericht en zoo 
daarvan theoretisch rekenschap geven. Deze idee blijft naar haar 
inhoud zelve van bloot suhjectief-apriorisch karakter en mist alle 
waarborg van cdgemeengeldigheid. Algemeengeldigheid komt in 
waarheid slechts toe aan de ontische structuur van het theoretisch 
denken, die het grondleggend, wetmatig kader vormt, waarbinnen 
dit denken eerst mogelijk is. Het dogma van de autonomie der 
„Vernunft” dwingt echter de critische immanentie-philosophie het 
transcendentale deviksuhject tot wetgever te verheffen. Zoo werd 
aan het subjectief-apriori het stempel der „algemeengeldigheid” 
opgedrukt, dat in waarheid slechts aan de structuur-wet van het 
denken toekomt.

In waarheid waren Kant’s transcendentale categorieën en aan­
schouwingsvormen slechts subjectieve synthetische aprioris (voor­
onderstellingen), die zelve door transcendentale ideeën i.z. het archi­
medisch punt en den onderlingen samenhang der modale aspecten 
waren bepaald. Maar deze ideeën zijn nergens in het licht der 
transcendentale critiek gesteld. De algemeengeldige structuur van 
het theoretisch wijsgeerig denken eischt wel een transcendentale



DE TRANSCENDENTALE CRITIEK VAN HET WIJSGEERIG DENKEN 15

idee van het archimedisch punt der wijsbegeerte en van den zin- 
samenhang der aspecten als subjectieve grondlegging van moge- 
lijke wijsbegeerte. Maar de wijze, waarop deze idee is gevat blijft 
van subjectief karakter, is afhankelijk van een subjectieve, in wezen 
religieuze, positiekeuze in het centrum van het bestaan. De trans­
cendentale idee, wel verre van het dogma van de zelfgenoegzaamheid 
en autonomie van het theoretisch denken te bevestigen, is integen­
deel de theoretische uitdrukking van de onzelfgenoegzaamheid en 
bovenrtheoretische bepaaldheid van dit denken.

De beide reeds genoemde transcendentale ideeën hangen ten­
slotte onverbrekelijk samen met een derde: de idee van den Oor­
sprong of de Archè. Gelijk de kosmische, ontische zinsamenhang 
der in de gegenstandsrelatie theoretisch uiteengestelde aspecten 
boven zichzelve uitwijst naar het archimedisch punt als concen­
tratiepunt der modale zinverscheidenheid, zoo wijst het archime­
disch punt van waaruit de theoretisch uiteengestelde modale 
aspecten in den blik der zin-totaliteit worden gevat, boven zich­
zelve uit naar den Oorsprong van allen zin, die inderdaad zelf­
genoegzaam en absoluut is, en aan het theoretisch denkproces 
zijn vasten grond verleent. Het archè-motief is het oudste motief 
van het wijsgeerig denken, het kreeg in verbinding met het motief 
van den critischen zelfinkeer slechts een dieperen zin.

Zonder een idee van den Oorsprong, hoe ook nader gevat, is 
wijsgeerig denken onmogelijk, omdat het geheele denkproces zon­
der een vasten grond zin-loos zou worden. Het zelfbewustzijn is 
onverbrekelijk verbonden met een Oorsprongsbewustzijn. Eerst bij 
den „Oorsprong” komt het theoretisch denken tot rust, omdat het 
geen zin heeft boven den Oorsprong theoretisch uit te vragen.

Wanneer in de zgn. oorsprongslogica der Marburgsche neo-kan- 
tiaansche school van een zuiver-logischen oorsprong van heel het 
theoretisch kenproces wordt uitgegaan, dan is daarmede het pro­
ces van het „reine Denken” zelve tot achè verheven. „Wir fangen 
mit dem reinen Denken an” schreef Hermann Cohen. Deze trans- 
cendentaal-logische oorsprongsidee hangt echter onverbrekelijk 
samen met Cohen's idee van het archimedisch punt en den con- 
tinuen zin-samenhang der aspecten.

En zij wordt in volkomen dogmatischen zin gehanteerd, omdat 
zij voor een puur-theoretisch voor-oordeel wordt uitgegeven, omdat



16 PROF. DR H. DOOYEWEERD

zij m.a.w. niet aan een transcendentale denk-critiek is onderworpen.
Maar dat het wysgeerig denken zonder oorsprongsidee niet mo­

gelijk is, is inderdaad een aigemeen-geldige stand van zaken, die 
in de onzelfgenoegzame, ontische structuur van het theoretisch 
denken zelve is gegrond.

Het proces der transcendentale critiek van het wijsgeerig denken 
heeft dus krachtens de structuur van dit denken zelve in drie 
onderling onverbrekelijk samenhangende étappes te verloopen. 
Allereerst dient de theoretische gegenstandsrelatie tot transcen­
dentaal probleem te worden in de vraag: wat wordt in deze relatie 
van de integrale werkelijkheidservaring afgetrokken? De trans­
cendentale critiek geeft hiervan theoretisch rekenschap in haar 
idee van den zin-samenhang en de onderlinge verhouding der in 
de gegenstandsrelatie uiteengestelde aspecten.

Het transcendentale grondprobleem der theoretische S5mthese 
impliceert echter noodwendig de vraag naar het archimedisch 
punt der wijsbegeerte, waarin de denkende zelfheid standplaats 
kiest, om de theoretisch uiteengestelde modale aspecten der werke­
lijkheid in den theoretischen blik der totaliteit te kunnen vatten.

Hiervan geeft de transcendentale critiek theoretisch rekenschap 
in haar idee van de diepere wortel-eenheid en zin-totaliteit der 
in de gegenstandsrelatie uiteengestelde modale aspecten, waarin 
een idee van het individueele concentratiepunt van het denken, een 
idee der zelfheid is geïmpliceerd. Doch ook op deze tweede étappe 
kan het proces der transcendentale critiek niet tot rust komen. De 
oorsprongstendens welke aan heel de tijdelüke ervaringswerkelijk- 
heid krachtens haar onzelfgenoegzaamheid is ingeschapen en ook 
in de ontische structuur van het theoretisch denken tot uitdruk­
king komt, is in het individueele en boven-individueele concentratie­
punt van het theoretisch denken in religieuze zin-volheid samen­
getrokken. De transcendentale idee van het archimedisch punt 
impliceert dus een transcendentale idee van den Oorsprong of 
Archè als vasten grond van het denkproces, die dit laatste eerst 
zin geeft.

De genoemde drie transcendentale ideeën zijn in haar onver- 
brekelijken samenhang synthetisch samengevat in de transcenden­
tale grondidee der wijsbegeerte, welke in de Wijsbegeerte der 
Wetsidee de „wetsidee” genoemd wordt.



DE TRANSCENDENTALE CRITIEK VAN HET WIJSGEERIG DENKEN 17

Krachtens de algemeen geldige ontische structuur van het theo­
retisch denken ligt dus aan iedere mogelijke wijsbegeerte 
zulk een wetsidee ten grondslag. In de dogmatische denkwijze 
wordt echter deze grondidee niet in het licht der transcendentale 
critiek gesteld, doch als een vermeend puur-theoretisch axioma 
gehanteerd.

De transcendentale grondidee blijft zelve van theoretischen aard. 
Haar inhoud is echter noodwendig bepaald door een boven-lheo- 
retische, religieuze positiekeuze in het centrum der menschelijke 
existentie.

In een wezenlijk transcendentale critiek der wijsbegeerte be­
hoort de critische bezinning op deze transcendentale grondidee als 

als grondlegging van heel het wijsgeerig denkproces 
vooraf te gaan.

Het is een bewijs voor de dogmatische instelling van Kant’s 
Kritik der reinen Vemunft, dat hier de transcendentale ideeënleer 
slechts een formeel sluitstuk vormt van de kenniscritiek en dat hier 
nergens de grondleggende beteekenis der transcendentale ideeën 
in het licht is gesteld, ofschoon met name in de antinomieënleer 
telkens een dieper inzicht bg den grooten Koningsberger door­
schemert. Toch is de geheele „transcendentale Aesthetik” en„Logik'’ 
en Kant's geheele conceptie van de apriorische synthesis door een 
transcendentale grondidee bepaald, die ook aan de puur methodo­
logische uiteenzetting van de functie der transcendentale ideeën 
ten grondslag ligt, maar die nergens door Kant in het licht der 
transcendentale critiek van het wijsgeerig denken is gesteld. Kant's 
transcendentale grondidee draagt een apert dualistisch karakter, 
dat in het geheele vorm-materieschema, alsmede in het schema- 
tisme-kapittel met zijn onverzoend dualisme tusschen denk-cate- 
gorie en aanschouwingsvorm der zinnelijkheid tot uitdrukking 
komt. Eenerzijds wordt het archimedisch punt in het transcenden­
tale denk-subject gekozen, doch Kant weigert nochtans ook de 
„vormen der zinnelijkheid” op een transcendentaal-logischen Oor­
sprong en zin-eenheid terug te voeren.

Dit was in Kant’s stelsel allerminst een gebrek aan critisch- 
wetenschappelijke consequentie, dat langs zuiver-theoretischen 
weg zou kunnen worden gecorrigeerd, doch is slechts te verklaren 
uit Kant’s dualistische positiekeuze ten aanzien van het dialectisch
Phil. Ref. '41 2



18 PROF. DR H. DOOYEWEERD

grondmotief van heel de moderne humanistische wijsbegeerte, dat 
in diepsten grond van religieus karakter is.

De begrenzing van het verstand tot de zinnelijkheid is in Kant’s 
grondconceptie noodzakelijk, om een slagboom op te werpen tegen 
de continuiteitstendens van het wetenschapsideaal, en aan het per- 
soonlijkheidsideaal, dat zijn theoretische uitdrukking vindt in de 
„practische” idee der autonome vrijheid, een onaantastbaar domein 
te verzekeren.

Het is onmogelijk Kant wetenschappelijk recht te laten weder­
varen, zonder zijn dualistische grondidee in het licht der transcen­
dentale denk-critiek te stellen.

Ieder wijsgeerig stelsel behoort op deze wijze aan zijn eigen 
transcendentale grondidee te worden getoetst. Want wel is waar 
heeft deze grondidee slechts regulatieve, richtinggevende beteeke- 
nis voor den immanenten gang van het wijsgeerig onderzoek.

Maar juist deze richtinggevende functie is van grondleggende 
beteekenis voor heel de wijze van stellen van een wijsgeerig pro­
bleem en voor de wijze, waarop de oplossing daarvan zal worden 
gezocht.

* *
*

Men zal niet kunnen loochenen, dat bij een opvatting van de 
transcendentale critiek der wijsbegeerte, gelijk zij hierboven werd 
ontwikkeld, de theoretische denkgemeenschap tusschen de onder­
scheiden richtingen gehandhaafd blijft, zelfs tusschen dezulke, die 
van radicaal verschillend uitgangspunt uitgaan.

Dit is hieraan te danken, dat deze critiek zich op de inderdaad 
algemeen-geldige ontische structuur van het wijsgeerig denken 
baseert en niet op een bloot subjectief voor-oordeel.

Haar vrucht is in de eerste plaats deze, dat zij de wijsgeerige 
richtingen, die op het moderne immanentie-standpunt steeds weer 
de neiging tot „wetenschappelijk exclusivisme” en wijsgeerige 
secte-vorming vertoonen, dwingt inderdaad met elkander in cri- 
tisch denk-contact te treden. En zulks op gelijken voet.

De ex-cathedra-toon moet binnen de grenzen van een wezenlijk 
theoretische discussie dan plaats maken voor een eerlijke poging 
elkander inderdaad critisch theoretisch te benaderen, al zal daarbij 
niet te vermijden zijn, dat men elkanders boven-theoretisch uit-



DE TRANSCENDENTALE CRITIEK VAN HET WIJSGEERIG DENKEN 19

gangspunt en transcendentale grondidee met den vollen religieuzen 
inzet van den strijd voor de Waarheid ten scherpste afwijst. Slechts 
het religieuze inzicht in de radicale anti-these in de grondslagen 
van het Christelijk en het niet-Christelijk denken vermag binnen 
de grenzen van het theoretische een wezenlijk wetenschappelijke 
tolerantie te stichten, doordat zij — bij scherpe onderscheiding 
van de theoretische en de hoven-theoretische voor-oordeelen — 
iedere poging een bepaald boven-theoretisch uitgangspunt tot cri­
terium van wetenschappelijkheid te verheffen, principieel afwijst.

Is echter eenmaal het wezenlijk critisch denkcontact tusschen 
de wijsgeerige richtingen hersteld, dan moet dit contact ook tot 
wederkeerige verrijking en verheldering van inzicht voeren. Wan­
neer eenmaal het waandenkbeeld van een soort wetenschappelijk 
monopolie van een bepaald uitgangspunt in de wijsbegeerte is prijs­
gegeven, zal men de hoogmoedige denkhouding, die het kennis­
nemen van de resultaten van een anders ingestelde wijsbegeerte 
,,niet loonend” acht, niet meer kunnen handhaven, maar veeleer 
eigen gedachtengang daarmede zoeken te verrijken, niet uiteraard 
in een geesteloos „eclecticisme”, maar veeleer in een critische af­
weging van zulke resultaten op eigen principieel standpunt onder 
den toets der werkelijkheid.

Het negeeren van elkanders arbeid bb eigen wijsgeerig onder­
zoek van bepaalde problemen, dat in de moderne schoolphilosophie 
vaak den indruk wekt van een volkomen naast elkander werken, 
zal dan evenmin langer kunnen worden getolereerd als in de vak- 
wetenschappelijken kring.

Het zal b.v. niet langer mogen voorkomen, dat men in den 
Kantiaanschen of phaenomenologischen kring de verouderde mis­
vatting van de naieve ervaring als een zgn. „naief realisme” blijft 
voordragen, zonder dat men althans de moeite genomen heeft de 
principieele critiek op deze misvatting b.v. door Scheler, en door 
de Wijsbegeerte der Wetsidee geleverd, ernstig onder oogen te zien.

Zoo heeft ook de Wijsbegeerte der Wetsidee voortdurend profijt 
getrokken van wijsgeerige inzichten, welke op het immanentie- 
standpunt waren verkregen.

Reeds in de methode van het recenseeren van wijsgeerige ge­
schriften moet dit herstel van het critisch denkcontact tusschen de 
richtingen tot uitdrukking komen. Het gaat niet aan zich van een.



20 DE TRANSCENDENTALE CRITIEK VAN HET WIJSGEERIG DENKEN

in een ander uitgangspunt dan het zijne gewortelde, wijsgeerige 
uiteenzetting af te maken zonder eenerzijds de daarin ontwikkelde 
denkbeelden critisch op hun eigen grondidee te toetsen en zonder 
anderzijds zich af te vragen of er wellicht waardevolle elementen 
of probleemstellingen in schuilen, waartoe men zelf nog niet was 
toegekomen.

Bovenal, iedere wezenlijke transcendentale critiek op een wijs- 
geerig stelsel moet tegelijk tot zelf-critiek worden. De monologi- 
sche vorm der critiek dient zich in een dialogischen om te zetten, 
de critiek dient den vorm van een wijsgeerig tweegesprek aan te 
nemen, waaraan de gecritiseerde denker inderdaad op voet van 
gelijkgerechtigheid kan deelnemen.

Maar ook aan een ander euvel zal op deze wijze voorgoed een 
einde kunnen worden gemaakt, aan wat ik zou willen noemen de 
camoufUige van een wijsgeerigen gedachtengang, die in zijn sa­
menhang zijn oorsprong uit een onchristelijk uitgangspunt ver­
raadt, door een christelijke vlag. Wat inderdaad in diepste uit­
gangspunt bijeenhoort zal door de transcendentale critiek der wijs­
begeerte als innerlyk verbonden worden erkend, zelfs al blijkt 
gelijk ik zulks ten aanzien van de modern humanistische wijsbe­
geerte aantoonde, in de grondslagen een dialectisch grondmotie'^ 
vervat, dat haar aanhangers in polaire richtingen uiteendrijft.

Wat echter in uitgangspunt radicaal tegenover elkander staat, 
kan door geen kunstige synthese- en bemiddelingspoging realiter 
worden samengevoegd tot een vreedzame eenheid.

Hier dient een critische zuiveringsarbeid in het Christelijk 
denken te worden verricht zonder aanzien des persoons in ’t be­
lang zoowel van het Christelyk standpunt als van dat der imma- 
nentie-philosophie, in ’t belang ook van de wijsbegeerte als weten­
schap. Het gaat hier niet om een revolutionairen piëteitsloozen 
stormloop van eenige „jongeren” tegen een eerbiedwaardige 
eeuwenlange „traditie”. Het gaat eenvoudig om de Waarheid en 
de zuiverheid van denkwijze.

En slechts de Waarheid kan ons ook op wijsgeerig terrein „vrij 
maken”.

HermanDooyeweerd.nl


