
DE LEER DER ANALOGIE IN DE THOMISTISCHE 
WIJSBEGEERTE EN IN DE WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE.

Naar aanleiding van het verslag van de achtste algemeene
vergadering der Vereeniging voor thomistische Wijsbegeerte:

„De Analogie van het Zijn”.

(Bijlage van „Studia Catholica”, N.V. Dekker en van de Vegt.
Nijmegen 1942, 85 blz.).

DOOR

Prof. Dr H. DOOYEWEERD.

Op de achtste algemeene vergadering der Vereeniging voor thomis­
tische wijsbegeerte, gehouden te Nymegen den 26en en 27 April 1941, 
bewogen zich de drie inleidingen alle rondom het onderwerp de analogie 
van het zijn.

Prof. Dr Angelinus O.M.C. sprak over „De eenheid van het analoge 
zijnsbegrip”. Prof. Dr P. Kreling O.P. behandelde: De beteekenis van 
de analogie voor de kennis van God. Prof. Drs J. Groot gaf een be­
schouwing over: De analogie in Barth’s denken.

Bij kennisneming van deze drie referaten zullen onze lezers zich on­
getwijfeld interesseeren voor een vergelijking van het thomistisch stand­
punt i.z. de analogie en dat van de Wijsbegeerte der Wetsidee ter zake. 
Zij, die met de laatste eenigermate vertrouwd zijn geraakt, ^eten, welk 
een belangrijke plaats hier de figuur der analogie in de theorie i.z. de 
modale structuren der tijdelijke werkelijkheid inneemt.

De modale analogie en haar pendant: de modale anticipatie, zyn in 
de Wijsbegeerte der Wetsidee uitdrukking van tweeërlei stand van 
zaken:

In de eerste plaats zyn zij de uitdrukking van de kosmische tijdsorde 
in de modale structuur der aspecten, die, ieder in eigen wetskring be­
sloten, de grondleggende constante kaders zijn, waarin zich de variabele 
hoedanigheden der concrete individueele werkelijkheden openbaren. De 
analogie tüyst in de modale structuur van een aspect terug naar het 
oorspronkelijk kern-moment van een in de kosmische tijdsorde vroeger 
aspect, gelijk de modale anticipatie vooruitwijst naar het oorspronkelijk 
kem-moment van een in de kosmische tijdsorde later geplaatst aspect.

M. a. w. analogie en anticipatie zijn beide van intrinsiek tijdelijk ka­
rakter. De modale analogie is gekwalificeerd door de oorspronkelijke 
zin-kern van het aspect, in welks structuur zij voorkomt. Maar zij is 
in de tijdsorde onverbrekelijk vervlochten met de oorspronkelijke zin- 
kem van het aspect waarop zy ter laatste instantie terugwijst.

Zij heeft dus haar bestaansgrond in de geheele modale structuur der 
tijdelyke werkelijkheid, zij is van intrinsiek ontologisch karakter en

HermanDooyeweerd.nl



48 PROF. DR H. DOOYEWEERD

mag dus wijsgeerig wetenschappelijk niet willekeurig worden gebruikt 
in puur overdrachtelijke beteekenis.

In de tweede plaats is in de W. d. W. de modale analogie met haar 
pendant: de modale anticipatie, de uitdrukking van de diepere wortel- 
eenheid aller modale aspecten van de tydelijke werkelijldieid in het 
religieuze centrum der laatste. De verhouding van de analogie en de 
modale zin-kern, waarop zij ter laatste instantie terugwijst, onderstelt 
deze diepere eenheid, die den tijd moet te boven gaan, omdat juist de 
tijdsorde de modale verscheidenheid der aspecten in het aanzijn roept.

En omdat de religieuze worteleenheid aller tijdsaspecten zelve de 
creatuurlijke uitdrukking is van de absolute eenheid van den Godde- 
lijken Oorsprong van al het geschapene, staat dus de analogie ook in 
intrinsiek verband met de verhouding van God en kosmos, waarvan 
door de wysbegeerte slechts in haar transcendentale grondidee of locts- 
idee kan worden rekenschap gegeven.

Niet minder belangrijk is in de W. d. W. de functie van analogie en 
anticipatie in de theorie der individualiteitsstructuren, welke laatste in 
de kosmische tijdsorde de constante grondleggende kaders zijn waar­
binnen zich vergankelijke individueele totaliteiten als anorganische 
dingen, planten en dieren, menschen (naar hun tijdelijk bestaan), en — 
in afhankelijkheid van deze primaire werkelijkheidsdragers — objectieve 
vormsels, gebeurtenissen en samenlevingsvormen openbaren.

Hier spelen analogie en anticipatie een overeenkomstige rol als in de 
theorie der modale structuren, nl. in de tijdsgroepeering der individuali- 
teitstypen binnen de modale aspecten, die door de individualiteits- 
structuur in een typische eenheid zijn verbonden. Deze typische rol, 
welke analogie en anticipatie hier spelen, opent aan het wijsgeerig onder­
zoek den weg, om de karakteristieke wijze van groepeering der aspecten 
binnen de individualiteits-structuur te analyseeren en zich daardoor een 
begrip (of liever een idee) van de laatste te vormen. Zoo is de verhou­
ding tusschen de typische bestemmings- en de typische fundeerings- 
functie van een kunstwerk mede hierdoor bepaald, dat het individuali- 
teitstype van de eerste van analogisch, dat van de laatste daarentegen 
van oorsproTikelijk karakter is.

En deze analogie wijst weer boven den tijd uit naar de diepere wortel­
eenheid aller individualiteit in het religieuze centrum van den tijdelijken 
kosmos en naar den Goddelijken Oorsprong van alle individueel schepsel.

Het is uit een en ander wel duidelyk, dat de leer der analogie en 
anticipatie in de W. d. W. onmiddellijk verband houdt met uitgangspunt 
en grondidee van het wijsgeerig denken en dat zij inderdaad de transcen­
dentale problemen van de philosophie raakt.

Het transcendentale grondprobleem, waarvan de leer der analogie en 
anticipatie in de W. d. W. de oplossing biedt, is als zoodanig een grond­
probleem voor iedere mogeUjke wijsbegeerte.

Het laat zich als volgt formuleeren: Van welk standpunt uit laten 
zich de in de theoretische gegenstandsrelatie uiteen- en tegenovergestelde 
aspecten in haar intrinsieke verscheidenheid weder in den synthetischen 
blik der totaliteit vereenigen?

Ook de thomistische wijsbegeerte is op dit probleem gestooten



DE LEER DER ANALOGIE IN DE WIJSBEGEERTE 49

en zij heeft het in zijn transcendentaal, voor den geheelen gang van 
het wysgeerig denken grondleggend, karakter scherp doorschouwd.

Gezien haar principieel van de W. d. W. verschillend uitgangspunt 
en religieus grondthema (natuur en genade) moet zij het echter van­
zelfsprekend ook op geheel andere wijze stellen en aanvatten. Zij doet 
zulks echter niet in critischen, maar in dogmatischen geest. D. w. z. zij 
gaat uit van de theoretische denkhouding als van een onproblematisch 
gegeven en maakt geen critisch onderscheid tusschen de theoretische 
oordeelen en de boven-theoretische voor-oordeelen, die de theoretische 
denkhouding bepalen en eerst mogelijk maken. De autonomie van het 
theoretisch denken op het natuurlijk terrein der kennis geldt in ’t 
algemeen ook voor haar als een theoretisch axioma, waarmede de wijsbe­
geerte in haar wetenschappelijk karakter staat of valt.

Zij kent geen kosmische tydsorde, die de modale structuur van het 
logisch denken bepaalt en met de structuren aller andere aspecten ver­
vlecht. Daardoor vervalt vanzelve in haar gedachtengang het principieel 
verschil tusschen analogie en anticipatie. Zij kent geen religieuze wortel- 
eenheid der tijdelijke verscheidenheid van aspecten, waartoe het theo­
retisch denken krachtens zijn intrinsieke gebondenheid in den tijd nim­
mer eigenmachtig kan doordringen. Daarom tracht zij de metaphysica 
of de theoretische zijnsleer met haar kronend sluitstuk, de theologia 
naturalis, de rol te doen vervullen, die in de Wijsbegeerte der Wetsidee 
aan de transcendentale critiek van het wijsgeerig denken is toebedeeld.

Het metaphysi.sch zijnsbegrip, het transcendentale grondbegrip bij uit­
nemendheid in de thomistische philosophie, met zyn drie transcenden­
tale bepalingen van eenheid, waarheid en goedheid (ens, unum, verum, 
bonum convertuntur) moet hier ter laatste instantie rekenschap geven 
van de mogelijkheid de theoretisch uiteen- en tegenover elkander ge­
stelde aspecten der werkelijkheid ondanks hun intrinsieke verscheiden­
heid toch in een zekere identiteit of theoretische eenheid te vatten.

Daarbij vervalt echter, krachtens den geheelen opzet van de thomis­
tische zijnsleer, waarin het metaphysisch substantiebegrip de centrale 
plaats bekleedt en het modale, eigenwettelijk karakter der aspecten niet 
tot zijn recht kan komen, de thomistische leer inzake de analogie van 
het zijn tenslotte in een speculatieve vaagheid, die ernstige twijfel doet 
rijzen aan haar wetenschappelijke vruchtbaarheid. Op die vaagheid en 
het onbevredigende in de uitwerking der leer is in den jongsten tijd 
ook door Roomsch-katholieke denkers gewezen. Zoo door Prof. DE 
Raymaker, die in zijn Ontologie of Algemeene Metaphysica (blz. 48) 
opmerkt: „Het transcendentaal wezen-begrip sluit niets uit, maar ver­
mengt alles in een kleurloze onbepaaldheid; het omvat alles, zonder 
onderscheid, doch zonder ook in ’t minste te onderscheiden, het komt 
er toe, alles te betekenen, juist doordat het niets DUIDELIJK verkent.”

Ook Prof. Balthasar van Leuven heeft zich blijkbaar in critischen zin 
over de traditioneele scholastieke leer der analogia entis uitgelaten^).

Nu mag in de Raeymaker’s critiek eenige overdrijving schuilen, zij 
belicht toch anderzijds wel scherp het vitium originis eener leer, waarin 
de analogie in haar tigdelijke structuur niet tot een creatuurhjke ccn-

Zie zün Discipline du transcendental (ad usum auditorum) p. 13, aange­
haald door Prof. Angelinus op blz. 17 van zijn referaat.
Phll. Ref. ‘42 4



50 PROF. DR H. DOOYEWEERD

trale wortel-eenheid van heel de tijdelijke werkelijkheid kan worden 
teruggevoerd, omdat zulks met het dogma van de autonomie der na­
tuurlijke rede zou strijden, zoodat de analogie zelve een (slechts he- 
trekkelijke) eenheid moet waarborgen.

Het „zijn” is volgens Thomas het primum notum, het vóór al het 
andere bekende. Maar het zijnsbegrip verschilt principieel van alle zgn. 
generieke begrippen door zijn analogisch karakter. Wat wil dit zeggen ?

De generieke begrippen zyn gevormd naar de bekende aristotelische 
abstractiemethode met haar onderscheiding van genus prozimum en 
dijjerentia specijica. Zij worden uit de ervaring van individueele dingen, 
die in bepaalde wezenskenmerken overeenstemmen, gevormd langs den 
weg van eigenlijke of volmaakte abstractie. De „wezenskenmerken”, 
die een groep van dingen gemeen zijn en hun dus ,,op gelijke wüze” 
(simpliciter) toekomen, worden in een algemeen of generiek begrip 
samengevat met abstractie van al datgene, waarin de dingen onderling 
individueel verschillen.

Zoo kan men zeggen, dat alle menschen redelijke wezens zijn, omdat 
zij den „redelijken wezensvorm” inderdaad gemeen hebben. Het praedi- 
caat „redelijk” komt hun dus in gelijken zin toe. Zoo is het begrip 
animal het genus proximum van animal rationele en animal-brutum.

Op deze wijze is volgens het Thomisme inderdaad een volkomen be- 
gripseenheid mogelijk, omdat hier plaats is voor volmaakte of eigenlijke 
abstractie.

De transcendentale begrippen daarentegen zijn van analogisch karak­
ter, dit wil volgens de thomistische leer zeggen, dat de daarin vervatte 
inhouden aan wezenheden van principieel verschillend karakter worden 
toegekend en dus nooit in gelijken zin op deze wezenheden kunnen 
worden toegepast, doch slechts bij wijze van analogie, of gelijkenis.

Zoo komt het „zijn” niet op gelyke wijze aan God en schepsel toe, 
nóch aan „substantie” (zelfstandigheid) en „accidens” (bijkomstigheid). 
Zoo komt de „oorzakelijkheid” in principieel verschillenden zin toe aan 
de bewerkende oorzaak (causa efficiens) en de doel-oorzaak (causa 
finalis), aan „stof” („materie”) en „vorm”. De verschillende wijzen, 
waarop het begrip „oorzaak” werkelijkheid kan zijn, gaan niet buiten 
het begrip om, maar stammen uit het begrip zelf, komen voort uit wat 
het zeggen wil: oorzaak te zijn. Ook het oorzaakbegrip is dus niet van 
generiek, maar van analogisch karakter, ’t Zelfde geldt voor het begrip 
,,deel (van een geheel)”, „kennis” enz. enz.

Bij al deze analoge begrippen biedt het zynde geen mogelijkheid tot 
eigenlijke of volmaakte abstractie van de verbijzonderende kenmerken 
of de verschillende wijzen van verwerkelijking. Volmaakte abstractie 
onderstelt immers, dat de wezenheid, die door het abstracte begrip wordt 
„afgebeeld”, door het verstand theoretisch kan begrepen worden afge­
zonderd van de bijzondere wijzen, waarop het in de individueele reali­
teit verwerkelijkt is.

En het verstand is gerechtigd van deze bijzonderheden te abstraheeren, 
omdat de laatste niet tot den begrijpelijken of intelligibelen inhoud, tot 
de ratio of het eidos van het ding behooren.

Bij de analoge begrippen daarentegen kan de begripseenheid slechts 
door oneigenlijke of onvolmaakte abstractie worden verkregen. Die



DE LEER DER ANALOGIE IN DE WIJSBEGEERTE 51

oneigenlijke abstractie is het gevolg van de omstandigheid, dat de onder 
het analoge begrip vallende entiteiten juist in datgene verschillen, waar­
in ze overeenkomen, zoodat by het begrijpen van het overeenkomende 
element juist niet kan worden geabstraheerd van het verschil. Het over­
eenkomen is de objectieve grond voor het brengen onder eenzelfde be­
grip. Maar omdat die overeenkomst intrinsiek onderscheid insluit, is ook 
dat begrip geen volkomen eenheid, doch draagt de kiem voor (theore­
tische) verscheidenheid in zich.

Het hierin voor de thomistische wijsbegeerte besloten probleem wordt 
door den eersten inleider Prof. Dr Angelinus als volgt geformuleerd: 
Hoe zijn die eenheid en die verscheidenheid met elkander te combi- 
neeren ? Hoe is het mogelijk, dat de „onderhoorigen” (d. w. z. de onder 
het analoge begrip vallende entiteiten) verschillen juist in datgene wat 
de grond is van hun overeenkomst en gelijkheid ?

En het antwoord luidt: „Dat is slechts mogelijk, doordat die eenheid 
geen absolute is, doch een proportioneele, die gelykheid een verhoudings- 
gelijkheid. Aan verhoudingen is het immers eigen, dezelfde te blijven 
ondanks het wisselen der termen.”

Deze leer van de proportioneele analogie, die in scherpe tegenstelling 
wordt gevat tot de zgn. attributieve, omdat de laatste op zuivere meta- 
phoor berust en geen grond in het zijn zelve heeft, is, gelijk bekend, door 
Thomas van Aquino op aristotelisch voetspoor in verschillende werken 
uiteengezet, doch niet steeds op eenzinnige wijze. Er is op dit punt een 
verschil te constateeren tusschen zijn vroegere en zijn latere, rijpere 
werken.

Vandaar ook verschil in interpretatie van Thomas’ opvatting.
De meeste moderne thomisten volgen bij de uiteenzetting van de 

leer der analogia entis de uitwerking, welke zij bij Cajetanus en in 
diens geest ook bij JOHANNES A S. Thoma, SiLVESTER Ferrariensis e. a. 
thomistische scholastici heeft ontvangen.

Ter verduidelijking van hetgeen met de proportioneele analogie van 
het zijn bedoeld wordt, voert men gewoonlijk de verhoudingsgelijkheid 
in de wiskunde aan. In de vergelijking 3 : 4 = 6 : 8 hebben de getallen 
3 en 4 eenerzijds, 6 en 8 anderzijds, ofschoon zij absoluut genomen volko­
men verschillen, toch dit gemeen, dat zij onderling zich gelijk verhouden.

Maar deze mathematische verhoudingsgelijkheid is geen analogi­
sche. Zij blijft immers binnen het mathematisch aspect. Het „is-gelijk- 
teeken” (=), dat de beide verhoudingen verbindt, duidt op eenzinnige 
identiteit.

Niet aldus bij de metaphysische proportioneele analogie. Daar dringt 
de verscheidenheid van zijnswijze in het begrip van het zijn zelve in. 
De verhoudingsgelijkheid is daar slechts een verhoudings-gelijfcenis, een 
aruilogische gelijkheid. Hoe is deze gelijkenis nader te vatten ? Men kan 
haar zien als een analogie, die alleen op de verhoudingen, maar niet op 
de analogata zelve slaat. Deze verhoudingsmogelijkheid wordt de ana­
logia proportioTialitatis genoemd. De volgelingen van CAJETANUS meenen, 
dat ook by Thomas de analogie van het zijn, althans in haar toepassing 
op de verhouding van God en schepsel, daarin vrijwel opgaat.

By deze analogia proportionalitatis wordt de analogie dus uitsluitend

Vooral in zijn De nominum analogia.

HermanDooyeweerd.nl



52 PROF. DR H. DOOYEWEERD

op de verhoudingen tusschen de analogata toegepast. Zoo kan b.v. 
t. a. V. de deel-geheel verhouding de volgende verhoudingsgelijkenis 
worden opgesteld:

arm radertje burger deel

lichaam horloge gemeenschap geheel

Hier is tusschen arm en radertje, lichaam en horloge, burger en ge­
meenschap geen enkele rechtstreeksche gelijkenis. Het identiteitsmoment 
in de verhoudingsgelykenis schuilt uitsluitend hierin, dat de arm zich tot 
het lichaam, het radertje tot het horloge enz. verhoudt als deel tot geheel.

Die samenstellingsverhouding is in elk van deze paren aanwezig niet 
op volkomen dezelfde, evenmin op volkomen verschillende wijze, maar 
op betrekkelijk gelijke, verhoudingsgelijke wijze: in elk namelijk op de 
wijze, die correspondeert met den aard van het geheel, dat zij mede- 
samenstellen. De betrekkelijke eenheid van het analogisch begrip deel 
van een geheel is de reden, waarom het begrip kan dienst doen als 
middenterm in een syllogisme, zonder dat men daarbij vervalt in fallacia 
aequivocationis door het bedektelyk invoeren van vier in plaats van drie 
termen (quatemio terminorum).

Tegenover de door de meerderheid der moderne thomisten aanvaarde 
leer van Cajetanus, die dus de analogia entis althans in de uitspraken 
over schepsel en God feitelijk in de analogia proportionalitatis laten op­
gaan 3), blijven echter andere — en tot dezen behoort ook de tweede in­
leider, Prof. Kreling — van meening, dat de beroemde thomist Thomas’ 
leer i.z. de proportioneele analogie heeft uitgehold door daarin de pri­
maire beteekenis van de analogia proportionis te miskennen. Deze echt 
scholastische, den buitenstaander eenigszins afschrikkende, onderschei­
ding tusschen de analogia proportionalitatis en de analogia proportionis 
is met name voor de scholastieke theologie inderdaad van niet te onder­
schatten gewicht.

Het principieel verschil tusschen deze beide vormen der zijnsanalogie 
wordt door Kreling in zijn referaat als volgt geformuleerd: „Bij beiden 
is er eenheid van zegging om een verhouding, maar bij de analogia 
proportionis om een verhouding van den een tot den ander, bij de 
analogia proportionalitatis om een verhouding van verhoudingen.” Vol­
gens de analogia proportionis worden het medicijn en een dierlijk orga­
nisme beide gezond genoemd, — er is een verhouding van het medicijn 
tot de gezondheid van het dierlijk organisme. Volgens de analogia pro­
portionalitatis worden Christus en het menschelyk hoofd beide „hoofd” 
genoemd: Christus verhoudt zich tot de Kerk, zooals het menschelijk 
hoofd tot het lichaam. Hier gaat het niet om een verhouding van den een 
tot den ander, maar alleen om een verhouding tusschen verhoudingen.

Dit onderscheid wordt van principieel belang voor de scholastieke 
theologia naturalis. In tegenstelling tot Aristoteles, die de proportio­
neele analogie van het zijn niet op de verhouding van goddelijke en 
menschelyke kennis, doch alleen op de kennis van het materieprincipe 
als zoodanig toepaste, heeft Thomas van Aquino — ongetwijfeld onder

Tot hen behoort ook A. D. SertillaNQES in zyn bekend werk St. Thomas 
d’Aquin Livre 2 ch. 3.



DE LEER DER ANALOGIE IN DE WIJSBEGEERTE 53

invloed van de neo-platonisch-augustinische zgn. negatieve theologie — 
haar juist voor de eerste verhouding het breedst uitgewerkt.

Daar in de menschelijke natuur de „redelijke vorm” aan de „materie” 
gebonden blyft, kan ook de menschelijke kennis zich niet van den band 
aan de materie ontslaan.

Een verstandelijke, begripsmatige kennis van God, die den grondslag 
i^an de kennis der „materieele wereld” verlaat, is dus voor den mensch 
onbereikbaar. Onze kennis van God blijft afhankelijk van onze kennis 
van het materieele schepsel. Bestond er nu geen enkele gelijkenis tus- 
schen God en schepsel, dan zou dus ook iedere kennis van God aan 
den mensch principieel onmogelyk zijn. De metaphysische theologia 
naturalis concludeert echter uit de causaliteitsbetrekking, dat er wel een 
zekere gelykenis in dezen zin moet bestaan. Is God de onbewogen Be­
weger, d. i. de eerste Oorzaak van al het geschapene, dan kan dit laatste 
niet geheel vreemd aan de eerste zijn. Omdat de Elerste oorzaak ver­
oorzaakt krachtens haar daadwerkelijk Zijn, zal in het veroorzaakte iets 
aan de oorzaak beantwoorden.

Daar echter de Eerste Oorzaak in een volheid van zyn en werkkracht 
zooveel bevat, dat zij in staat is zich verschillend in verschillende ver­
oorzaakten te openbaren, kan geen dezer veroorzaakten, om zijn be­
perktheid en begrensdheid, in wezensgeaardheid gelijk zijn aan de prima 
causa. De causaliteitsbetrekking tusschen God en schepsel is er dus 
slechts een van proportioneele analogie. Nu meent Kreijno, dat wij 
in Thomas’ geest hier in de eerste plaats hebben te denken aan een 
arudogia proporUonis, die echter de analogUi propoHionalitatis niet uit­
sluit. Volgens de laatste zou het toekennen van het zijn aan God niet 
meer beteekenen dan dit: de eerste Oorzaak verhoudt zich tot zijn 
esse gelijk het schepsel zich verhoudt tot diens esse; evenals het ver­
standelijk kennen zich verhoudt tot het intelligibele gelijk de zinnelijke 
waarneming tot het zinnelijk waarneembare. Kreling daarentegen 
meent, dat hiermede de proportioneele analogie allerminst is uitgeput.

Er is maar niet enkel, gelijk Cajetanus meende, een verhoudingsge- 
lijkenis van verhoudingen, maar vóór alles een verhoudingsgelijkenis tus­
schen God en schepsel zelve: omdat God oorzaak is van de dingen buiten 
Hem gelijken deze op Hem, zooals het veroorzaakte gelijkt op de oorzaak.

Het geldt hier, gelijk Thomas in zyn Summa Theologiae zegt, een 
gelijkenis van navolging, een similitudo imitationis *). Hierdoor is een 
grondslag gelegd voor de kennis van God door middel van de schepselen.

Kennis is immers volgens de aristotelisch-thomistische leer een proces 
van assimilatie tusschen den kenner en het gekende. De kennis omtrent 
God komt nu langs een omweg tot stand, nl. door middel van de assi­
milatie van den kenner aan het gekende schepsel.

Dat de volgelingen van Cajetanus allen nadruk legden op de analogia 
proportionalitatis is volgens Krelino hieraan te wyten, dat zij de eigen­
lijke beteekenis, welke Thomas aan de analogia proportionis toekende, 
op onverantwoorde wijze hebben uitgehold. Volgens hen is de laatste 
slechts hierdoor gekarakteriseerd, dat het praedicaat alleen in één geval 
wezenlijk (formaliter) aan het subject toekomt, terwijl aan de andere 
subjecten, die alleen om een verhouding tot het eerste subject zoo ge-

S. Th. I, 13, 3; I, 13, 5; I, 4, 3; I, 4, 3 ad 3. Vgl. ook Contra Gentües I, 29.



54 PROF. DR H. DOOYEWEERD

noemd worden, het praedicaat niet werkelijk en wezenlijk toekomt, 
zoodat hier slechts van een uiterlijke naamgeving sprake zou zijn.

Het dierlyk organisme is b.v. werkelijk gezond, het medicijn daaren­
tegen wordt slechts van buitenaf — nl. om zijn verhouding tot de ge­
zondheid van een dierlijk organisme — aldus genoemd.

Wijl nu aan het schepsel en aan God praedicaten worden toegekend, 
die iets aanduiden wat in beide wezenlijk aanwezig is — zijn, goed, waar. 
wijs enz. — meent men op dit standpunt, dat de analogia proportionis 
hier slechts beteekenis kan krijgen door aanvulling met de analogia 
proportionalitatis. Want alleen in de laatste wordt het praedicaat („het 
gezegde”) wezenlijk aangetroffen in de verschillende subjecten, waar­
van hetzelfde gezegd wordt.

Kreling acht het echter een misvatting van het wezen der analogie, 
wanneer deze zonder meer wordt verdeeld naar het al of niet wezenlijk 
toekomen van het praedicaat aan de verschillende subjecten. Dit gaat 
volgens hem buiten de analogie om en kan nooit per sé een verdeeling 
van de analogie opleveren. Slechts een onderscheid in aard der ver- 
houdiTig levert een verschil in de analogie op.

Verdeelingen, die geschieden naar het criterium van het al of niet 
wezenlijk toekomen van het praedicaat aan het subject en buiten den 
aard der verhouding om worden gemaakt, raken volgens hem de ana­
logie als zoodanig niet, zijn slechts accidenteel voor haar. De analogia 
proportionis abstraheert evenzeer als de analogia proportionalitatis van het 
wezenlijk toekomen van het praedicaat aan de verschillende subjecten.

De vraag of de praedicaten wijs, goed, waar, levend enz. in eigen­
lijken zin (proprie) aan God worden toegekend betreft volgens Kreling 
een bewering omtrent God en niet een eenheid van praediceering („zeg­
ging”) omtrent God en schepsel.

Logisch gaat het onderzoek naar de praedicaten van God vooraf aan 
het onderzoek naar de gemeenschappelijkheid van de praedicaten van 
God en schepsel. M. a. w. het hoofdprobleem van de Godskennis ligt 
buiten het probleem der analogie van het zijn: Wanneer de vraag van 
de analogie aan de orde komt is reeds vastgesteld, dat er praedicaten 
zijn, die in eigenlyken zin van God worden gezegd. Analogie is niet 
identiek met het feit, dat we God slechts kennen uit de schepselen, al 
houdt ze daarmede verband.

In zijn rijpere werken: de Summa Theologiae (I, 13, 5), de Summa 
contra Gentiles (I, 34), de Potentia (7, 7) en het Compendium Theologiae 
(27) heeft Thomas volgens Kreling inderdaad de aruilogia proportionis 
op het oog. Het beroep op vroegere uitspraken als in I Sententiarum Dist 
19. 5. 2 ad 1 en in de Veritate 2. 11, waar de analogia proportionis ver­
worpen wordt, weegt hiertegen niet op. Wanneer Thomas in zijn latere 
werken analogie in het praediceeren van God en schepsel aanwijst, bedoelt 
hij analogie wegens de oorzakelijkheids verhouding van God en schepsel.

Naar aanleiding van dit debat over de beteekenis der analogie in 
thomistischen kring zouden wij de volgende vraag willen stellen: Hoe 
weet men, dat de aan God toegekende praedicaten van wijsheid, al­
macht, volmaakte liefde, gerechtigheid, leven enz. enz. Hem in eigen- 
lijken zin toekomen ? Wat beteekent hier het woord eigenlijk ?

Op het standpunt van de Wijsbegeerte der Wetsidee zou men moeten



DE LEER DER ANALOGIE IN DE WIJSBEGEERTE 55

antwoorden: Aan God komen deze praedicaten toe in den zin van 
oorsprongseenheid en oorsprongsvolheid.

Hier is m. a. w. de transceTidentale oorsprongsidee der wijsbegeerte 
in het geding, waarin alle modale aspecten der tijdelijke werkelijkheid 
op haar absoluten Oorsprong betrokken worden. Maar deze oorsprongs-' 
idee is in haar inhoud allerminst product van een metaphysische gevolg­
trekking uit de causaliteitsbetrekking binnen het zuiver wijsgeerig ge­
dachtenkader. Zij is veeleer het doorslaand bewijs van de onzelfgenoeg­
zaamheid van het theoretisch denken tegenover de religie.

Zoodra het theoretisch denken op God gericht wordt, grijpt een 
religieuze concentratie plaats, een betrekking van alle in de gegenstands- 
relatie uiteen- en tegenover elkander gestelde aspecten der tijdelijke 
werkelijkheid op haar absoluten Oorsprong. Maar het theoretisch denken 
zelve blijft krachtens zijn theoretische geaardheid binnen deze gegen- 
standsrelatie, het kan dus de theoretische verscheidenheid niet theo­
retisch. te boven komen. Slechts in de religieuze concentratie van het 
hart, de ziel of den geest van de menschelijke natuur transcendeert de 
denkende ikheid inderdaad de theoretische verscheidenheid, welke in 
de gegenstandsrelatie gehandhaafd moet blijven. Slechts hier worden 
analogie en anticipatie in haar intrinsiek tijdelijk karakter op haar boven­
tijdelijke wortel-eenheid en oorsprong teruggevoerd.

Hoe weten wij echter, dat God de absolute OorsproTigseenheid en 
Oorsprongsvolheid is van alle aspecten, die de tijdelijke werkelijkheid 
vertoont ? Dit kunnen wij slechts weten uit de Goddelijke Openbaring 
inzake de schepping.

Implicite moet dit ook door den thomist worden toegegeven. Wanneer 
hij immers zegt, dat onze kennis van God slechts door middel van onze 
kennis van het geschapene mogelijk is, dan onderstelt zulks, dat God 
zich in Zijn schepping heeft geopenbaard. Maar hier geldt het nog slechts 
de zgn. openbaring in de natuur der schepping, de zgn. revelatio natu- 
ralis. Wij moeten nu weder vragen:

Kan het theoretisch denken eigenmachtig deze godsopenbaring als 
zoodanig verstaan? De W. d. W. antwoordt: Allerminst. De Godsopen­
baring, ook de revelatio naturalis, richt zich primair tot het hart, tot 
den religieuzen wortel van de menschelijke natuur en is in onze tijde­
lijke bewustzijnsfuncties slechts door het geloof te vatten. Daartegen­
over stelt nu de thomist zijn vermeend zuiver theoretische metaphysische 
gevolgtrekking uit de oorzakelijkheidsbetrekking tot het bestaan van 
een eerste oorzaak. Deze conclusie is echter zuiver-theoretisch nimmer 
verantwoord. Het theoretisch denken is in de tijdelijke wereldorde be­
sloten, waarin een afsluiting van de causale reeks in een absoluten 
aan vang niet te vinden is. Al het tijdelijke is betrekkelijk, niets daarvan 
is absoluut, in zich zelve rustend. Iedere oorzakelijke factor vraagt hier 
een vroegeren. Wanneer nochtans het theoretisch denken op een absolute 
Oorzaak of Oorsprong gericht wordt, dan kan het deze transcendentale 
richting niet van zich zelve ontvangen, doch slechts van het religieuze 
centrum van het bestaan, dat in dit denken werkzaam is.

Men moet de thomistische scholastiek tegenover Kant volkomen gelijk 
geven in haar stelling, dat de tydelijke causaliteitsreeks niet kan gedacht 
worden zonder (de idee van) een eerste Oorzaak. Maar dit bewijst met



56 PROF. DR H. DOOYEWEERD

de autonomie der natuurlyke rede op een „metaphysisch-theologisch” 
gebied. Want tegenover Thomas heeft Kant ongetwyfeld gelijk in zijn 
stelling, dat de causaliteitscategorie als zoodanig ons niet het begrip 
van een boven-tijdelgke eerste Oorzaak geven kan, al krijgt deze stelling 
bij hem een principieel verkeerde wending door zijn beperking van de tij- 
delyke werkelijkheid tot een natuurwetenschappelijke abstractie daaruit.

Hoe is dus de ware stand van zaken? Het theoretisch denken blykt 
ook hier in zyn innerlyke structuur onzelfgenoegzaam en bepaald door 
het religieuze centrum van de menschelijke natuur, dat de theoretische 
gegenstandsrelatie te boven gaat. Dat de thomistische scholastiek dit 
laatste niet kan toegeven, berust niet op zuiver-theoretische redeneering, 
maar veeleer op haar religieuze grondthema van -natuur en genade, dat 
haar dwingt tot een religieus compromis tusschen het schriftuurlyk- 
christelijk grondthema van schepping, zondeval en verlossing en het 
heidensch-aristotelisch grondthema van vorm en materie, welk laatste 
zijn oorsprong vond in een religieus dualisme in het grieksche bewiast- 
zijn tusschen de vroegere natuurreligie en de latere cultuurreligie 5).

De aristotelische opvatting van de menschebike natuur maakte het 
theoretisch denken tot het vorm-principe dezer laatste en zag daarin 
implicite het religieuze centrum dezer natuur, omdat zy ook de godheid 
slechts als den absoluten redelijken vorm kon erkennen.

Maar, gelijk het goddelijk vormprincipe als eeuwige eigenmachtige 
tegenpool het materieprincipe tegenover zich vindt, dat in zich zelve 
door de blinde ctvxyicy), het noodlot, beheerscht wordt, zoo vindt ook 
de anima rationalis als vorm der menschelijke natuur haar tegenpool 
in het materie-lichaam.

Hoe nauw ook in de aristotelische conceptie ziel en lichaam als „vorm” 
en „materie” zijn verbonden, het dualisme breekt uiteindelyk door in 
de leer, dat alleen de actieve rede van goddelijken oorsprong is en van 
buitenaf aan het lichaam is ingeplant, terwyl de „materie” een
ander oorsprongsprincipe, het materieprincipe heeft.

Deze geheele dualistische oorsprongsidee en de idee van het centrum 
der menschelijke natuur was ook bij Aristoteles allerminst een zuiver 
theoretische conceptie. Zij was religieus bepaald door het dualistisch 
grondthema van heel de Grieksche wijsbegeerte.

Slechts het „semen religionis”, dat aan ’s menschen hart is ingeschapen 
en de revelatie naturalis, welke de tijdelijke geloofsfunctie richt op het 
zoeken van een vasten grond voor al het betrekkelijke, verklaart, hoe 
het theoretisch wijsgeerig denken ook bij ARISTOTELES tot een Godsidee, 
een idee van een „onbewogen Beweger” kon komen.

Maar de revelatio naturalis werd van meetaf gedragen en verklaard 
door de Goddelijke Woordopenbaring. Dit was een natuurlijke, in Gods 
scheppingsorde gefundeerde, band. Zoodra het hart zich toesloot voor 
de Woord-openbaring, de geloofsfunctie zich zette tot eigenmachtige in­
terpretatie van de revelatio naturalis, kreeg zy een afvallige richting, 
sloeg de ■jrirric om in xTctirrix.

Het Grieksche vorm^materie-thema was in zyn oorsprongs-dualisme

Vgl. mijn verhandeling De vier religietue grondthema's in den ontwikke­
lingsgang van het wijsgeerig denken van het avondland (Phil. Ref. 6e Jrg, 4e 
kw. 1941, blz. 161 vlg.).



DE LEER DER ANALOGIE IN DE WIJSBEGEERTE 57

radicaal strijdig met het schriftuurlijk grond-thema van schepping, 
zondeval en verlossing.

Thomas’ theologia naturalis berust nu op niets anders dan op een 
religieus compromis tusschen deze grondthema’s.

Zy is aan de R.K. kerkleer „aangepast”.
Door haar uitwerking van de leer inzake de analogia entis heeft zy 

de wezensverscheidenheid tusschen Goddelijke en menschelijke rede 
geaccentueerd, gelyk zij het schepsel naar vorm en materie heide op 
God als eerste oorzaak terugvoert. Maar zij breekt niet met de aristote­
lische opvatting, dat de menschelijke natuur haar centrum in het denken 
vindt. Zij breekt bovenal niet met het vorm-materie-thema zelve, ook 
niet in de toepassing van de analogia entis op God. God blijft ook bij 
Thomas de absolute, zuivere redelijke vorm, De materie blijft vreemd 
aan Zijn Wezen. De aanvaarding van de autonomie der rede belet het 
thomisme den weg der critische zelfbezinning in het wysgeerig denken 
tot het einde te vervolgen. De analogia entis kon hier niet tot haar 
religieuze wortel-eenheid worden teruggevoerd.

Daardoor mist zy in het wezenlijk intem-wijsgeerig gebruik ook die 
noodzakelijke preciseering, welke haar alleen wetenschappelijk vrucht­
baar zou kunnen maken. Doordat de thomistische metaphysica de ana­
logie buiten de tijdsorde poogt te vatten, ontgaat haar de geheele struc­
tuur der modale analogieën en komt zy niet tot het inzicht, dat in den 
tijd iedere modale analogie (als b.v. die der beweging, die van het 
leven, die van de ruimtelykheid enz. enz.) op een oorspronkelijk, niet- 
analogisch kerTi^moment van een vroeger aspect terugwijst. De analo­
gieën missen hier een grondnoemer, waarin zij haar diepere eenheid 
vinden. Daardoor blijven zij wysgeerig in de lucht zweven.

Zelfs de grondverhouding tusschen God en mensch wordt door de 
meerderheid der thomisten slechts als een wijsgeerige analogie van zijn 
gevat, terwyl zij inderdaad het fundament aller wijsgeerige analogie is.

Deze metaphysische overspanning van het begrip der analogie is on­
middellijk gevolg van de metaphysische overspanning van het wysgeerig 
denken door de miskenning van diens religieuze bepaaldheid. Het ana­
logisch zijnsbegrip wil als een zuiver-theoretisch begrip al het bestaande 
zonder onderscheid omvatten. Dat is de reden, waarom het ook inder­
daad, althans als zoodanig, ieder onderscheidend karakter ontbeert. Want 
onderscheiden kan men slechts op den grondslag van wezenlijke iden­
titeit in den wortel, niet op den grondslag van een bloote verhoudings- 
gelijkenis, die als zoodanig iedere preciseering mist en haar preciseering 
zelve slechts van een onverzoende wezerisverscheidenheid kan ontvangen.

In dit verband acht ik hoogst belangrijk de uitspraak van Krelino, 
die echter blykbaar in thomistischen kring weinig bijval vond: „Het 
hoofdprobleem van de Godskennis ligt buiten het probleem der analogie 
van het zijn.”

De wezenlijke tüortel-eenheid van den tijdelijken kosmos is echter 
inderdaad van boucn-theoretischen, religieuzen aard, evenals haar Oor- 
sprongseenheid. En juist daarom behoeft de leer der analogie een 
diepere hoven-theoretische fundeering, welke haar het thomisme krach­
tens zijn uitgangspunt in de autonomie der natuurlijke rede op wijsgeerig 
gebied niet verschaffen kan.

HermanDooyeweerd.nl


