
WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE

WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE
De wijsgeerige richting, die onder dezen naam haar intrede in het philoso- 

phisch denken heeft gedaan *), laat zich moeilijk in enkele trekken karakteri- 
seeren, daar zij zich bij geen der schoolstandpunten laat indeelen.

Zij is ongetwijfeld geïnspireerd door grondmotieven, die wel voor het eerst 
in dezen scherpen vorm door Dr. Abraham Kuyper Sr. in het Christelijk denken 
werden naar voren gebracht, maar die in hun radicale beteekenis voor de wijs­
begeerte tot nu toe niet waren doorzien. De oorzaak van dit laatste zal wel 
vooral moeten worden gezocht in het feit, dat Kuyper midden in den grooten 
staatkundigen en kerkdijken strijd zijner dagen stond, waarin het Calvinisme 
door hem uit de engere sfeer der theologie, waarin het na drie eeuwen van in­
zinking een toevlucht gevonden had, weer werd uitgeheven tot het niveau van 
een al-omvattende levens- en wereldbeschouwing, die de geheele moderne ont­
wikkeling der cultuur in zich wilde opnemen en die nu ook door hem tot inzet 
van de staatkundige en kerkelijke worsteling werd gemaakt. Het laat zich 
verstaan, dat zijn tegenstanders in dezen strijd de noodige distantie en objectivi­
teit voor een rechtvaardige beoordeeling van Kuyper's denkbeelden misten en 
spoedig geneigd waren achter zijn geheele conceptie van het Calvinisme slechts 
politieke oogmerken te zoeken.

In deze conceptie bekleedden een centrale plaats zijn praegnante opvatting 
van de Goddelijke Souvereiniteit; zijn opvatting van het religieuze centrum of 
concentratiepunt der menschelijke natuur, dat, als diepste wortel der tijdelijke 
menschelijke existentie, ook aan de redelijke werkzaamheid haar richting geeft; 
zijn daarin gegronde opvatting van de allesbeheerschende religieuze anti-these, 
die, den wortel der tijdelijke wereld rakend, ook in de wetenschap tot uitdrukking 
moet komen; zijn opvatting van de ttIoti? als leidende factor in het kennisproces; 
zijn opvatting van de souvereiniteit in eigen kring als een — verre boven Groen 
van Prinsterer’s bloot historisch-staatkundige conceptie daarvan uitgaand — 
kosmologisch principe, gericht tegen de nivelleering der werkelijkheidsferen. Ter­
wijl hij mogelijk sectarische consequenties van zijn anti-these standpunt afsneed 
door een magistrale uitwerking van de leer der ..gemeene gratie”.

Kuyper zelf heeft deze grondmotieven voor het wijsgeerig denken niet meer 
kunnen vruchtbaar maken. Zijn eigenlijke wetenschappelijke arbeid bleef, 
ondanks zijn universeele belangstelling en denkkracht, toch in hoofdzaak tot 
het theologisch gebied beperkt.

De Wijsbegeerte der Wetsidee nu is te zien als een eerste poging om de be­
doelde grondmotieven in hun geweldige draagwijdte voor de wijsbegeerte in het 
licht te stellen.

Zij vangt dientengevolge aan met een radicale critiek van het wijsgeerig 
denken als zoodanig, die niet een bepaalde richting aangaat, maar de philosophie 
qua talis voor nieuwe, tot nu toe veelszins veronachtzaamde problemen stelt. 
Deze critiek wordt transcendentaal in den meest praegnanten zin des woords, 
inzooverre zij de grondvraag opwerpt; Hoe is het wijsgeerig denken zelve als 
theoretisch denken mogelijk}

Deze vraag Ugt op een dieper plan dan het door Kant opgeworpen probleem: 
Hoe zijn synthetische oordeelen a priori mogelijk?

‘) Zij vindt haar centrum in de in 1935 opgerichte Vereeniging voor Calvinistische wijs­
begeerte, die in binnen- en buitenland ± 350 werkende leden telt en als wetenschappelijk or­
gaan heeft het maandelijks bij den uitgever J. H. Kok te Kampen verschijnend tijdschrift 
..Philosophia Reformata”.

819

HermanDooyeweerd.nl



WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE

De kantiaansche kenniscritiek, welke de mogelijkheid eener theoretische 
metaphysica ontkende, maar die eener zuiver-theoretische kennisleer als van 
zelve sprekend aannam, heeft een dogmatische, d.w.z. niet-critisch in haar eigen­
lijk karakter onderzochte, inzet. De mogelijkheid eener theoretische kennis­
critiek is bij den grooten Koningsberger niet zelve tot wijsgeerig probleem ge­
worden, omdat hij met heel de voorafgegane moderne wijsbegeerte uitging van 
het geloof in de zgn. autonomie, of vrije zelfbepaling van het theoretisch denken, 
een postulaat, dat door de scherpe scheiding van kennen en geloovcn nog in zijn 
strekking verscherpt werd.

Het dogmatisch karakter van dit postulaat school hierin, dat het, zonder 
critisch onderzoek naar zijn eigenlijke geaardheid, voor criterium van weten­
schappelijkheid werd uitgegeven en dus als een theoretisch voor-oordeel van 
algemeengeldigheid werd gehanteerd.

De Wijsbegeerte der Wetsidee eischt, tegenover iedere dogmatische han- 
teering van zulke ,,postulaten” als vermeende eischen van onbevooroordeeld 
wetenschappelijke wijsbegeerte, een ernstig critisch-transcendentaal onderzoek 
naar de eigenlijke {algemeen geldige) structuur van het theoretisch denken.

Het transcendentale grondprobleem aller wijsbegeerte: Hoe is wijsgeerig 
denken als theoretisch denken mogelijk? wordt door die structuur zelve aan het 
wezenlijk critisch onderzoek opgedrongen.

Waardoor immers onderscheidt zich het theoretische van het mV/-theoretische 
denken? Zonder mogelijke tegenspraak door zijn tegenoverstellend karakter. 
De theoretische denkhouding is van de zgn. naieve principieel onderscheiden 
door de ,,gegenstandsrelatie”, waarin de naar haar aard logische denk-werkzaam- 
heid theoretisch afstand neemt tegenover de als zoodanig «tVMogische aspecten 
der werkelijkheid, die zij daardoor tot haar „Gegenstand” maakt.

Deze theoretische distantieering, welke de „gegenstandsrelatie” eerst doet 
ontstaan, is aan de naieve denkhouding volkomen vreemd. De eerste stelt een 
theoretische dis-continuiteit tusschen het logisch aspect en de niet-logische aspec­
ten der tijdelijke werkelijkheid, die eerst in deze discontinuiteit tot probleem 
der kennis worden. De bedoelde discontinuiteit is zelve het resultaat van de 
theoretisch-logische analyse, waardoor van de tijdelijke werkelijkheid, gelijk 
zij zich in de naieve ervaring geeft, iets wezenlijks wordt afgetrokken.

De naieve denkhouding heeft geen ,,Gegenstand”, omdat zij geheel blijft 
ingesteld in de continuiteit van den universeelen (alle aspecten der tijdelijke 
werkelijkheid overspannenden) tijds-samenhang »), waarin het logisch-analytisch 
aspect met alle andere onverbrekelijk is tezamen gevlochten.

De bedoelde ,,aspecten” * *) dragen een bloot modaal karakter. Zij zijn slechts

•) Deze universeele tijds-samenhang wordt in de W. d. W. de ..kosmische tijd” genoemd, 
in onderscheiding van de bloote t\\és,-aspecten (bv. het phy.sische, biotische, psychische, logi­
sche, historische enz. enz.), waarop de vakwetenschappen haar uitsluitende aandacht richten 
en die ten onrechte in de wijsbegeerte bij beurte worden overspannen tot den tijd. De kos­
mische tijd openbaart zich in een onverbrekelijke correlatie van tijds-orde (de wetszijde van den 
tijd) en subjectieven (resp. objectieven) tijdsduur (de subjectszijde van den tijd) en heeft in 
alle aspecten der werkelijkheid een eigengeaarde modale functie.

•) In de zgn. ..algemeene theorie der wetskringen” heeft de W. d. W. voorloopig een veer­
tiental van deze aspecten der tijdelijke werkelijkheid geanalyseerd, t.w.: hoeveelheid, ruimte­
lijkheid, beweging, organisch leven, het gevoelsaspect, het logisch (analytisch) aspect, het 
historisch aspect, het taal-aspect (der symbolische beteekening), het aspect van omgang en 
verkeer, het economisch, aesthetisch, juridisch, moreel en geloofsaspect. Al deze modale as­
pecten zijn in de kosmische tijdsorde in een onomkeerbare volgorde gevoegd. (Zie pag. 
412 noot 2).

820



WIJSBEGEERTE DER W ET SI DE E

constante modale kaders, waarin de werkelijkheid fundeert, ,.wijzen van zijn”, 
hoedanigheden van eigenwettelijk karakter, die niet tot elkander te herleiden 
zijn, (modale souvereiniteit in eigen kring, beslotenheid der aspecten in eigen- 
geaarde ,,wetskringen”). In de naïeve ervaringshouding zijn deze modale aspec­
ten slechts impliciet gegeven binnen de typische totaliteits-structuren van dingen, 
concrete gebeurtenissen, handelingen en concrete samenlevingsvormen.

Deze totaliteits-structuren dragen niet — gelijk de ..aspect-structuren” — 
bloot modaal karakter. Zij zijn echte individualiteitsstructuren of structuurtypen 
van een individueel geheel, dat als zoodanig, 't zij als subject, 't zij als object, 
in beginsel in alle modale aspecten der werkelijkheid zonder onderscheid fun­
geert, maar waarbinnen de laatste op een typische wijze zijn geordend. Een 
individualiteits-structuur der werkelijkheid overspant als structuur van een 
individueel geheel dus al haar modale aspecten en brengt ze tot eenheid in een 
continuen structuur-samenhang, die in de continuiteit van den universeelen 
tijds-samenhang is gegrond ‘).

Zoowel de modale- als de individualiteits-structuren der werkelijkheid zijn 
dus in den universeelen tijds-samenhang besloten en daarin onverbrekelijk met 
elkander vervlochten * *).

In de ..gegenstandsrelatie” nu moet het theoretisch denken abstraheeren van 
de continuiteit van den universeelen tijds-samenhang, om de modale aspecten 
der werkelijkheid expiicite in den greep van het theoretisch begrip te kunnen 
vatten.

Zoo wordt de tijdelijke werkelijkheid noodwendig theoretisch (niet „werkelijk”) 
uiteen-gesteld in een verscheidenheid van modale aspecten en in deze theoretische 
uiteenstelling ontstaat de gegenstandsrelatie als een echte anti-thesis.

Het eerste transcendentale grondprobleem aller mogelijke wijsbegeerte kan 
dus nader als volgt worden gepreciseerd:

Wat wordt in de theoretische gegenstandsrelatie van de gegeven tijdelijke werke­
lijkheid afgetrokken en hoe is deze aftrekking mogelijk ?

Deze transcendentaal-critische vraagstelling belet de dogmatische vereen­
zelviging van de theoretische gegenstandsrelatie met de concrete subject-objectre- 
laiie der naieve ervaring, welke dogmatische vereenzelviging tot nu toe in de 
wijsbegeerte vrij geregeld plaats vond.

Zij belet evenzeer het oncritisch uitgaan van de gegenstandsrelatie als van 
een gegeven.

De subject-objectrelatie is aan de naieve ervaring even vertrouwd als de 
gegenstandsrelatie haar principieel vreemd is. Ieder weet in de gewone ervaring

‘) Dit onderwerp wordt door de W. d. W. nader behandeld in de theorie der individualiteits­
structuren en die der zgn. ..enkaptische” structuur-vervlechtingen. die ook voor de anthro- 
pologie en de theorie der samenleving van principieele beteekenis wordt.

*) De kosmische tijdsorde, welke de volgorde der modale aspecten bepaalt, drukt zich in 
de modale structuren dezer laatste zelve uit en is op deze wijze exact theoretisch vast te 
stellen, wat van principieele beteekenis is voor de wijsgeerige encyclopaedie. In de modale 
structuur van een aspect, waaraan vroegere voorafgaan en waarop latere volgen, is nl., gelijk 
in de algemeene theorie der wetskringen is aangetoond, een modale iinketn aanwezig, welke 
alleen in het desbetreffende aspect een oorspronkelijk en onherleidbaar karakter vertoont, 
terwijl daarnevens eenerzijds modale zin-momenten {analozieèn of retrocipaties) zijn te vinden, 
die teragwijzen naar de zin-kemen van vroegere aspecten en anderzijds modale zin-momenten 
{anticipaties) die vooruitwijzen naar de zin-kemen van latere aspecten. De zin-kern van een 
aspect qualificeert de analogieën en anticipaties. Slechts het eerste grensaspect (dat der hoe­
veelheid) heeft geen analogieën, en alleen het laatste grensaspect (het pistische) heeft geen 
modale anticipaties in zijn structuur.

821



WIJSBEGEERTE DER W ETS IDEE

de objectief-zinnelijke eigenschappen van een roos (als haar kleur, zinnelijke ge­
stalte enz.) te onderscheiden van de subjectief zinnelijke gewaarwording, de 
objectieve kenmerken van een ding van de subjectieve begripswerkzaamheid, 
het objectieve teeken van de subjectieve beteekening, het object van eigendom 
van den subjectief gerechtigde, de objectieve schoonheid van een schilderij 
van de subjectieve aesthetische waardeering enz.

Deze subject-objectrelatie toont ons een eenzijdige structureele afhankelijk­
heid van de objectsfuncties van de haar toegeordende subjectsfuncties. De 
objectiviteit van de roode kleur van een roos onderstelt haar mogelijke subjec­
tieve waarneembaarheid, niet een individueele subjectieve waarneming van Aof B.

Maar deze structureele subject-object-relatie is niet van abstract-theoretisch 
karakter. Ze trekt niets van de gegeven werkelijkheid af en mist volkomen de 
problematische karaktertrekken van de „gegenstands-relatie”. Zij laat de 
werkelijkheid in-een, stelt haar niet uit-een. Daar dit laatste in de gegenstands- 
relatie juist wel het geval is, kan de ..Gegenstand" nimmer de volle empirische 
werkelijkheid zelve, doch slechts een abstractum uit de werkelijkheid zijn.

De transcendentale problematiek der gegenstandsrelatie moet nu verder 
worden vervolgd in het probleem der theoretische synthesis. Het theoretisch 
kennisproces begint met de tegenover-stelling, de anti-thesis. Maar het schrijdt 
noodwendig voort tot overbrugging der tegenstelling, tot de synthesis, die een 
apriorischen grondslag moet hebben zoowel in de modale structuur van het 
theoretisch denken als in die van het tegenovergesteld aspect.

De structuur der theoretische synthesis laat de gegenstandsrelatie zelve in­
tact, maar waarborgt nochtans een hoogere theoretische eenheid boven de 
uiteengestelde aspecten. Hier kondigt zich het grondprobleem van de theoretische 
totaliteit aan, dat noodw'endig boven de modale verscheidenheid der aspecten 
uitwijst naar een diepere worteleenheid aller aspecten gezamenlijk. Het be­
doelde probleem kan als volgt worden geformuleerd: Van welk standpunt uit 
laten zich de in de gegenstandsrelatie uiteen- en tegenover elkander gestelde aspecten 
in den theoretischen blik der totaliteit ver-eenigen ?

Dit tweede transcendentale grondprobleem aller mogelijke wijsbegeerte wordt 
in de W. d. W. het probleem van het archimedisch punt genoemd. Het stelt het 
uitgangspunt van ieder mogelijk wijsgeerig stelsel in het licht der transcendentale 
critiek. Het archimedisch punt der wijsbegeerte moet boven de modale ver­
scheidenheid der in de gegenstandsrelatie uiteengestelde aspecten verheven 
zijn, zal de gegenstandsrelatie en daarmede het eigenlijk problematisch karakter 
der theoretische denkhouding niet dogmatisch worden ge-elimineerd.

Het is de dogmatische inzet van Kant’s behandeling van het synthesispro- 
bleem, dat hij daarbij zijn archimedisch punt niet in geding brengt, doch het 
eigenlijk transcendentale grondprobleem door de uitspraak elimineert, dat de 
synthesis slechts van het ,,verstand” kan uitgaan en ter laatste instantie door 
een zgn. „transcendentaal-fogiscA ik” in de zgn. ,,transcendentale Einbildungs- 
kraft” wordt voltrokken. Daardoor wordt ook zijn merkwaardige beperking 
van het gebruik der categorieën tot de zinnelijke ervaring door Kant niet in 
het licht van de transcendentale critiek gesteld.

De W. d. W. heeft aangetoond, dat de keuze van het archimedisch punt als 
zoodanig nimmer van theoretisch karakter kan zijn, omdat zij uitgaat van de 
zelfheid, in Kuyper's zin- van het boven-tijdelijk religieuze centrum van het 
menschelijk bestaan. Slechts in den weg der radicaal-cntischt zelf-inkeer kan 
het archimedisch punt worden ontdekt.

822

HermanDooyeweerd.nl



WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE

Het theoretisch denken wordt daarbij, evenals in het eerste transcendentale 
grondprobleem tot zijn grenzen gevoerd, doordat het op zijn buiten- en boven- 
theoretische vooronderstelden wordt gericht, waarvan het slechts in een transcen­
dentale idee of een critisch grensbegrip kan rekenschap geven. De ikheid, die 
denkt, transcendeert noodwendig de modaal-logische structuur van het theore­
tisch denken. Zij is het individueele concentratiepunt van al haar modale aspect- 
functies in den tijd. Het theoretisch denken kan zijn archimedisch punt niet 
immanent in zich dragen, ook niet in een zgn. subjectieve transcendentaal- 
logische „denkpool”, omdat ook deze laatste de gegenstandsrelatie niet kan 
overschrijden, maar slechts zin heeft als subjectief correlaat van alle mogelijke 
..Gegenstande”. De theoretische synthesis, die de gegenstandsrelatie intact 
laat, vooronderstelt echter een waarlijk transcendent concentratiepunt van het 
theoretisch denken.

Nu kan intusschen het archimedisch punt niet samenvallen met het indivi­
dueele concentratiepunt der menschelijke existentie. Het moet een boven-indivi- 
dueel karakter dragen, het moet het concentratiepunt niet slechts van de indivi­
dueele menschelijke existentie, maar van heel den tijdelijken kosmos in al zijn 
modale aspecten zijn.

Het kan slechts worden gevonden binnen een religieuze wortelgemeenschap 
van het menschengeslacht. Want slechts in deze boven-tijdelijke wortelgemeen­
schap is heel de tijdelijke schepping waarlijk geconcentreerd.

In Kant’s conceptie van het transcendentaal-logisch denk-subject werd de 
individualiteit van de denkende ik-heid eenvoudig uitgeschakeld, om tot het 
begrip van een zgn. ,,algemeengeldig denk-subject” te komen. Maar op deze 
wijze werd het archimedisch punt vereenzelvigd met een subjectieve theoretische 
abstractie, hetgeen, gelijk wij zagen, oncritisch is en dus ook Kant's ware archi­
medisch punt slechts maskeert. In waarheid neemt iedere mogelijke wijsbegeerte 
haar uitgang in een boven-theoretisch grondmotief van religieus gemeenschaps­
karakter. In de middeleeuwsche wijsbegeerte was dit grondmotief van dialec- 
tischen aard en vond zijn uitdrukking in het schema natuur-genade. Het dialec­
tisch karakter van dit grondmotief school in de innerlijk tegenstrijdige poging 
der middeleeuwsche christelijke denkers een synthese te treffen tusschen de 
christelijke religie en de heidensche opvatting van de „natuur” óf het „wezen” 
der dingen.

Het moderne denken sinds de renaissance wordt eveneens door een dialec­
tisch grondmotief beheerscht, dat een diepere religieuze wortel-eenheid waar­
borgde van de — theoretisch beschouwd — meest polaire wijsgeerige richtingen. 
Dit was het religieuze grondmotief der modem humanistische levens- en wereld­
beschouwing, dat sinds Kant in het polaire schema natuur-vrijheid zijn meest 
praegnante uitdrukking vond.

Dit grondmotief was zoowel aan de antieke als aan de middeleeuwsche wijs­
begeerte vreemd, het berustte op een saeculariseering van in wezen christelijke 
grondmotieven: de schepperssouvereiniteit Gods en de vrijheid van den mensch 
in Christus Jezus. Deze beide motieven waren in het humanisme ,,vermensche- 
lijkt” eenerzijds in het moderne wetenschapsideaal, dat de door Galilei en Newton 
ontdekte mathematisch-natuurwetenschappelijke methode tot een universeele 
ontologische methode van werkelijkheidsverklaring overspande en waarin aan 
het theoretisch denken in zijn mathematischen grondslag theoretisch scheppende 
kracht werd toegekend, anderzijds in het moderne persoonlijkheidsideaal der 
vrije autonomie of redelijk-zedelijke zelfbepaling, waarin de Christelijke vrij-

823



WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE

heidsgedachte tot een autonomie der zgn. „praktische Vernunft” werd ver- 
uitwendigd. Wetenschapsideaal en persoonlijkheidsideaal moesten — consequent 
doorgevoerd — elkander wederkeerig opheffen, evengoed als de in de rede- 
religie gewortelde Grieksche physisleer en de Christelijke leer van schepping, 
zondeval en verlossing („natuur” en „genade”).

Kant’s dualistische grensscheiding tusschen ,.natuur” en ,,vrijheid”, weten­
schap en vrijheidsgeloof, die tot in het dualistisch vorm-materieschema en de 
beperking van de denkcategorieën tot de ,,zinnelijkheid” doorwerkt, is dus 
inderdaad niet door zuiver-theoretische inzichten, maar veeleer door het dialec­
tisch grondmotief zijner wijsbegeerte bepaald, dat als zoodanig een religieus 
gemeenschapsmotief van heel het moderne humanistisch denken was.

Het archimedisch punt der wijsbegeerte, dat slechts in den weg der radicale 
zelf-critiek valt te ontdekken, onderstelt tenslotte, krachtens zijn religieus karak­
ter, een positiekeuze tegenover den Oorsprong of de van heel de geschapen 
werkelijkheid. Het totale concentratiepunt van het denken is in zijn religieus 
karakter noodwendig op een „Oorsprong” gericht. Het oorsprongsmotief is dan 
ook het oudste dat de wijsbegeerte kent. In logicistischen zin is het zelfs in de 
anti-metaphysische oorsprongslogica der Marburgers terug te vinden. Zoo was 
bv. ook Aristoteles’ conceptie van de redelijke wereldorde en de redelijke men- 
schennatuur afhankelijk van zijn conceptie van den redelijken Oorsprong der 
,,natuur”.

De hier kort besproken drie étappes van de transcendentale critiek van het 
wijsgeerig denken, waarvan dit laatste in drie onderling onverbrekelijk samen­
hangende transcendentale ideeën heeft rekenschap te geven, nl. in een idee van 
den continuen samenhang, van het archimedisch punt en van den oorsprong der 
in de theoretische gegenstandsrelatie uiteen- en tegenover elkander gestelde 
modale aspecten der werkelijkheid, worden tenslotte synthetisch samengevat 
in de transcendentale grondidee der wijsbegeerte, welke in de W. d. W. de wetsidee 
genoemd wordt. Zoo behoort de leer der wetsidee tot de Prolegomena van iedere 
toekomstige wijsbegeerte, die inderdaad op den naam ..critisch” wil blijven 
aanspraak maken. De wetsidee is door de transcendentale structuur van het 
theoretisch denken zelve tot algemeen geldige voorwaarde voor iedere moge­
lijke wijsbegeerte gesteld, ofschoon haar nadere preciseering even noodzakelijk 
afhankelijk is van een subjectieve religieuze stellingkeuze ^). Het is niet mogelijk 
met den wijsgeerigen arbeid aan te vangen, zonder bewuste of onbewuste ten 
grondslag legging van een transcendentale grondidee, die, ofschoon zelve als 
zoodanig van theoretisch karakter, niettemin door boven-theoretische voor- 
oordeelen is bepaald. Waarlijk critisch gaat daarbij slechts die wijsbegeerte 
te werk, die door een scherpe onderscheiding van de noodwendige boven-theo­
retische en de eigenlijk theoretische voor-oordeelen de dogmatische verwarring 
tusschen beide bij den wortel afsnijdt.

Alleen op deze wijze is ook mogelijk een toekomstig herstel van de wijsgeerige 
denkgemeenschap van het avondland, welker vroegere boven-theoretische grond­
slag: het gemeenschappelijk geloof in de autonomie der ,.redelijke menschen- 
natuur”, door een golfstroom van irrationalistisch historisme en relativisme is

*) Dit is het radicale tegendeel van het relativisme. De Waarheid is absoluut en juist 
daarom niet van ..zuiver-theoretisch” karakter, in welk geval zij tot het theoretisch den­
ken zou zijn gerelativeerd. Wie niet religieus ,,in de Waarheid staat”, zal ook wijsgeerig in 
dwaling vervallen. Slechts in het religieuze centrum van ons bestaan is contact met het 
Absolute mogelijk. Ook een „verabsoluteering” is in den grond van religieus karakter.

824



WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE

ondergraven. Zoolang men eigen boven-theoretisch uitgangspunt oncritisch tot 
criterium van wetenschappelijkheid blijft verheffen, dreigt voortdurend een 
sectarisch exclusivisme der richtingen, die zich tegenover anders georienteerde 
stroomingen wetenschappelijk afsluiten in het hoogmoedig besef het monopolie 
der wetenschap te bezitten.

Wanneer men echter heeft ingezien, dat de algemeengeldige ontische (d.i. 
in de werkelijkheidsorde gewortelde) structuur van het theoretisch denken zelve 
boven-theoretische voor-oordeelen voor den wijsgeerigen denkarbeid eischt, 
en dat in deze diepste grondslagen van het denken zich noodwendig de reli­
gieuze anti-these geldend maakt, zal men ook toegeven, dat slechts in het critisch 
denkcontact der richtingen de wijsbegeerte haar grootsche gemeenschapstaak 
kan volbrengen.

Literatuur: H. Dooyeweerd, De Wijsbegeerte der Wetsidee (3 din. 1935—’36); 
De transcendentale critiek van het wijsgeerig denken (Pbilosophia Reformata, 6e Jrg. 
1941); Kuyper's wetenschapsleer (Phil. Ref. 4e Jrg. 1939); Het tijdsprobleem in de 
Wijsbegeerte der Wetsidee (Phil. Ref. 5e Jrg. 1940); D. H. Th. Vollen hoven. 
Het Calvinisme en de Reformatie van de Wijsbegeerte (1933); De noodzakelijkheid eener 
christelijke logica (1932).; H. G. Stoker, Die nieuwere Wijsbegeerte aan die Vrije 
Universiteit (Potschefstroom 1933); J. M. Spier, Inleiding in de Wijsbegeerte der 
Wetsidee (2e dr. 1940); F. Sassen, Wijsbegeerte van onzen tijd (2e dr. 1940', blz. 306 
vlg.

H. Dooyeweerd

825

HermanDooyeweerd.nl


