
DE IDEE DER INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN HET 
THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP.

Een critisch onderzoek naar de grondslagen der 
thomistische zijnsleer

DOOR

Prof. Dr H. DOOYEWEERD.

II.

Het suhstantiebegrip en de suhject-objectrelatie 
in de tijdelijke werkelijkheid. De categorie der 
relatie in de thomistische metaphysica.

Het intrinsiek dualistisch karakter van dit substantiebegrip, waardoor 
het zich zoo radicaal van het dingbegrip der naieve ervaring onder­
scheidt, komt nergens duidelijker uit dan in de thomistische opvatting 
van de relatie als „accidenteele categorie” i).

Wanneer THOMAS het bijzonder wezen (propria ratio) van deze cate­
gorie tegenover de overige uiteenzet, stelt hij op den voorgrond, dat 
de relatie niet, zooals andere accidentia — b.v. de uitgebreidheid en 
de qualiteit — de substantie in zich zelve bepaalt. Zij behoort volgens 
hem tot een „uitwendige orde”, die zij aan de dingen toevoegt, zonder 
ze in zich zelve te benaderen. In een beeld uitgedrukt: de „relaties” 
knoopen zich eigenlijk niet aan het ding als „substantie” vast, maar 
veeleer aan het „contact”, inzooverre zij een ding met iets anders ver­
binden 2).

Zij zijn volgens THOMAS (S. Th. I qu. XIII art. 7) van drieërlei soort, 
al naar gelang zij

1° of wel naar de zijde van beide, door de relatie verbonden, leden 
alleen in het denken bestaan;

20 óf wel naar beide zijden in werkelijkheid gegeven zijn;
30 of eindelijk naar de eene zijde werkelijk, naar de andere bloot 

gedacht zijn.
Tot de eerste soort (relationes rationis tantum) behooren behalve de

Thomas handelt over deze categorie in het bijzonder in het theologisch 
kader van het thema „de betrekkingen in het goddelijk wezen”, in zijn Summa 
Theologiae I, qu. XXVIII: De relationibus divinis (in 4 articuli) j® qu. XIII 
art. 7, en meer summier in zijn Summa contra gentües II, cap. XI tot en met XIV.

2) Summa Theol. I, qu. XXVIII, art. II: „Si igitur consideremus etiam in 
rebus creatis relationes secundum id quod relationes sunt, sic inveniuntur esse 
assistentes, non intrinsecus affixae, quasi significantes respectum quodammodo 
contingentem ipsam rem relatam prout ab ea tendit in alterum.”
PA/7. Ref. '44 1

HermanDooyeweerd.nl



2 PROF. DR H. DOOYEWEERD

logische relaties (die der identiteit: A =: A; en die der tegenspraak 
(A is niet niet-A) die tusschen gedachte wezenheden of een gedacht zijn 
en een werkelijk zijn, onder welke laatste volgens Thomas alle genera 
en species als wezensbepalingen vallen.

Tot de tweede soort (relationes reales ex utraque parte) behooren 
die betrekkingen, die voortspruiten uit iets, wat aan de beide verbonden 
leden werkehjk toekomt, zoo bv. de quantitatieve relaties van grooter 
en kleiner, de relaties die uit een doen en een ontvangen ontstaan, zoo 
die tusschen het bewegende en het bewogene, tusschen vader en 
zoon enz.

Tot de derde soort eindelijk rekent Thomas die betrekkingen, welker 
beide relata niet tot dezelfde orde behoort. Het gewichtigste geval van 
deze laatste relatie is die tusschen God en schepsel.

Bij deze opvatting van de „relatie” moet in de eerste plaats de vroeger 
besproken subject-objectrelatie buiten de „substantie” der dingen wor­
den gesloten, voorzoover zij de dingen op de zinnelijke waarneming en 
het logisch „verstand” (de eenige „natuurlijke” kennisfuncties volgens 
Thomas) betrekt.

Deze betrekking heeft volgens het thomisme slechts werkelijk aan­
zijn in de subjectieve zinnelijke waarneming en het subjectief logisch 
denken, maar niet in de „dingen op zich zelve” 3).

Want de „zinnen” en de „geest” (bedoeld is het intellect), staan vol­
gens deze opvatting wel hunnerzijds in werkelijke betrekking tot de 
zinnelijk of logisch kenbare dingen, maar deze laatste staan als natuur- 
werkelijkheden zelve buiten de zinnelijke of „geestelijke” orde: daarom 
is er in hen ook geen werkelijke betrekking tot de „geestelijke” of „zin­
nelijke” kennis'*).

Dit is inderdaad een onmiddellijke consequentie van het substantie- 
begrip, maar toont tegelijk onweerlegbaar aan, dat dit begrip er toe 
dwingt de structureele subject-objectrelatie, gelijk zij in de naieve erva­
ring gegeven is, op innerlijk tegenstrijdige wijze uit elkander te breken. 
Voorzoover het thomisme erkent, dat de dingen objectief-zinnelijke hoe­
danigheden (als kleur, reuk, smaak, zinnelijken vorm en gestalte enz.) 
en objectief-logische kenmerken hebben, worden deze in objectivisti- 
schen trant aan het „ding op zich zelve”, aan de „substantie”, toegekend 
buiten de structureele relatie tot de desbetreffende subjectsfuncties van 
de menschelijke kennisactiviteit.

Slechts in het menschelijk bewustzijn (in mente humana), niet in de 
dingen, heeft dan de subject-objectrelatie werkelijk bestaan. Dit nu is 
een innerlijk tegenstrijdige metaphysische constructie: Er bestaan geen 
objectief zinnelijke of logische hoedanigheden in een ding anders dan in 
structureele betrekking tot mogelijke subjectieve kennisneming.

3) Summa c. gentües II, cap. XII: „Scibile autem licet ad scientiam relative 
dicatur, tarnen relatie secundum rem in scibili non est, sed in scientia tantum.”

4) Sertillanges a. w. S. 166. Vgl. hierbij Summa Theol. I, qu. XIII, art. 7; 
„Et idee in scientia quidem et sensu est relatie realis, secundum quod ordinantur 
ad sciendum vel sentiendum res; sed res ipsae in se consideratae sunt extra 
ordinem huiusmodi; unde in eis non est aliqua relatie realiter ad scientiam et 
sensum.”



INDIVIDUALITEITS-STRUCTULIR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 3

Zoo worden zij ook in de naieve ervaring gevat. Een roos is rood of 
wit voor iedere mogelijke zinnelijke waarneming, niet slechts voor die 
van A of B. Daarin schuilt juist het structureel karakter dezer subject- 
objectrelatie, die in de tijdelijke werkelijkheidsorde zelve is gegrond.

Zoodra men deze structureele relatie ex parte rei ontkent, vervalt 
men in de innerlijke tegenstrijdigheid, dat deze objectsfuncties van het 
ding in dit laatste eigenlijk op niets betrokken zouden zijn. Dan doet 
men inderdaad beter ze met LocKE tot bloot „secundaire qualiteiten” 
te verklaren, die geen fundament in de „werkelijkheid op zich zelve” 
hebben.

Hoe kunnen immers zinnelijke kleuren, geuren enz. een bestaan in rë 
hebben los van mogelijke subjectieve gewaarwording? Wat verstaat 
men dan nog onder zinnelijke hoedanigheden ? Deze zijn als zoodanig 
van óbjectiei-psychischen, en niet van physisch-chemischen of physio- 
logischen aard, al zijn zij noodzakelijk physisch-chemisch en biotisch 
gejundeerd. En hetzelfde geldt voor de objectieve logische kenmerken 
van een ding, die slechts bestaan kunnen in betrekking tot mogelijk 
subjectief begrip^).

Het baat hier niet de zgn. „Dinge an sich” in hun objectieve functies 
op de goddelijke kennis te betrekken.

Want in de óbjectief-zinnelijke en -logische hoedanigheden ligt als 
zoodanig de structureel-modale subject-objectrelatie tot de zinnelijke en 
logische kennisfuncties opgesloten, die men in haar creatuurlijk karakter 
niet aan God kan toeschrijven.

Het spreekt wel van zelve, dat het substantiebegrip ook de subject- 
objectrelatie, waarin de zgn. natuurdingen binnen de na-logische aspec­
ten der werkelijkheid (het cultuuraspect, het taalaspect, het omgangs- 
aspect, het economisch, aesthetisch, juridisch, moreel en geloofsaspect) 
gevoegd zijn, niet in tact kan laten. Van normatieve objectsfuncties der 
dingen, die, in structureele relatie tot mogelijke subjectieve waardeering, 
aan normatieve beoordeeling onderworpen zijn, kan in de aristotelisch- 
thomistische metaphysica geen sprake zijn, omdat volgens haar deze 
dingen als „substanties” buiten de „geestelijke orde” gesloten zijn 6).

In hun „substantieelen vorm” is hun werkelijkheid afgesloten. Zoo is 
dit substantiebegrip inderdaad geheel gebaseerd op een dichotomie 
binnen den tijdshorizon tusschen „stof” en „geest”, tusschen „materieele” 
en „geestelijke” substantieele vormen.

Dat aan dit substantie-begrip een primaire verzelfstandiging van het 
theoretisch denken ten grondslag ligt, blijkt ten overvloede uit de aris-

®) Hierin ligt reeds opgesloten, dat de tijdelijke kosmos volgens het schep­
pingsplan Gods in den mensch zijn centrum moet vinden, ook al volgt de tijde­
lijke wording van den mensch, die wel van de schepping dient te worden onder­
scheiden, eerst na de wording van het anorganische en van het planten- en 
dierenrijk. Eerst de mensch kon de logische en na-logische objectsfuncties, die 
reeds potentieel in de eerste drie rijken der tijdelijke schepselen besloten lagen, 
ontsluiten, omdat slechts hij subject in de desbetreffende aspecten is.

®) Het „goede” en „schoone” als objectieve transcendentale bepalingen van 
het zijn dragen slechts „analogisch” karakter en kunnen dus in de objectivistische 
opvatting van de objectieve „qualiteiten” der dingen onmogelijk normatieven zin 
hebben.



4 PROF. DR H. DOOYEWEERD

totelische en thomistische metaphysische zielsleer, welke beide de 
denkactiviteit in haar logisch aspect (den zgn. nous poiètikos of intel- 
lectus agens: het „inwerkend verstand”) volkomen verzelfstandigen 
tegenover het „materie-lichaam” en daarmede het logisch denkaspect 
uit den tijdshorizon der werkelijkheid met zijn onverbrekelijken onder- 
lingen samenhang der aspecten uitlichten. De aristotelische conceptie 
van den actieven nous als oLa-ix (substantie) en de thomistische con­
ceptie van de anima rationalis als zuiver geestelijke, (van het materie- 
lichaam afscheidbare) substantie (zij ’t al substantia incompleta) staan 
en vallen met de verabsoluteering van het theoretisch-logisch denk­
aspect (in den zin van „losmaking” van dit aspect uit de kosmische 
tijdsorde, welke zijn vooronderstelde is).

De thomistische leer in zake beweging en tijd.

Nu zou men van thomistische zijde tegen de hierboven gegeven critiek 
kunnen wijzen op de thomistische leer in zake beweging en tijd, waarin 
de substantialistische afsluiting der natuurdingen, die geen hoogere sub- 
jectsfuncties bezitten dan de physisch-chemische, inderdaad schijnt te 
zijn doorbroken.

De beweging in haar algemeene transcendentale bepaling is bij 
Thomas een continue overgang van potentie (mogelijkheid) in actuali­
teit (werkelijkheid); zij is een „verwerkelijking” van wat „in aanleg 
is”, maar een onvolkomen verwerkelijking, in zooverre zij, zoodra zij 
tot volkomen verwerkelijking gekomen is, als „beweging” een einde 
neemt. Zij is dus in dezen omvattenden transcendentalen zin identiek 
met worden en ligt tusschen de polen van „zuivere” potentie en vol­
komen actualiteit.

Nu verwerkelijkt zich de beweging in de natuurdingen op zich zelve 
slechts in een potentieel oneindige en onverbonden veelheid van opeen­
volgende toestanden, zoo b.v. in de opeenvolgende temperatuurstijgingen 
van water, dat tot kookhitte verwarmd wordt.

Deze toestanden zijn echter, zoodra zij als relatief statische gebeurte­
nissen worden geïsoleerd, waarin telkens reeds een zekere graad van 
warmte verwerkelijkt is, niet de werkelijke beweging of continue ver­
andering zelve. Men kan ongetwijfeld met de moderne hulpmiddelen 
(die Thomas nog onbekend waren) de wordende temperatuurstijging 
van oogenbhk tot oogenblik vastleggen in een cijfer van den thermo­
meter, maar men krijgt op deze wijze slechts een reeks geïsoleerde en 
statische momentopnamen, die nimmer de continuiteit der beweging 
bereiken. Zal de beweging zelve werkelijk bestaan hebben, dan moeten 
volgens Thomas deze opeenvolgende toestanden der veranderende dingen 
door het denken worden verbonden tot een eenheid van worden. Want 
niets kan volgens de thomistische metaphysica werkelijk zijn zonder 
eenheid (ens et unum convertunter).

Het denken voltrekt deze synthese door lederen bewegingstoestand 
te vatten in een dubbele betrekking tot de voorafgaande en de onmid­
dellijk volgende toestanden, resp. tegelijk als eindpunt van de eerste 
en als beginpunt van de laatste. Deze dubbele betrekking in één gevat 
(sub ratione una), en door den tijd, die de maat der beweging is, aan



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 5

getallen toegeordend, is de beweging zelve; want zoo gekarakteriseerd 
voegt zij zich in een dynamische reeks

Uit deze, door Thomas in zijn commentaar op Aristoteles’ Physica 
gegeven uiteenzetting 8) besluit Sertillanges: „man sieht, das für 
Thomas, für den das bewegte sein als solches die Natur in ihrem letzten 
Gnmd darstellt, das Objektive und das Subjektive nicht wie zwei 
„Dinge” getrennt sind; mit andern Worten: die Person und das Ding 
sind nicht jedes für sich „eingemauert”. Das Ding „Bewegung” 9) 
braucht, um zu sein, das Denken: es ist also zum Teil Person, Bewuszt- 
sein, Subjekt ebenso wie Objekt. Der Mensch ist also nicht einfach zur 
Natur hinzugefügt, sondern er ist in sie hineinverflochten, damit die 
Natur bestehe” lO).

Hij voegt hier echter aan toe: „Hier liegt ein Gedanke, den Thomas 
nicht bis ans Ende geführt hat”. Wij zullen zien, hoe de consequente 
doorvoering dezer gedachte inderdaad Thomas’ geheele substantiebegrip 
zou hebben opgeheven.

Hetzelfde, wat ten aanzien van Thomas’ opvatting van de beweging 
is opgemerkt, geldt ten aanzien van zijn tijdsconceptie, die ten nauwste 
met zijn leer van de beweging samenhangt.

De tijd wordt door THOMAS, op het voetspoor van Aristoteles, ge­
definieerd als de „maat” of liever als het „getal der beweging”; en in 
betrekking tot den tijd is de beweging, die overigens bij hen een veel 
breederen zin heeft, slechts als quantitatieve continue verandering van 
plaats gevat. Het „getal” wordt hierbij weder niet abstract modaal, 
maar concreet en reëel genomen, als potentieel gegeven door de op

Het is duidelijk, dat deze opvatting van de beweging zich zoowel scherp 
onderscheidt van onze opvatting van het modale bewegingsaspect met zijn voor 
het theoretisch denken onherleidbare modale zin-kern, als van die der moderne 
mathematische physica. In dit verband verdient bijzonder de aandacht de 
opmerking van JULIUS Stenzel, Zahl und Gestalt bei Platon und Aristoteles 
(2e Aufl., Leipzig und Berlin 1933) S. 96: „hierbei ist bemerkenswert, wie sehr 
es doch innerhalb der griechischen Denkweise nicht auf die Bewegung als solche, 
sondern auf die Begrenzung, die Haltepunkte der Bewegung ankommt (ik cur­
siveer), ein wesentlicher Unterschied zur modernen Fassung des mathematischen 
Unendlichkeitsproblems... Der Grund hierfür ist die ganz allgemein vom grie­
chischen Altertum angenommene Gleichsetzung von Bewegung und Denken. 
Denken vollzieht sich — das hatten die Griechen sehr genau erkannt — niemals 
kontinuierlich, im Sinne des physischen Gleitens, sondern stets dialektisch, d.h. 
gegliedert durch Haltepunkte, deshalb drangt sich für sie gebieterisch die Ana­
logie des Zahlens ein: Denken, Zahlen, Bewegung, diese drei Begriffe modifi- 
zieren sich gegenseitig, jeder erhalt durch diese charakteristische Parallele 
wesentliche Züge, die man für das Verstandnis festhalten musz.”

Deze uitspraak, die later in ’t bijzonder op de platonische opvatting van de 
beweging wordt toegespitst, gaat ook voor de aristotelisch-thomistische op: de 
beweging krijgt eerst eenheid van zijn in het denken en het denken vat de be­
weging in een relatie tusschen twee begrenzende punten. Men ziet dan echter 
tegelijk, in hoeverre Stenzel’s uitspraak een principieele correctie behoeft. Im­
mers, van een gelijkstelling van beweging en denken is geen sprake. Het denken 
geeft slechts den begrenzenden vorm aan de beweging, die in de bewegende 
dingen slechts in een potentieel oneindige en onverbonden veelheid van opeen­
volgende toestanden bestaat.

*) b.v. IV in Phys. 23, 5. Vgl. hierbij I Sent. dist. 19, 2, 1; 5, 1 (in ’t begin).
®) Bij gebreke aan begrip van het modale aspect noemt Sertillanges zelfs 

beweging een ding!
10) a. w. S. 466.



6 PROF. DR H. DOOYEWEERD

elkander volgende toestanden der bewogen dingen, welke wij waar­
nemen in een orde van vroeger en later. Daar de beweging op grond 
van de continue (ruimtelijke) „quantiteit”, welke zij doorloopt, zelve 
een vloeiend continuüm is, moet ook de tijd, die naar zijn wezen „getal 
der beweging” is, nochtans evenzeer een continuüm zijn, zoodat wij bij 
de waarneming ervan niet een opeenvolging van eenheden zonder tus- 
schenleden waarnemen, maar een samenhangenden stroom, waarin het 
getal in den toestand der potentie (mogelijkheid) is. D. w. z. het getal 
is hier de potentieel oneindige reeks van getalswaarden, die kunnen 
worden toegeordend aan de potentieel oneindige reeks punten van het 
doorloopen ruimtelijk continuüm.

Zooals nu de beweging, welker maat hij is, geen eenheid van zijn 
buiten de „redelijke ziel” heeft, doch in den toestand der zuivere, onbe­
paalde veelheid verkeert, die eerst door het denken, met behulp van de 
herinnering, synthetisch tot eenheid wordt samengevat, zoo krijgt ook 
de tijd eerst werkelijke eenheid en daarmede zijn, in de menschelijke 
ziel, die het tegenwoordige vat in de dubbele relatie tot verleden en 
toekomst n).

De antinomie tusschen deze bewegings- en tijdsleer 
eenerzijds en het substantiebegrip anderzijds.

Het is op het eerste gezicht duidelijk, dat deze geheele leer in zake 
beweging en tijd, wanneer zij consequent wordt doorgedacht, het meta- 
physisch substantiebegrip van THOMAS moet opheffen.

Immers, als „substanties” beschouwd, staan de physisch-chemisch 
gequalificeerde dingen, gelijk wij vroeger gezien hebben, volgens Thomas 
zelve niet in werkelijke relatie tot de zinnelijke en logische kennis­
functies, omdat zij buiten de „geestelijke orde” vallen. En ditzelfde moet 
gelden voor de „levende wezens”, die tot het planten- en dierenrijk 
behooren, voor wat de laatste betreft althans ten aanzien van de logische 
subjectsfunctie.

Maar zoodra men deze dingen en wezens in beweging en tijd vat, 
heft Thomas dezen substantieelen scheidsmuur op en moet hij toegeven 
dat zij slechts in subject-objectrelatie tot de zinnelijke en logische kennis­
functies „eenheid van wording” hebben. Men bedenke hierbij, dat in 
den thomistischen gedachtengang althans de beweging in den zin van 
„substantieele wording” tot de wezensnatuur der composita behoort en 
dat hun zijn dus van nature een „bewegend zijn” is. Men kan nu een­
maal het materieprincipe niet uit het aristotelisch-thomistisch substantie­
begrip elimineeren.

Deze antinomie is niet toevallig in het thomistisch stelsel. Het aristo­
telisch-thomistisch substantiebegrip sluit de werkelijkheid der „dingen

^1) Zie De instantibus, cap. 1, Opusc. XXXVI (ed. cit.) p. 513: „Licet enim 
nihil sentiamus per aliquem sensum exteriorem nisi aliquo motu facto circa 
corpus, tarnen sola cogitationum successione potest anima prius et posterius 
percipere in ipsa successione; et ita necessario in successione apprehendit anima 
duo vel tria vel plura, et iste numerus, apprehensus in successione, est tempus...” 
„ed ideo anima in suis cogitationibus percipit successionem continuam, et appre- 
hendit prius et posterius in ea; et in hoe consistit ratio temporis.”



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 7

op zich zelve” af in hun „substantieelen vorm”. Het is alleen deze vorm, 
die aan de materie van het ding zijn geeft. Maar het materieprincipe, 
het beginsel der „vloeiende wording”, blijft in waarheid een polaire 
tegeninstantie tegenover het starre vorm-principe. Wij hebben vroeger 
gezien, dat deze beide zijnsbeginselen in de aristotelisch-thomistische 
metaphysica geen diepere wortel-eenheid kunnen hebben, ook al voert 
Thomas (ter accomodatie van het vorm-materiemotief aan de kerkelijke 
scheppingsleer) den oorsprong van beide op de goddelijke schepping 
terug.

De beweging en de tijd laten zich echter als zoodanig niet in het sub- 
stantiebegrip vatten. Zij doorbreken in haar vloeiende continuiteit alle 
grenzen van het substantieele vorm-principe. De „substantieele vorm” 
is wel de „doel-oorzaak” der beweging, maar de beweging en implicite 
de bewegingstijd, verloopen als zoodanig juist tusschen de beide polen 
van „materie” en „vorm”. Zoodra zij het teleologisch eindpunt van den 
„vorm” (’t zij den substantieelen ’t zij den accidenteelen vorm) heeft 
bereikt, houdt de beweging op te bestaan. In de wordende substanties, 
resp. de wordende accidenteele vormen, zelve blijft zij dus als zoodanig 
noodzakelijk in de „den zijnsvorm nog ontberenden toestand der mate­
rie, der wording, der onbepaalde veelheid van continu opeenvolgende 
toestanden van het zich bewegende ding.”

Maar zonder „zijnsvorm” kan volgens de grondbeginselen dezer meta­
physica de beweging geen werkelijk aanzijn hebben en de „zelfstandig- 
heidsvorm” der substantie kan aan de beweging, gelijk wij zagen, geen 
„eenheid van zijn” geven.

Dus moet de „vorm” dezer laatste buiten de substantieele dingen 
zelve worden gezocht en hij wordt door Thomas gevonden in de syn­
thetische relatie, waarin het denken de opeenvolgende toestanden der 
in beweging zijnde substanties tot „eenheid” samenvat. Maar daarmede 
krijgt het vorm-materiethema een toepassing, die de grondslagen van 
het substantiebegrip ondermijnt. Het substantiebegrip moest, gelijk wij 
hierboven gezien hebben, bij Aristoteles juist de definitieve synthese 
van vorm- en materieprincipe bewerkstelligen: het werd ons aange­
diend als het absolute betrehhingspunt, als de ware wortel-eenheid van 
het ding, waarin zijn en worden, vorm en materie, tot definitieve een­
heid worden gebracht.

De beweging, die toch, zooals Sertili.anges erkent, voor Thomas „de 
natuur” der materieele substanties „in haar laatsten grond” raakt, door­
breekt het substantiebegrip en heft het op. Uit deze innerlijke antinomie, 
die in wezen slechts de innerlijke tegenstrijdigheid van het substantie­
begrip zelve illustreert, heeft de thomistische metaphysica geen uitweg.

Zoo baat b.v. niet de mogelijke tegenwerping, dat althans de acciden­
teele wording, die de „substantie” van het ding onaangetast laat, zich 
binnen de grens van zijn zelfstandigheids vorm zou af spelen.

Want — nog daargelaten, dat in de accidenteele wording de „bewe­
ging” als zoodanig niet principieel anders kan worden gevat dan in de 
substantieele — de zgn. accidenteele categorieën der quantiteit, van 
plaats- en tijdsbepaling en van qualiteit kunnen volgens de thomistische 
metaphysica slechts aan substanties werkelijk aanzijn hebben. De „sub­
stantie” blijft haar metaphysische drager en geeft ze eerst eenheid van



8 PROF. DR H. DOOYEWEERD

zijn. Maar de beweging en de tijd, welker werkelijk bestaan het tho­
misme tegen alle „idealistische vervluchtiging” met kracht verdedigt, 
hebben blijkbaar geen eenheid van substantieelen drager.

In de „dingen op zich zelve” alleen hebben zij nog geen werkelijk 
aanzijn, en evenmin in de „redelijke ziel” alleen.

Zij hebben slechts „eenheid van zijn” in een subject-objectrelatie 
tusschen de bewegende dingen en de „denkende ziel”, waardoor, zooals 
Sertillanges het zoo treffend uitdrukt, „de mensch in de natuur (der 
dingen) is ingevlochten, opdat de natuur kan bestaan” 12).

In de dingen is de „materie” der beweging, in de denkende ziel haar 
vorm.

Maar met het substantiebegrip, dat de dingen in hun werkelijk be­
staan afsluit tegenover de zinnelijke en logische kennisfuncties, is deze 
ongetwijfeld diepe conceptie op geenerlei wijze te vereenigen.

In zijn leer van de beweging en den tijd heeft Thomas dus zelf aan 
het metaphysisch substantiebegrip den zwaarst denkbaren slag toege­
bracht. Het hier tot doorbraak komend inzicht in de fundamenteele 
subject-objectrelatie binnen de structuren der werkelijkheid laat zich 
niet willekeurig beperken tot beweging en tijd. Het moet de geheele 
theorie van de afgeslotenheid van het ding tegenover de subjectieve 
kennis- en wilsfuncties over hoop werpen, zoodra het slechts consequent 
wordt doorgevoerd.

Dat Thomas bij de uitwerking van zijn leer i.z. beweging en tijd, 
waarvoor hij bij Aristoteles slechts aanduidingen kon vinden, voor de 
antinomie met zijn substantiebegrip niet is teruggeschrikt, pleit onge­
twijfeld voor zijn eerlijkheid als denker en voor de plasticiteit van zijn 
wijsgeerigen geest. Ik acht het meer dan waarschijnlijk, dat hij hier 
vooral den invloed van Augustinus’ psychologisch georiënteerde tijds­
opvatting heeft ondergaan.

Maar hoe groote waardeering ik ook koester voor de wijze, waarop 
de Aquiner zich althans in zijn theorie van beweging en tijd boven het 
substantiebegrip weet te verheffen, daarmede wordt deze theorie in 
den thomistischen zin voor ons nog geenszins aanvaardbaar.

Het blijft erbij, dat THOMAS juist door zijn zijnsleer en zijn daarin 
geworteld substantiebegrip zich zelf den weg heeft afgesloten, om in 
den tijdshorizon der werkelijkheid inzicht te verkrijgen.

Wie eenmaal inzicht heeft gekregen in de fundamenteele en univer- 
seele beteekenis van den kosmischen tijd, met haar onverbrekelijke 
correlatie van wetszijde (tijdsorde-structuur) en subjectszijde (tijds­
duur), en de daarin gegronde modale structuren der werkelijkheids- 
aspecten, waaronder de beweging een eigen plaats inneemt, kan nimmer 
in de aristotelische conceptie van het vorm-materiemotief en het daarin 
geworteld substantiebegrip de eigenlijke oplossing van het probleem in 
zake de verhouding van „zijn” en „worden” zien.

Zonder inzicht in de modale structuren der werkelijkheidsaspecten 
en hun onverbrekelijken samenhang in de kosmische tijdsorde is ook

^2) Men zou dit een echt gedachtenmotief van de Wijsbegeerte der Wetsidee 
kunnen noemen, wanneer het religieuze grondmotief, dat het bepaalt, niet zoo 
principieel van dat der thomistische metaphysica verschilde.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 9

het inzicht in de typische individualiteitsstructuren principieel uitge­
sloten.

Wij willen, nu wij de algemeene grondslagen van het aristotelisch- 
thomistisch substantiebegrip in het voorafgaande critisch hebben onder­
zocht, thans aantonnen, dat dit laatste inderdaad van de wezenlijke 
structuren der individualiteit op geenerlei wijze theoretisch rekenschap 
kan geven.

Het aristotelisch-thomistisch substantiebegrip 
en het probleem der individualiteit.

Reeds de wijze, waarop het probleem der individualiteit in de aristote- 
Usch-thomistische metaphysica gesteld wordt, toont duidelijk, dat het 
in ’t geheel niet als een wezenlijk structuur-probleem gezien is, maar 
dat de probleemstelling hier geheel beheerscht wordt door het dualistisch 
vorm-materiemotiej, dat het inzicht in deze integrale — alle aspecten 
gelijkelijk omspannende — structuren principieel onmogelijk maakt.

Wordt echter de intrinsieke structuur der individualiteit uitgescha­
keld, dan kan men nimmer tot de kern dezer laatste doordringen. Want 
stiructuur openbaart zich slechts in een veel-eenheid van momenten, die 
niet alle op hetzelfde plan staan, maar in een architectonisch geheel zijn 
geordend, waarbij steeds een kern-moment het geheel qualificeert, ter­
wijl alle andere momenten om het eerste als intrinsiek en centraal 
moment gegroepeerd zijn. Gelijk in de modale structuren der werkehjk- 
heidsaspecten zulk een kem-moment (de modale zin-kern) alle overige 
momenten (analogieën en anticipaties) beheerscht, zoo moet ook in een 
individuahteits-structuur allereerst het intrinsieke kem-moment der 
individualiteit worden opgespoord, dat aan het individueel geheel, in 
zijn integrale omspanning van alle aspecten, die de tijdelijke werkelijk­
heid vertoont, zijn typisch karakter opdrukt.

In de aristotelisch-thomistische metaphysica blijft echter nergens 
plaats voor deze structuren en kan dus ook de intrinsieke kern van een 
individueel geheel niet worden benaderd.

Hoe wordt hier dan wel het probleem der individualiteit gesteld?
Aristoteles had onderscheiden tusschen de eerste substantie 

(yrpiüry} sva-ia), dat is het „op zich zelf bestaande ding” als individu en de 
zgn. tweede substantie (Ssuréfirj ola-ix), d. i. het wezen (ro r: r,u dvx), 
de natuur (physis) of het eidos (essentia), dat in de eerste substantie 
is verwerkelijkt Het eidos omvat, voorzoover Aristoteles het niet 
in den zin van vorm {fiOfiipr), maar van wezen (essentia) der eerste 
substantie gebruikt, bij alle „samengestelde substanties” zoowel vorm 
als materie, maar de laatste slechts in specifieken zin (b.v. de specifieke 
materie van de plant, het dier, den mensch in ’t algemeen), niet in 
individueelen zin (b.v. de materie van dit paard, van Socrates enz.) 
Slechts bij de „eenvoudige”, zonder „materie” bestaande substanties 
vallen „vorm” en „wezen” samen.

Maar bij de „samengestelde” kan de „zelfstandigheidsvorm” (forma

^^) Met. Z. cap. 3 sqq. (1029a sqq.). Vgl. hierbij Cat. 2a, 12 en 14. 
« Met. Z. 1035& (cap. X).



10 PROF. DR H. DOOYEWEERD

substantialis) als zoodanig niet op zich zelve bestaan. Hij verwerkelijkt 
zich hier eerst in een „materie”. Het „eidos” of de essentia dezer sub­
stanties omvat hier dus zoowel vorm als materie, met de hierboven 
vermelde restrictie ten aanzien van de laatste .

Nu is de „zelfstandigheidsvorm” (substantieele vorm) als zoodanig 
volgens Aristoteles bij de composita nimmer individueel, maar van 
specifiek algemeen karakter. Zoo heeft een bepaalde diersoort (species) 
ook een specifieken zelfstandigheidsvorm, die echter aan alle dieren 
dezer species zonder onderscheid toekomt en dus niet slechts aan een 
individueel exemplaar.

Hoe kan, zoo vraagt Aristoteles zich af, deze „vorm” zich nu ver­
veelvoudigen in individueele dingen, die allen denzelfden vorm ver­
werkelijken? 16) Daarmede werd het individualiteitsprobleem primair 
als een quantitatief probleem gevat: de „zelfstandigheidsvorm” verwer­
kelijkt zich meerdere malen in een groot aantal eerste substanties; hoe 
is dit mogelijk, wanneer de vorm in zich zelve geen individualiteit in 
subjectieven zin bezit? Binnen het kader van het aristotelisch vorm- 
materiemotief kon de individualiseering slechts op rekening van het 
materieprincipe komen. Het laatste werd dus principium individuationis, 
individualiseerend zijnsbeginsel, en wel onder haar quantitatieve cate­
gorieën van ruimtelijke uitgebreidheid en getal (de „materia quantitate 
signata” in Thomas’ terminologie). Want de „uitgebreide materie” is in 
tegenstelling tot den vorm potentieel tot in het oneindige deelbaar.

In haar actualiteit wordt deze deelbaarheid echter begrensd door den 
ondeelbaren zijnsvorm. Want een oneindige deeling kan nimmer actueel 
worden doorgevoerd.

Door de materie van de samengestelde substantie wordt dus de 
wezensvorm geindividualiseerd, d. w. z. gequantificeerd.

Wij gaven hier eigenlijk reeds de thomistische interpretatie van Aris­
toteles’ leer in zake de materie als individualiseerend principe, die ons 
echter inderdaad voorkomt geheel in de lijn van den griekschen denker 
te liggen, reeds krachtens diens wijze van stellen van het probleem.

Aristoteles zelf spreekt in het zevende boek zijner Metaphysica 
slechts terloops over dit onderwerp.

Hij zegt hier (cap. X): Socrates en de andere individuen zijn (in 
tegenstelling nl. tot den mensch, het paard en wat overigens van indi-

^6) Somtijds noemt Aristoteles behalve het compositum ook materie en vorm 
afzonderlijk „substantie” (zoo b.v. Met. Z. 1035a). De Münchener hoogleeraar 
G. Kafka, in zijn Aristoteles (Verlag Ernst Reinhardt in München, 1922) S. 20 
ziet in dit wisselend gebruik van het substantiebegrip twee verschillende geeste­
lijke tendenzen tot uiting komen. De eerste berust op een nawerking van het 
platonische en, op verderen afstand, van het eleatisch zünsbegrip, dat het 
„zuivere zijn” van de concrete werkelijkheid der gegeven, aan de zinnelijke waar­
neming toegankelijke, dingen meent te moeten scheiden. De tweede tendens daar­
entegen ontspringt uit de typisch aristotelische denkwijze, die het abstracte 
„zijn” slechts in de individueele dingen tot volledige bepaaldheid laat komen. 
O. i. is ook de leer de „formae separatae” bij Aristoteles een residu van de 
platonische scheiding.

^6) Dit in zijdelingsche polemiek tegen Plato, die aan de wezensvormen een 
(van de individueele dingen gescheiden) bestaan op zich zelve had toegekend. 
Zie Met. Z, 10316.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 11

viduen als het specifiek algemeene gezegd wordt), reeds enkelingen 
krachtens hun laatste (d. i. hier individueele) materie i'^).

Even vroeger merkte hij op: ,,Het geheel echter nu, deze zoo bepaalde 
vorm in dit bepaalde vleesch en been, is Kallias en Socrates; en ver­
schillend is het door de materie, want zij is verschillend, hetzelfde 
echter naar de species want het etSoi; is ondeelbaar!^). Hierbij
is het woord eidos ongetwijfeld in den zin van „vorm” gebruikt. Want 
slechts de vorm geeft het specifieke.

In het 8e hoofdstuk van het 12e Boek, dat naar Werner Jaeger heeft 
aangetoond, eerst in Aristoteles’ laatste ontwikkelingsperiode kan zijn 
ontstaan!®), komt hij echter op dit onderwerp terug in verband met 
de vraag of er één of meerdere onbewogen en van alle „materie” vrije 
wezens van goddelijken aard moeten worden aangenomen als eerste 
oorzaak der beweging.

Hij betoogt hier, dat er slechts één hemel (bedoeld is één kosmos 
of heelal) kan bestaan. „Want waren er meerdere hemelen, gelijk er 
meerdere menschen zijn, dan zou het eerste principe (nl. het vorm­
principe van de hemelbeweging) voor ieder naar zijn species één zijn, 
naar het getal echter zouden er velen zijn. Alles wat naar het getal een 
veelheid is heeft echter materie. Want een en hetzelfde eidos, zooals h.v. 
het mensch zijn, komt aan velen toe, Socrates echter is een enkeling. 
Het eerste wezenlijk zijn echter heeft geen materie. Want het is ente- 
lechie (dit beteekent hier zuivere vorm-actualiteit). Een enkel wezen 
dus, zoowel naar het eidos, zoo ook naar het getal, is het eerste onbe­
wogen bewegende; derhalve is ook datgene slechts één, wat altijd en 
ononderbroken bewogen wordt. Er bestaat dus slechts één hemel (of 
één wereld)” 20). ARISTOTELES tracht hier dus te bewijzen, dat er 
slechts één onbewogen Beweger (god) kan zijn, waaruit hij weer op 
weinig overtuigende wijze tot de eenheid van hemel en wereld besluit. 
Waren er meerdere „eerste bewegers”, dan zouden zij zich onder­
scheiden door de materie en overeenstemmen in den vorm.

Zij zouden dus met „materie” belast zijn. Want alles wat naar het 
getal een veelheid is, heeft materie. Maar de zuivere actueele vorm, 
die God is, heeft geen materie. Ergo —

Hier is dus wel duidelijk uitgesproken, dat de „materie” den „vorm” 
slechts door quantitatieve verveelvoudiging individualiseert, al wordt 
deze verveelvoudiging hier niet uitdrukkelijk op de ruimtelijke uitge­
breidheid betrokken.

Tegelijk zien wij hier echter reeds bij Aristoteles de innerlijke con­
tradictie optreden, die in de „verenkeling van een zuiveren vorm door 
zich zelve” ligt besloten. Hij moet immers ook hier weer tot het getal 
— d. i. in zijn gedachtengang een „categorie der materie” — zijn toe­
vlucht nemen; God is één zoowel naar zijn wezen als naar het getal!

Thomas gaf aan de hier aangehaalde uitspraken de hierboven ver­
melde uitlegging en werkte de geheele leer uit in zijn kleinere ge-

!!) Met. Z, 1035&.
!*) Met. Z. (cap. 8 in fine), 1034a 6—8.
i«) Weener Jaeger, Aristoteles (Berlin 1923) S. 373 ff.
^) Met. A 1074a in fine.

HermanDooyeweerd.nl



12 PROF. DR H. DOOYEWEERD

schriften De ente et essentia en met name in De principio individtia- 
tionis, alsmede in zijn groote werken Summa Theologiae en Summa 
contra gentiles.

Hij accomodeerde haar echter weder aan Augustinus’ neo-platonische 
logosleer en aan het kerkelijk dogma (in zijn scholastische formuleering) 
van de individueele onsterfelijkheid der anima rationahs.

Volgens hem zijn de „eenvoudige substanties” als „zuivere vorm- 
zelfstandigheden” (dit zijn bij Thomas de „engelen”) reeds als zoodanig, 
door haar optreden in de werkelijkheid, als „enkelingen” aan te merken. 
Want hun wezensvorm verveelvuldigt zich niet in meerdere individuen, 
juist omdat hij niet in een „materie” is opgenomen. Van iedere „soort” 
engelen bestaat slechts één enkeling 21). Maar bij de „samengestelde” 
of „materieele” substanties behoort de materie tot haar „natuur” of 
„wezen” (essentia). Want juist dit — het zijn van materieele wezens — 
bepaalt haar trap in de rangordening van het zijn.

Daar echter de materieele substanties onderling verschillend zijn, is 
deze trap door de materie als zoodanig slechts generiek bepaald: het 
begrip van een „materieel wezen” is slechts het begrip van een genus 
van wezens. De specifieke of typische eigenaardigheden van de soort 
(species) ontspringen niet uit de materie, maar uit den vorm van het 
compositum.

Zoo verklaart zich Thomas’ uitspraak: De „materie” geeft het genus, 
de „vorm” daarentegen het specifieke 22).

Maar de „vorm” blijft als zoodanig een „universale”; hij bepaalt wel 
de typische eigenaardigheid van de soort, maar bevat niet in zich de 
onmededeelbare individualiteit van het ding in zijn subjectief bestaan.

Het individueele en het getalsprincipe. Thomas’ leer 
inzake de materia quantitate signata als individuali- 
seerend principe.

Welnu deze subjectieve individualiteit wordt ook door Thomas slechts 
in het kader der quantiteit gevat, die, gelijk wij in het vorig artikel 
zagen, de typische categorieën der materie in zich sluit. De vorm­
categorieën der qualiteit individualiseeren zich in een materieele sub­
stantie slechts via de quantiteit.

2^) S. contra gentiles I, II cap. XCIII: „quaecumque sunt idem specie, diffe- 
rentia autem numero, habent materiam. Differentia autem quae ex forma pro- 
cedit inducit diversitatem secundum numerum; substantiae autem separatae non 
habent omnino materiam, neque quae sit pars eorum, neque cui uniantur ut 
formae. Impossibile est igitur quod sint plures unius speciei... non est nisi 
unum individuum in una specie” (alle dingen, die van dezelfde species zijn, maar 
in getal verschillen, hebben materie. Het onderscheid echter, dat uit den vorm 
voortkomt geeft een verschil in species, datgene daarentegen, wat uit de materie 
ontspringt een onderscheid naar het getal; de afgescheiden (vorm)-substanties 
echter bezitten in ’t geheel geen materie, nóch als deel van haar wezen, noch in 
verbinding met haar vorm. Het is derhalve onmogelijk, dat zij velen in getal 
van één species zouden zijn... er is slechts één individu in één species).

22) De ente et essentia (Opusc. ed. cit. p. 402): „in sensibilibus genus sumitur 
ab eo quod est materiale in rë, differentia vero ab eo quod est formale in ipsa” 
(in de zinnelijk waarneembare dingen wordt het genus ontleend aan datgene, 
wat daarin materie is, de specifieke kenmerken echter aan datgene, wat daarin 
van vorm-karakter is).



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 13

„Die Einzelwesen”, zoo geeft Sertillanges Thomas’ opvatting weer, 
„kommen effenbar aus demselben Prinzip wie die Zahl, da es sich ja 
darum handelt, einen Unterschied zu finden, der von derselben Ordnung 
ist wie diese; einen Unterschied, der in Wirklichkeit keiner ist, da er 
die Art in keiner Weise antastet, sondern den an ihr teilhabenden 
Einzelwesen den gleichen Seinsgrad erhalten soll — zum wenigsten im 
Sinne des Seins, das Substanz ist” 23).

Bij de getallen ontmoet men nl. volgens de aristotelisch-thomistische 
opvatting deze eigenaardigheid, dat zij eenerzijds ieder een eigen zelf­
standige eenheid vormen (ook de breuken), terwijl de getallenreeks 
toch slechts een soortelijke veelheid bezit, omdat de reeks tot stand 
komt door optelling van eenheden en iedere toevoeging van een nieuwe 
eenheid de soort verandert 24). Ieder getal is dus tegelijk een eenheid 
en een nieuwe soort. Het getal 6 b.v. is maar niet 2x3, maar een 
nieuwe „soortelijke” getalseenheid, die zoowel van 2 als van 3 speci­
fiek verschilt.

Bij de eenvoudige of zuivere vorm-substanties is de geactualiseerde 
vorm als zoodanig een nieuwe „soortelijke” eenheid, die tegelijk een 
enkeling is, omdat de soort zich hier niet vermenigvuldigt. Bij de samen­
gestelde substanties komt de verveelvoudiging van de zijde der „uit­
gebreide materie”.

Zij is hier wezenlijk quantitatief, door het getal bepaald, dat volgens 
Aristoteles en Thomas zelve uit de deeling van de ruimtelijke dimen­
sionale uitgebreidheid ontspringt. De „materie”, inzooverre zij aan de 
quantiteit is onderworpen, is derhalve voor de materieele substanties 
het algemeene principe van de verenkeling (individuatie) der wezen­
heden.

Thomas zelf vat zijn leer aldus samen;
Het eerste kenmerk der individualiteit, het niet met andere dingen 

gemeenschappelijke, d. w. z. wat aan een ander ding niet praedicatief 
kan worden toegekend (quod non praedicatur de alio), resulteert bij 
deze substanties uit de opneming van haar vorm in een „materie” .

Het tweede kenmerk, dat aan het individueele ding toekomt, nl. zijn

a. w. S. 119/20 (vert. door R. Grosche). Het woord „onderscheid” is hier 
klaarblijkelijk bedoeld in den zin van typisch of specifiek onderscheid. Want 
volgens de thomistische leer ontspringt, gelijk wij zagen, al het specifieke in de 
„differentia” uit den vorm, niet uit de materie.

Deze opvatting van het getal is typisch rationalistisch, daar zij de sub- 
jectszijde van het getalsaspect tot de wetszijde poogt te herleiden.

“) De principio individuationis (Opuscula [ed. cit.j p. 419): „Ex quo enim 
recipitur in materia, efficitur individuum, quod est incommunicabele et primum 
fundamentum in genere substantiae, ut completum aliorum de se praedicabilium 
subjectum.” (Doordat hij fnl. de vorm] wordt opgenomen in een materie, ont­
staat een individu, dat het onmededeelbare en eerste fundament is in het genus 
der substantie, als het volledig subjectum van de overige eigenschappen die ervan 
kunnen worden uitgezegd).

ib.: „Est enim individuum, in sensibilibus, ipsum ultimum in genere substantiae 
quod de nullo alio praedicatur, imo ipsum est prima substantia, secundum Philo- 
sophum (Praedic.), et primum fundamentum omnium aliorum.” (Het individu 
is namelijk, in de zinnelijk waarneembare dingen, dat laatste in het genus sub­
stantie, wat van geen ander ding kan worden uitgezegd, want dit is de eerste 
substantie, volgens den wijsgeer (Praedic.), en het eerste fundament van al het 
andere).



14 PROF. DR H. DOOYEWEERD

inordening in ruimte en tijd, waardoor men kan zeggen: dit ding hier 
en op dit tijdstip, (hic et nunc), dankt het aan de materie in haar toe- 
ordening tot de quantiteit (materia sub quantitate determinata; materia 
sub certis dimensionibus). Want door deze laatste wordt het ding aan 
bepaalde quantitatieve deelen van tijd en plaats toegeordend 26).

De controvers in zake de heteekenis van de 
„materia quantitate signata” hij Thomas.

Een open vraag bleef het intusschen, of Thomas hier onder quantiteit 
verstond de „potentieéle”, die aan de materie als zoodanig door haar 
toe-ordening tot de categorie der quantiteit toekomt en zich, onaf­
hankelijk van haar actualiseering door een substantieelen vorm, in haar 
oneindige deelbaarheid openbaart, dan wel de actueele quantiteit of de 
werkelijke (eindige) deeling, die eerst in de gevormde materie (d. i. 
in de substantie als „subjectum proprium”) kan plaats grijpen 27). in 
het laatste geval zou Thomas eigenlijk twee individualiseerende begin­
selen hebben aanvaard, nl. Ie de materie als zoodanig en 2e de geactua­
liseerde quantiteit, en deze beginselen zouden dan slechts in onderlinge 
verbinding de individualiteit kunnen fundeeren.

Dit probleem bereidde reeds aan de oudere Thomasverklaarders groote 
moeilijkheden. Terwijl SiLVESTER VAN Ferrara de laatste opvatting 
verdedigde krachtens het beginsel actus est qui distinguit (alle onder­
scheiding komt van de actualiteit), interpreteerde daarentegen Caje- 
TANUS en op diens voetspoor Johannes A St. Thoma en de Salmanti- 
ZENCERS Thomas’ leer in zake de materia quantitate signata in eerst- 
bedoelden zin.

Deze laatste interpretatie, zooals zij het eerst door Cajetanus werd 
voorgestaan, is door de moderne thomisten in ’t algemeen als de juistere 
aanvaard 28).

Waarschijnlijk terecht. Want, wanneer THOMAS de actueele quantiteit 
zou hebben bedoeld en dus de materie slechts in haar actualiseering 
door den vorm tot individualiseerend beginsel zou hebben verklaard, 
dan zou dit gelijk hebben gestaan met een prijsgave van zijn leer, dat

“®) ib.: „Aliud est in quo salvatur ratio individui apud nos, determinatie scilicet 
eins ad certas particulas temporis et loei, quia proprium est esse sibi hic et nunc; 
et haec determinatie debetur sibi ratione quantitatis determinatae; et ideo ma­
teria sub quantitate determinata est principium individuationis” (er is nog een 
ander kenmerk, waarin bij ons de aard van het individu zich handhaaft, nl. zijn 
bepaaldheid met betrekking tot zekere deelen van tijd en plaats, omdat het ken­
merkend voor den enkeling is hier en nu te zjjn; en deze bepaling dankt het aan 
het begrip van de bepaalde quantiteit; en derhalve is de materie, voorzoover z(j 
door de quantiteit is bepaald, het individualiseerend beginsel”).

^7) ib.; „accidentia non individuantur per materiam primam sed per subjectum 
proprium, sicut formae substantiales per materiam primam” (de accidentia wor­
den niet geïndividualiseerd door de eerste materie, maar door de substantie, 
evenals de zelfstandigheidsvormen door de eerste materie worden geïndividuali­
seerd) .

^) Vgl. Assenmachee, Die Geschichte des Individuationsprinzips in der 
Scholastik (Verlag Felix Meiner, Leipzig 1926, Forschungen zur Geschichte der 
Philosophie und der Padagogik, hrsg. von Arthur Schneider und Wilhelm Kahl, 
1 End. Heft 2) S. 56 ff.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 15

de materie als het principium individuationis moet worden beschouwd. 
Dan zou immers onmiddellijk het vorm-principe zich als mede-indivi- 
dualiseerend beginsel geldend makende).

En bovendien zou dan ook Thomas’ stelling in zake het niet-intelligibel 
karakter van het zinnelijke individueele haar grond verliezen. Want 
volgens Thomas wordt de essentie of algemeene wezensnatuur van een 
compositum door het intellect in de dejinitie gevat 30). Maar zijn indi- 
viduahteit, die in de quantitatief bepaalbare materie haar oorsprong 
vindt, is slechts door de zinnelijke ervaring te vatten en als zoodanig 
geen voorwerp van wetenschappelijke kennis. Het individueel bestaan 
van een compositum is zijn existentie en deze is als zoodanig dus slechts 
zinnelijk waarneembaar, maar niet intelligibel.

Zou echter de individualiteit haar grond vinden in de actueele quan- 
titeit, dan zou zij niet slechts bloot accidenteel, maar bovendien eigenlijk 
van formeelen aard zijn. En de „vorm” is bij Thomas steeds intelli­
gibel 31).

Reeds hier moet echter worden opgemerkt, dat CajetaNUS’ waar­
schijnlijk juiste interpretatie van Thomas’ individualiteitsleer tegelijk 
de innerlijke zwakte van de opvatting van de materie als individuah- 
seerend principe nog accentueert. Immers het materieprincipe is het 
principe der onbepaaldheid en der gestadige veranderlijkheid in den 
stroom van het worden. Is dus de materie de laatste zijnsgrond der 
individualiteit bij de composita, dan is ook de individualiteit aan con­
tinue verandering onderhevig en kunnen de samengestelde substanties 
in ’t geheel geen duurzaam individueel karakter hebben. Dit bezwaar 
is vooral door Thomas’ grooten bestrijder Duns Scotus tegen de aris- 
totehsche leer opgeworpen 32). En het is inderdaad voor den thomist 
uiterst moeilijk te ontzenuwen, want zoodra de individualiteit als iets 
„bepaalds” wordt gedacht, moet de scholastiek het vorm-principe te 
hulp roepen, dat juist volgens Thomas geen individualiseerend beginsel 
mag worden. De „quantiteit” der materie kan toe- of afnemen en de 
individualiteit van het compositum zou dus in dezelfde mate voort­
durend meer of minder worden.

Vgl. Glossner, Das Princip der IndividiMtion und die Lehre des hlg. 
Thomas (Münster, 1887) S. 15: „Wird namlich die Materie als Akt bestimmt, 
so eignet sie sich ebenso wenig mehr zum Princip der Individuation der körper- 
lichen Dinge und zur Erklarung der Nichtintelligibilitat des sinnlich Indivi- 
duellen als zum Substrat einer substantiellen Veranderung”.

Vgl. hierbij Aristoteles, Met. Z (cap. 6) 1051a in fine: „Uit het hier­
boven gezegde blijkt, dat de definitie het begrip van het wezenlijk zijn is, en dat 
wezenlijk zjjn of slechts aan de substanties toekomt, óf althans aan haar bij 
voorkeur, in oorspronkelijken zin en zonder meer.”

31) De jmncipio individuationis: „Illud ergo quod cadit sub ratione particulari 
est hoe aliquid per naturam materae: quod autem cadit sub sensu exteriori, est 
per quantitatem.”

32) Duns Scotus in zijn grooten commentaar op Lombardus’ Sententiae (uitg. 
Vives-Paris 1893). Jn Sent. II, dist. III, qu. 5a: „Sed materia est fundamentum 
naturae omnio indistinctum et indeterminatum; ergo non potest esse prima ratio 
distinctionis vel diversitatis alterius” (maar de materie is het volstrekt ononder­
scheiden en onbepaalde fundament der natuur; derhalve kan zij niet de eerste 
grond van onderscheiding of verschil van iets anders zijn). Deze conclusie treft 
Thomas niet, omdat deze niet, geljjk Duns, in het individueel zijn het eerst onder­
scheidene van een ding ziet.



16 PROF. DR H. DOOYEWEERD

De moderne thomisten onderscheiden op het voetspoor der Salmanti- 
censers de actueele en potentieele quantiteit terminologisch als quantitas 
terminata en determinata.

De eerste is door den zelfstandigheidsvorm der substantie bepaald en 
heeft vaste ruimtelijke grootten en afmetingen, terwijl de quantitas 
determinata (of „interminata”) niets anders aangeeft dan de numerieke 
verscheidenheid eener quantiteit van een andere zonder dat daarbij 
gelet wordt op bepaalde grootte 33), Maar zelfs de numerieke verschei­
denheid is als zoodanig in ’t gedachtenkader van het vorm-materie- 
motief reeds een accidenteele vormbepaling der materie, die reeds de 
substantieele vorming der materie onderstelt. Aan het materieprincipe 
mag echter in den aristotelischen gedachtengang als zoodanig geen 
enkele bepalende en onderscheidende eigenschap worden toegekend.

Deze moeilijkheid schuilt voor Thomas uiteraard alleen in de meta- 
physische bepaling van het principium individuationis.

Hij geeft natuurlijk onmiddellijk toe, dat de werkelijke (actueele) 
individualiteit van het compositum zich slechts in de door een substan- 
tieelen vorm geactualiseerde materie kan openbaren.

Maar ook zoo blijft voor hem de eigenlijke geaardheid der individuali­
teit een kwestie van quantitatieve verveelvoudiging van een algemeenen 
wezensvorm in een materie.

De nawerking van het grieksche atomisme 
in deze opvatting van de individualiteit.

Wat blijkt nu uit deze geheele uiteenzetting van de geaardheid der 
individualiteit ? Dat zij in wezen atomistisch wordt gevat.

De atoom-theorie van DemocritOS, die het starre eleatisch zijnsbe- 
grip uiteenbrak in een oneindige veelheid van slechts mathematisch 
bepaalde „atomen”, die hij als „zijnsvormen” iSéxi noemde, als zoodanig 
niet aan de zinnelijke waarneming (ataS-zia-'v), maar alleen aan de 3-scó/jra 
in de yoha-ig toegankeHjk, en die dus allerminst „materialistisch” in den 
griekschen zin des woords waren gevat, heeft, gelijk Stenzel heeft 
aangetoond 34) j reeds op Plato een nawijsbaren invloed geoefend in 
zijn methode van begripsvorming, gelijk wij die in de dialogen Sophistès 
en Politikos ontwikkeld vinden. Plato zoekt hier naar het ars/j,cv dSsg 
(atomon eidos), d. i. den ondeelbaren „wezensvorm” in de wereld van 
het „zijn”, waarop zich de definitieve definitie van het wezen van een 
zaak richt als resultaat van een voortschrijdende deeling (dièiresis) 
van een algemeen begrip in paren van eronder ressorteerende engere 
begrippen. Het „atomon eidos” van de te definieeren zaak moest in zich 
eenheid en veelheid vereenigen: één in zijn niet verdere deelbaarheid.

Salmanticenses, De principio individuationis tract. I disp. I, sub. V no. 
132: (aangeh. bij Assenmacher, S. 66, noot 3) :„Aliud est quantitas determinata, 
aliud vero terminata. Quantitas enim determinata dicit quantitatem ut hanc 
numero et non iliam, non curando an sit terminata et completa per formam 
substantialem, nee an habeat hanc tantitatem vel illam, et sic est principium 
individuationis, quatenus in materia contenta.”

34) J.Stenzel, Studiën zur Entwicklung der platonischen Dialektik von So- 
krates zu Aristoteles (2e Aufl., Leipzig und Berlin 1931), S. 112 ff.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 17

en individueel door de uitsluiting van het ontelbaar andere, moest het 
tegehjk de samenvatting (symplokè) zijn van alle hoogere en meer 
algemeene wezensbepalingen 35).

Op de ondeelbaarheid, het «rs/asv, kwam het hier aan, en het was 
juist Democritos, die den weg van het al-omvattende, alle veelheid 
uitsluitende zijnsbegrip van Parmenides naar de oneindige veelheid 
der ondeelbare wezensvormen gewezen had. Uit de quantiteit alleen 
liet zich deze ondeelbaarheid niet verstaan, want het quantitatieve is

*5) Sophistès LU (268 C), waar de symplokè of syndesmos aldus wordt om­
schreven: OljKotiv avoS/ia-u/uev ixiitoïi, Ka.3-0t.7rep epcTrpocr^eu, róuT/spea tn/pLTrXk^avrtq 
a.7ri reXeuTr.q s-tt apy^jpv (Zullen wij nu niet, gelijk vroeger, zijn naam (nl. be- 
hoorend bij het wezen van den sophist) tot een geheel verbinden, doordat wij 
alles, van het laatste tot het eerste, in elkander vlechten?).

Sophistès XVI (229 D): ixAAa yap en Kat tóïjto o-KeTTricv, ap' aropeov
rjSyj ktrri ttAv rj nvx ïy^ov Staipemv a^iav eTTOivu/Lctac' (Nog hebben wij echter ook 
dit te overwegen of dit geheel reeds een in-dividu is, of dat het een zekere twee- 
deeling in zich bevat, die waard is met een benaming genoenid te worden).

Sophistès XLI (257): Kai ri öv ap’ nfnv, otraTrep éari rdAha, Kard TocraÖTa 
cu< 'étTTiv. ’iKeïva ydp ook '6v eu pcèv aoro io-nu, 'aTripavra Sè rov dpt3pLO-o rdkX 
OOK 'éTTiv do’ (En het zijnde is ons dus in al die betrekkingen niet met zich 
ident, waarin al het andere is. Want doordat dit andere dit bepaalde zijnde niet 
is, is het laatste zelve een individu (een enkeling); het ontelbaar andere echter 
is het niet).

Politikos XXII (281 C): Uórepov obv T,puv 'o Trepl rr,q btpaonKr,g Xóyoq, ob 
7rpoeiX6fj.e3x fiépoog, tKxvtog 'éa-rxi Sttopta-ptévog, ’edv 'ap xoriiV rióv èTripeeXettav, 
OTTÓa-xi Trep't rgv kpedv i<r3r,Ta, ’etg T'r,v KxhXia-rriv Kdi pLey'n7T-r\v TrxtrCi-o n^öifzev’ 
r, héyoipcev fièv dv n dhr}3èg, ob pigv traipig y obSè reheov, Trp'tv dv Kxi rxÓTxg 
abrr.g ordtrag Trepcehoijtiev; (zal nu door ons het wezen van dat deel der weef­
kunst, waaraan wij de voorkeur geven, voldoende zijn afgegrensd, wanneer wij 
haar onder alle bemoeiingen, die op de wollen kleeding gericht zijn, als de 
schoonste en gewichtigste vaststellen? Of zouden wij wèl iets waars, maar vol­
strekt niet duidelijks noch bevredigends zeggen, alvorens wij haar wezen ook van 
deze alle afzonderden?).

Deze geheele leer van den Sophistès en den Politikos i. z. het zijnde, hetzelfde 
en het verschil met het ontelbaar andere ligt, naar Prof. Dr F. M. Cornford 
in zijn Plato’s Cosmology (The Timaeus) London (1937) p. 60 fl. heeft aange­
toond, ten grondslag aan de leer van den Timaios in zake de samenstelling van 
de wereldziel (Timaios 35 A). Maar ook in Tim. SS, waar de samenstelling van 
het wereldlichaam wordt uiteengezet, vindt men reeds de uitspraak, dat dit 
lichaam zoo is samengesteld, dat het is „individu, doordat niets is overgelaten, 
waaruit iets anders van dit eidos of dezen wezensvorm zou kunnen tot aanzijn 
komen”, hetgeen Cornford blijkbaar over het hoofd zag.

Het individueele komt dus aan den on deelbaren zijnsvorm 
zelve toe als negatie van het ontelbaar andere. Dit laatste is het 
per, o'j van het d'J, dat het laatste individualiseert.

Bij deze platonische opvatting van het individualiteitsprobleem knoopt in de 
hoog-middeleeuwen Henric van Gent (begin 13e eeuw—1293), een der groote 
bestrijders van het aristotelisch-thomistisch individualiseeringsprincipe, aan, met 
zijn leer, dat het principium individuationis niet in de materie, maar in de negatie 
schuilt, doordat de vorm in het suppositum (de substantie als subject) ongedeeld, 
individueel, singulier, ondeelbaar en verschillend van ieder anderen wezensvorm 
geschapen werd. Wij komen op deze theorie hieronder in den tekst terug; ik 
vond in de literatuur nergens haar verband met de platonische leer i. z. het 
atomon eidos uit de Sophistès in het licht gesteld.

Over de platonische leer zelve heeft Stenzel in zijn Studiën zur Entwicklung 
der platonischen Dialektik von Sokrates zu Aristoteles (2e Aufl. 1931) S. 54 ff. 
verrassend licht verspreid.
Phil. Re}. '44 2



18 PROF. DR H. DOOYEWEERD

op zich zelve genomen tot in het oneindige deelbaar. Maar het Demo- 
critisch „atomon” is inderdaad een tSia., een on-zinnelijke „wezens­
vorm”, die in zijn theoretische definitie geen verdere deeling toelaat, 
en tot het eeuwige, ongeworden zijn behoort. Ook getal en ruimtelijk­
heid (gestalte, ordening en ruimtelijke positie) worden hier als nadere 
bepalingen tot het zijn in den zin van het grieksche vorm-motief ge­
rekend 36). De geometrische vorm wordt slechts ondeelbaar in den 
zijnsvorm van het atoom. Aan het atoom komt toe de eleatische eigen­
schap van het ondeelbare overal gevulde zijn.

Het is bekend, dat Plato in zijn Politeia de getallen en geometrische 
vormen met de eigenlijke wezensvormen (£"^>1) in de intelligibele vorm- 
wereld plaats geeft, die aan de wereld der zinnendingen transcendent is. 
Hij kent echter geen quantitatieve verveelvoudiging van het eidos in 
de materieele dingen.

Terwijl dus Plato het atomon eidos als transcendent aan het indi- 
vidueele zinnelijk waarneembaar ding vatte, zocht Aristoteles het in 
dit laatste, als empirisch verwerkelijkt ondeelbaar eidos 37).

Maar den laatsten grond der verenkeling van dit eidos zoekt hij in de 
„materie” in haar quantitatieve bepaalbaarheid en niet, gelijk Demo- 
CRITOS, in den actueelen mathematisch bepaalden zijnsvorm op zich 
zelve. Want in Aristoteles’ gerijpte conceptie is de quantiteit een 
categorie der materie geworden, is zij zelve in haar zuiver mathematisch 
karakter tot vo^rri, tot „intelligibele materie” gedegradeerd 38). Zij 
heeft dus haar plaats in de uorm-wereld van het zijn verloren. De vorm 
waarborgt nog slechts de actueele begrenzing van de potentieele deel­
baarheid der materie. Zonder vorm dus geen werkelijke individuahteit.

Het „kenön”, het ledige, met zijn aan de roy^rj (anangkè) onderworpen 
Sivri en waardoor Democritus zjjn atomen tot bepaalde vergankelijke
vorm-verbindingen laat komen, mag persé niet, gelijk geregeld geschiedt, als 
„ledige ruimte” in den modernen zin van Newton worden gevat. Het „ledige” 
krijgt hier eerst beteekenis vanuit Parmenides’ metaphysische omschrijving van 
den waarachtigen zijnsvorm als overal gevuld met zijn. Vgl. Diels-Keanz, Die 
Fragmente der Vorsokratiker (5e Aufl. 1934). B. Fragm. 24: ^rav S’ ifirXtóv
ktTTiV ZÓVTOq'

In tegenstelling tot deze „gevuldheid met zijn van den zijnsvorm” is de eeuwig 
bewegende hulè of „materie” ledig aan zijn en in dien zin een /ah ov.

Het kenon of apeiron wordt door Democritos wezenlijk als materieprincipe 
in den griekschen zin van chaotische, in zich vorm-looze, wording (beweging) 
genomen (de oerbeweging is rw kei/w), en als zoodanig uitdrukkelijk een/ah si/, 
een relatief niets genoemd. Newtons absolute ruimte daarentegen is volkomen 
geometrisch bepaald in zijn drie dimensies en heeft volgens hem een zelfstandig 
statisch bestaan, los van de „materieele punten”, die zich in haar zouden bewegen.

^7) Vgl. Stenzel, Zahl und Gestalt bei Platon und Aristoteles (2e Aufl. 1933), 
S. 128 ff.

®^) Met. Z, 1036a: „De materie is echter deels zinnelijk, deels intelligibel, zin­
nelijk als erts, hout, en in ’t algemeen alle bewogen materie, intelligibel, de in 
het zinnelijke voorhandene, niet voorzoover zij zinnelijk is, van welken aard het 
mathematische is.” (Ik volg de vertaling van dr EUG. Rolfes, Aristoteles’ 
Metaphysik, Leipzig 1904).



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 19

De thomistische opvatting van het individueele tegenover 
het moderne mathematisch individualisme.

Intusschen zou men zich zeer vergissen, wanneer men in deze aris- 
totelisch-thomistische opvatting van de individualiteit als „quantitatief- 
materieele verenkeling” van den wezensvorm, het prototype van het 
moderne quantitatief en „individualiteitsloos” individualisme zou zien. 
Dit laatste ontsprong aan het modern-himianistisch grondmotief van 
natuur en vrijheid, en nader aan de mathematisch-mechanistische con­
ceptie van het humanistisch wetenschapsideaal met zijn deterministi­
sche beheerschingstendens, die aan de grieksche gedachtenwereld prin­
cipieel vreemd was.

Het sloot al het typisch-specifieke en al het qualitatieve buiten het 
individu-begrip. Het „individu” werd op echt rationahstische wijze een 
exemplarisch geval van de algemeene (bloot modaal en niet typisch 
gevatte) wetmatigheid: in het rijk der „natuur” van de algemeene 
natuurwet, in het rijk der „vrijheid” van de autonome zedewet (Kant).

Daarentegen is zoowel de platonische als de aristotelisch-thomistische 
opvatting van de individualiteit georiënteerd aan het grieksche vorm- 
materiemotief, waarbij de vormen in hun verbijzondering als typische 
species worden gevat, die op universalistische wijze in een trapsgewijze 
verband zijn geordend, dat in een hoogsten vorm zijn bekroning vindt.

Voor het typische en qualitatieve heeft het aristotelisch uorm-begrip 
plaats: voor het typische (specifieke) in den suhstantieelen, voor het 
qualitatieve in den accidenteelen vorm.

Maar het subjectief-individueele voegt aan de typiciteit van het vorm- 
begrip niets meer toe 39); het wordt op rekening van het materie- 
principe gesteld en wordt slechts als quantitatieve verenkeling van den 
typischen en qualitatieven vorm gevat.

De dialectische spanning tusschen het vorm-typische 
en het individueele binnen het aristotelisch-thomistisch 
substantiebegrip.

Hierdoor ontstaat een echt dialectische spanning tusschen het vorm- 
typische en het individueele in het begrip der samengestelde substantie, 
dat opnieuw het dualistische karakter van het allesbeheerschend vorm- 
materiemotief demonstreert.

Het subjectief-individueele stamt immers volgens de aristotelisch- 
thomistische opvatting niet uit den vorm, maar uit zijn dialectisch 
tegendeel: de materie. En de laatste kan in haar puur-quantitatieve be- 
paalbaarheid geen structuur aan de individualiteit geven.

Structuur krijgt de individualiteit eerst in een typische groepeering 
harer modale aspecten binnen een individueel geheel.

Zoo openbaart zich de onvergelijkelijke individuahteit van een mees­
terwerk als „de Nachtwacht van Rembrandt” in al hare aspecten. Maar

®9) Zoo verklaart zich dus de hierboven vermelde uitspraak van Sertillanges, 
dat het bij de subjectieve individualiteit er om gaat, een onderscheid te vinden, 
dat in werkelijkheid geen onderscheid is, omdat het de soort op geenerlei wijze 
aantast.



20 PROF. DR H. DOOYEWEERD

deze individualiteit is ontegenzeggelijk typisch aesthetisch geqtuilifi- 
ceerd en neemt haar oorsprong uit de intentioneele aesthetische ver- 
beeldingsacte van den kunstenaar.

Zij is slechts, bij de objectieve verwerkelijking dezer conceptie in het 
materiaal, typisch gefundeerd in een objectieven cultuurvorm: de vrij 
gevormde gestalten der groep, die de Nachtwacht samenstellen en de 
clair-obscur-vorm van de diffuse verf-verdeeling, welke Rembrandt aan 
het verfmateriaal gaf.

En deze typische aesthetische vorm-qualificatie drukt zich in alle 
aspecten der individualiteit uit, dus ook in het getalsaspect: in het aan­
tal figuren, het aantal der gebruikte kleur-nuances enz.

Want nimmer — bij geen enkel werkelijk bestaand ding — is het 
individualiteitstype in de aspecten van getal en ruimtelijkheid van 
oorspronkelijk karakter en in dien zin het kem-type der individuah- 
teit van het ding. Het dankt hier steeds zijn oorsprong aan de qualificee- 
rende bestemmingsfunctie, resp., voorzoover deze in casu (naar haar eigen 
individualiteitstype) is gefundeerd in de vorm-functie, aan de laatste.

Hoe zou men het individueel-eigene van het kunstwerk ooit kunnen 
vatten als een bloot quantitatieve verenkeling hic et nunc van een 
algemeen vorm-type in een door dit type bepaalde materie?

Hoe zou zijn individualiteit in de „materie” haar oorsprong kunnen 
vinden ?

Wanneer de aristotelisch-thomistische conceptie der individualiteit 
reeds bij een menschelijk vorm-product volkomen in den steek laat, 
hoe zal zij dan rekenschap kunnen geven van de individualiteit van den 
mensch zelve ?

Gelijk bekend, worden de artefacten nóch door Aristoteles nóch 
door Thomas onder de samengestelde substanties gerekend.

Het substantiebegrip is hier slechts toepasselijk op de natuurlijke 
wezens: anorganische stoffen, planten, dieren en menschen, die in de 
Wijsbegeerte der Wetsidee werkelijkheden van eerste orde worden ge­
noemd, in tegenstelling tot de werkelijkheden van tweede orde, die de 
eerste onderstellen. Maar de aristotelisch-thomistische metaphysica vat 
niettemin de werkelijkheids-structuur van een kunstwerk geheel naar 
analogie van het substantiebegrip en heeft dus geen anderen weg om 
de individualiteit van een kunstwerk te benaderen dan zij ten aanzien 
van de „substanties” is ingeslagen.

Naar zijn ,,substantie” is volgens ARISTOTELES en THOMAS een mar­
meren beeldhouwwerk niets dan marmer als natuurmateriaal.

De door den mensch daaraan gegeven vorm is een puur accidenteele 
en uitwendige en kan geen nieuwe „substantie” in het leven roepen. 
Maar de verhouding tusschen vorm en materie blijft hier ten aanzien 
van de conceptie der individualiteit niettemin volkomen gelijk aan die 
bij de echte substantie.

Nogmaals het scholastisch substantie­
begrip en het naieve dingbegrip.

Dit geeft ons aanleiding nogmaals dit substantiebegrip te confron- 
teeren met het dingbegrip der naieve ervaring.



INDIVIDUAUTEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 21

Wanneer het kunstwerk al geen „substantie” is, dan is het toch in 
elk geval een „ding” van geheel eigen innerlijke structuur en van een 
onvergelijkelijke individualiteit, die uit het materiaal als zoodanig nim­
mer is te verstaan.

In de naieve ervaring wordt het wel principieel onderscheiden van 
een „natuurding” of een „natuurwezen”, maar nochtans als een indi- 
vvdueele ding-eenheid gevat.

Is er dus sterker bewijs noodig om het principieel verschil tusschen 
het metaphysisch substantiebegrip eenerzijds en het dingbegrip der 
naieve ervaring anderzijds aan te toonen?

Want ook de individualiteit der natuurwezens wordt in de naieve 
ervaring nimmer verstaan als een bloot quantitatieve verenkehng van 
een ,,vorm-type” in een „materie”.

Ook zij wordt steeds structureel ervaren. Het geheel is van integrale 
individualiteit en deze individualiteit is door het structuurprincipe zelve 
bepaald. De individualiteit van een paard geeft zich in principieel andere 
structuur dan die van een varenplant en stamt niet uit een materie- 
principe, dat aan het structuurtype innerlijk vreemd blijft.

Het geheele metaphysisch vorm-materie-schema is in zijn typisch 
griekschen zin vreemd aan de naieve ervaring van den modernen 
mensch.

Ongetwijfeld is de vorm-materiaalverhouding bij de cultuur-dingen 
haar volkomen vertrouwd.

Maar de typische polariteit tusschen een principe der chaotische ver­
vloeiing eenerzijds en een principe van zuiver vorm-zijn anderzijds is, 
gelijk wij gezien hebben, een religieus grondmotief van typisch grieksch- 
paganistisch karakter, dat als zoodanig in het religieus bewustzijn van 
den modernen mensch geen klankbodem meer vindt, onverschillig of 
hij uit het schriftuurlijk grondmotief der christelijke religie, dan wel 
uit het humanistisch grondmotief van natuur en vrijheid leeft.

En het metaphysisch substantiebegrip, hoezeer het uit het vorm- 
materiemotief zijn uitgang nam, had zelfs met de naieve ervaring van 
den antieken mensch geen andere gemeenschap dan het grondmotief.

Want het berustte op een verzelfstandiging van een theoretische ab­
stractie en primair van de zelve, een verzelfstandiging, die aan
de naieve ervaring naar haar algemeengeldige structuur volkomen 
vreemd is.

Het beste bewijs hiervoor is, dat de grieksche metaphysica zich na- 
drukkehjk tegen de naieve ervaring keerde en haar ideaal der 9-£t0|0/a 
als een nieuwe religie tegenover de volksreligie van de groote massa 
stelde.

De idee der individualiteits-structuur en het ding­
begrip der naieve ervaring. De individualiteits- 
structuur als typische tijds-structuur.

Daarentegen moeten wij weder opmerken, dat de idee der individuali­
teits-structuur, gelijk zij door de Wijsbegeerte der Wetsidee is ont­
wikkeld, wezenlijk van het gegeven der naieve dingervaring theoretisch 
rekenschap geeft. Zij is vanuit het schriftuurlijk scheppingsmotief der

HermanDooyeweerd.nl



22 PROF. DR H. DOOYEWEERD

Woordopenbaring ontworpen en gegrond in het inzicht, dat de indivi- 
dvMliteits-stTnicturen der werkelijkheid wezenlijke tijds-structuren zijn 
van typische geaardheid, evenzeer als de modale structuren der onder­
scheidene werkelijkheidsaspecten (als die van getal, ruimtelijkheid, be­
weging, organisch leven, gevoel, het logisch analytische, het historische, 
het symbolische enz. enz.) als wezenlijke modale tijdsstructuren der wer- 
kehjkheid moeten worden gevat

Daarom kunnen deze structuren nimmer meer waarborgen dan een 
tijdelijke, d. i. een hetrekkelijke, eenheid in de verscheidenheid harer 
aspecten, resp. harer modale structuurmomenten.

Dit is ook bij de individualiteits-structuren evident, wanneer men er 
zich slechts rekenschap van geeft, dat zij een typische uitdrukking zijn 
van den kosmischen, heel de tijdelijke werkelijkheid naar al haar as­
pecten omspannenden, tijd in diens onverbrekelijke correlatie van wets- 
en subjectszijde. De tijd is, naar de wetszijde bezien, tijdsorde, d. i. een 
orde van vroeger en later voor een individueelen subjectieven tijdsduur 
binnen de subjectszijde der werkelijkheid.

En zoo is iedere individualiteits-structuur implicite een typische tijds­
orde voor den individueelen bestaansduur van het subjectieve ding of 
wezen, dat zich in deze structuur een typische wet voor zijn individueel 
bestaan ziet voorgeschreven.

Zoo is de subjectieve bestaansduur van een plant onderworpen aan 
de tijdsorde van haar individualiteits-structuur, die op typische wijze 
het bestaan van dit wezen bindt aan de organische levensfunctie. Want 
in het typisch structuurgeheel van het planten-hchaam komt aan deze 
modale functie de typische rol van qualificeerende of bestemmings- 
functie toe.

Daarentegen is b.v. de individueele bestaansduur (de tijd in den 
subjectieven zin van tijdsduur) van een radio-actief element door de 
individualiteits-structuur dezer stof op typische wijze aan de physisch- 
chemische functie gebonden. Want in de individualiteits-structuur van 
het element komt aan deze modale functie de typische rol van qualifi­
ceerende of bestemmingsiunctie toe.

En zoo is verder b.v. de individueele bestaansduur van een kunst­
werk als de „Hermes van Praxiteles” door de individuahteits-structuur 
van de laatste op typische wijze gebonden aan de aesthetisch gequalifi- 
ceerde vorm-functie in het modale historisch cultuuraspect. Zoolang 
deze cultuurvorm in zijn aesthetische qualLficatie zich in het marmer- 
materiaal kan handhaven, zoo lang blijft het kunstwerk als individueel 
geheel bestaan.

Individualiteits-structuur en individualiteit verhouden 
zich als wetstype en daaraan onderworpen subject.

De verhouding tusschen de individuahteits-structuur en de individua- 
hteit zelve, wordt daarmede volkomen duidelijk.

Vgl. hierover nader mijn verhandeling: Het tijdsprobleem in de Wijsbe­
geerte der Wetsidee II (Phil. Ref. 5e jrg. 1940, blz. 19vlg.).



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 23

De eerste is een typische wet der subjectieve individualiteit, en de 
laatste is aan deze wet als subject onderworpen.

Het subjectieve ding of wezen is intrinsiek en integraal individueel 
binnen het wetmatig kader zijner individualiteits-structuur. De indivi- 
dualiteits-structuur blijft in haar af dalende reeks van typiseeringen 
vanaf het radicaal-type tot het stamtype, het variabiliteitstype en het 
niet verder getypiseerde elementair type, van wetmatig karakter. Het 
bereikt nimmer zelve de eigerdijke individualiteit van het subject. Want 
wet en subject zijn, ondanks hun onverbrekelijke correlatie, nimmer 
tot elkander te herleiden.

Deze geheele wijsgeerige conceptie van de individualiteits-structuur 
als een intrinsieke tijdsfiguur der werkelijkheid is in principieele over­
eenstemming met het gegeven der naieve ervaring i.z. de relatieve duur­
zaamheid der individueele dingen in de wisseling hunner deelen en 
zinnelijke hoedanigheden. Want relatieve duurzaamheid is slechts in 
den tijd mogelijk. Het aristotelisch-thomistisch substantiebegrip daaren­
tegen laat den tijd slechts toe als een volstrekt uitwendige maat der 
beweging, een categorie die aan de „substantie” niet in „absoluten 
zin” toekomt. Ook de thomistische metaphysica eischt voor haar sub­
stanties zelve als absolute betrekkingspunten van al hare accidentia 
tijd-loosheid op, al moet zij erkennen, dat de composita door het mate- 
rieprincipe aan de vergankelijkheid onderworpen zijn. Want de tijd 
is hier slechts een accidenteele bepaling van het „compositum per 
së”, als ding op zich zelve; hij is niet intrinsiek aan de „substanties” 
eigen.

Juist deze metaphysische pretentie is aan het simpele identiteits- 
oordeel der naieve ervaring principieel vreemd.

De idee der individualiteitsstructuur geeft voorts vooral hierdoor 
inderdaad rekenschap van de naieve ding-ervaring, dat zij iedere ver­
zelfstandiging van een geabstraheerd complex modale functies van een 
ding bij den wortel afsnijdt.

Een steen onderscheidt zich niet hierdoor van een plant of een dier, 
dat hij in andere of in een minder aantal aspecten fungeert. Want zoo- 
dra men, gelijk de Wijsbegeerte der Wetsidee doet, de structureele 
subject-objectrelatie in de tijdelijke werkelijkheid in rekening stelt, 
moet worden erkend, dat alles, wat individueele werkelijkheid bezit, 
’t zij in subjects- ’t zij in objectsfunctie, in principe in alle modale 
aspecten der werkelijkheid zonder onderscheid fungeert.

Iedere individualiteitsstructuur omspant dan ook den geheelen mo- 
dalen horizon van den tijd in al zijn onderscheiden aspecten. Want deze 
horizon vormt een integralen, onverbrekelijken samenhang van modale 
aspecten, die geen dicho-tomie toelaat.

Het principieele onderscheid tusschen de individualiteitsstructuren 
schuilt slechts in de typische wijze, waarop daarbinnen de modale as­
pecten tot een geheel zijn gegroepeerd. Gelijk in de modale structuren 
der binnen hun wetskringen besloten aspecten een modale zin-kern valt 
aan te wijzen, die de geheele modale structuur met haar analogische 
en anticipeerende zin-momenten qualificeert en haar het onherleidbaar 
karakter opdrukt, zoo is in de individualiteits-structuren (wanneer wij 
althans de uitzonderlijke „act-structuur” van het menschelijk lichaam



24 PROF. DR H. DOOYEWEERD

buiten beschouwing laten 4i) steeds een qiialificeerend modaal aspect 
aan te wijzen, dat aan de individualiteits-structuur haar onherleidbaar 
type opdrukt. En deze qualificeerende modale functie typiseert zich in 
de afdalende reeks van radicaal-type, stam- en variabiliteitstype en ele­
mentair type.

Ook dit is met het gegeven der naieve dingervaring in onbetwistbare 
overeenstemming. Want deze ervaring vat de individueele dingen zeer 
bepaaldelijk in die structureele subject-object-relatie, die den inte­
gralen samenhang der modale aspecten intact laat, terwijl daarentegen 
de theoretische gegenstandsrelatie dien samenhang theoretisch (d. i. 
puur intentioneel, niet in werkelijkheid) uiteen-breekt. Zij kent zonder 
bedenking ook aan anorganische dingen, planten, dieren en kunstwerken 
objectief-normatieve eigenschappen toe, die aan het subjectief normatief 
waardeeringsoordeel onderworpen zijn. Niets is aan deze ervaring meer 
principieel vreemd dan een afsluiting van de dingen binnen een abstract 
complex van voorlogische aspecten.

Met al deze gegevens is de wijze, waarop het aristotelisch-thomistisch 
substantie-begrip het probleem der individualiteit stelt, in strijd.

De religieuze depreciatie van het individueele 
in de aristotelisch-thomistische metaphysica.

In het religieus bepaalde gedachtenkader der aristotelische wijsbe­
geerte beteekent de terugvoering van de individualiteit der composita 
op de „materie” als „principium individuationis” een onmiskenbare 
depreciatie van het individueele als zoodanig. Want het materieprincipe 
is hier het beginsel der onvolmaaktheid. De substantieele vorm veren­
kelt zich in de materie door quantitatieve verveelvoudiging en deze 
„verveelvoudiging” is een onvolkomenheid der „samengestelde substan­
ties”. De laatste staan op een lagere trap van zijn dan de eenvoudige 
vorm-substanties, welker wezen met hun vorm samenvalt en geen ver­
veelvoudiging binnen dezelfde „soort” gedoogt.

Dit is ook Thomas’ meening. De eenvoudige „vorm-substanties” heb­
ben volgens hem haar „essentie” op meer ware en waardige wijze
dan de samengestelde ^2).

Dat bij de eerste van een wezenlijke individualiteit geen sprake 
kan zijn, springt in het oog.

De zgn. „zelfstandige vorm” is immers, gelijk wij aan het slot van 
ons vorig artikel in het licht stelden, product van een theoretische ab­
stractie, die als zoodanig niet individueel kan zijn. Hij is in de aristote­
lische gedachtenwereld een species, een type, dat zich slechts niet 
„materieel verenkelt”.

Deze laatste bezit geen gedifferentieerde bestemmingsfunctie in een modaal 
aspect der tijdelijke werkelijkheid, omdat het menschelijk lichaam in zijn net­
structuur het vrije uitdrukkingsveld moet blijven van de ziel of geest, die als 
religieuze wortel van het menschelijk bestaan alle tüds-structuren der werkelijk­
heid transcendeert.

■‘2) De ente et essentia (Opusc. ed. cit. p. 390): „Substantiarum vero quaedam 
sunt simplices et quaedam compositae, et in utrisque est essentia; sed in sim- 
plicibus veriori et nobiliori modo”.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 25

Het type nu kan, gelijk wij hierboven zagen, nimmer als zoodanig 
individueel subject zijn. Het kan zich slechts in individueele subjecten 
verwerkelijken, waaraan het gemeen is.

In het aristotehsch systeem was de „forma separata” een residu van 
den platonischen ,,chorismos”, d. i. van de scheiding tusschen intelli- 
gibele „vorm”- en materieele zinnewereld, welke ARISTOTELES overi­
gens zoo scherp bestreden heeft. Maar de dialectiek van het vorm- 
materie-thema dreef hem weer tot de aanvaarding van een zuivere 
denk-activiteit als zelfstandigheid.

In de hoog-middeleeuwsche scholastiek heeft vooral DUNS SCOTUS 
er op gewezen, dat de individualiteit van een afgescheiden vorm nim­
mer kan zijn gelegen in het type, de species (in haar abstracte aristote­
lische conceptie), waaraan men slechts de verveelvoudiging ontzegt. Is, 
gelijk Aristoteles leerde, de materie „principium individuationis”, dan 
kan de „vorm” op zich zelve niet individueel zijn.

De antinomie tusschen deze individualiteits-heschouwing 
en het kerkelijk dogma in zake het individueel voortbe­
staan der menschelijke ziel. De thomistische accomodatie.

De overneming van de aristotelische opvatting i.z. het principe der 
individualiseering moest in de thomistische scholastiek, die van het 
religieuze grondmotief van natuur en genade uitging, tot een aperte 
antinomie voeren tusschen de grieksche metaphysica en het kerkelijk 
dogma inzake het individueele voortbestaan der menschelijke ziel na 
den hchamelijken dood. Deze antinomie bracht de scholastische theologie, 
voorzoover zij Thomas’ conceptie volgde, in niet geringe verlegen­
heid.

Wanneer het principium individuationis voor de „redelijke menschen- 
natuur” uit de „materie” stamt, d. i. hier uit het „materie-lichaam”, hoe 
viel dan het individueel voortbestaan van de „anima rationalis” als sub­
stantie na de afscheiding van het materie-lichaam te handhaven ?

Dit „probleem” bestond voor Thomas’ griekschen leermeester niet. 
Voor Aristoteles is de „anima rationalis” als zoodanig slechts „vorm 
van het materielichaam”, geen substantie (sitr/a). Zij kan dus als zoo­
danig niet los van dit laatste bestaan, maar gaat met het lichaam 
te niet.

Slechts de denk-activiteit als zoodanig, de zgn. nous poètikos („intel- 
lectus agens” bij Thomas) is bij Aristoteles een wezenlijk zelfstandige 
vorm, een actueele ,,vorm-substantie” (ovo-ix), die hij scherp onderscheidt 
van het „denkvermogen” (Sl/vx/xiS), dat als vermogen tot de „redelijke 
ziel” (vorm van het materie-lichaam) behoort.

Deze „actieve nous”, het logisch denken als actus of actualiteit en 
„ousia”, is, ofschoon niet met de godheid als vircrie uorjcréuig eenzelvig, 
niettemin een zuiver vorm-principe. ARISTOTELES heeft in zijn geschrift 
De anima zich alle moeite gegeven te bewijzen, dat deze immer actueele 
denk-activiteit in haar logische begripsvorming niet, gelijk de zinnelijke 
gewaarwording, aan bepaalde lichaamsorganen gebonden is, maar vol­
komen „onvermengd met de materie” en „onafhankelijk van het lichaam” 
zou zijn.



26 PROF. DR H. DOOYEWEERD

Als zij dus geen functie van de „anima rationalis” is, en nochtans in 
deze redelijke ziel werkzaam wordt, dan moet zij van buiten af (^ópxS^tv) 
in de menschelijke ziel inkomen en kan zij als een „zuiver vormprincipe” 
ook niet aan die ziel zijn gebonden. Zij is dus ongeworden en onver­
gankelijk, verheven boven het materieprincipe. Maar zij draagt bij 
Aristoteles geen individueel karakter. Zij is veeleer van volstrekt on­
persoonlijken aard.

Wij komen later op deze aristotelische opvatting nog uitvoerig terug.
Thomas van Aquino had echter de aristotelische conceptie zóó ge­

ïnterpreteerd, dat de „nous poètikos” een werkelijke functie van de 
anima rationalis als zoodanig werd. Alleen zóó was uiteraard een acco- 
modatie aan het kerkelijk dogma mogelijk. Dan moest uiteraard ook 
de anima rationalis niet slechts tot vorm van het „materie-lichaam”, 
maar tevens als geheel tot een „vorm-substantie” worden verheven. 
Ook op dit punt komen wij terug. In het tegenwoordig verband gaat 
het ons alleen om de innerlijke tegenstrijdigheid, waarin ook de aldus 
geaccomodeerde aristotelische zielsopvatting verwikkeld bleef met het 
kerkelijke dogma i.z. de individueele „onsterfelijkheid der ziel”.

Thomas redde zich uit deze moeilijkheid, waarin Aristoteles hem 
niet kon helpen, door een redeneering, die meer vernuftig dan over­
tuigend mag heeten. Allereerst accomodeerde hij, gelijk wij reeds op­
merkten, de aristotelische opvatting, dat de actieve nous aan de men­
schelijke natuur van buiten af is ingeplant, aan de scholastisch-kerke- 
lijke in zake de „anima rationalis” als „eenvoudige substantie” en aan 
de kerkelijke scheppingsleer. Het resultaat van deze aanpassing was de 
reeds in de patristiek ijverig bediscussieerde psycho-creatianistische 
theorie, die het stempel van de onmogelijke poging tot synthese tus- 
schen het schriftuurlijk scheppingsmotief en het grieksche vorm-motief 
aan het voorhoofd droeg; Daar de „redelijke ziel” blijkens haar theo­
retische denkactiviteit, die ,,onafhankelijk van het materie-lichaam” is, 
als „geestelijke”, zij ’t al „onvolledige substantie” op zich zelve kan 
bestaan, moet zij afzonderlijk door God geschapen zijn en nog steeds 
afzonderlijk aan het lichaam worden ingeschapen; daar zij volgens 
haar aard de substantieele vorm van een materielichaam is, moet zij 
door God in een lichaam zijn ingeschapen, waarbij zij past. Beide stel­
lingen laten zich met elkander vereenigen, wanneer men zegt; de ziel 
is als vorm van het lichaam geschapen met het oog op een individueel 
lichaam en in verhouding tot dit lichaam. En door deze verhouding 
wordt zij geïndividualiseerd, nl. door de verhouding tot het getal der 
lichamen. Dit wil dus zeggen, dat de menschelijke zielen alleen naar 
het getal van elkander verschillen! De individualiseering der zielen is 
dus niet door de quantitatieve materie der lichamen veroorzaakt, maar 
is slechts in verhouding tot het getal der lichamen door God zelf be­
werkt 43).

Summa contra gentiles II, 75 (ed. cit. p. 310): „sicut enim animae humanae 
secundum suam speciem competit quod tali corpori secundum speciem uniatur 
ita haec anima differt ab illa numero solo, ex hoe quod ad aliud numero corpus 
habitudinem habet; et sic individuantur animae humanae, et per consequeiis in- 
tellectus possibilis, qui est potentia animae humanae, secundum corpora, non 
quasi individuatione a corporibus causata” („want gelijk het aan de mensche-



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 27

En ofschoon dus haar individualiteit „occasioneel” van het lichaam 
afhankelijk is bij haar ontstaan, behoeft daarom haar individualiteit 
niet te vervallen, wanneer het lichaam vernietigd is. Want daar zij een 
„absoluut zijn” (d. i. een van het lichaam onafhankelijk „zijn”) heeft, 
waarin zij de individualiteit heeft verworven, blijft dit „zijn” altijd 
geïndividueerd. Waarom ook de Arabische wijsgeer Avicenna zeide, 
dat de individualiseering en vermenigvuldiging der zielen van het 
lichaam afhankelijk is in haar beginsel, maar niet naar haar doel 44).

Deze thomistische constructie kreeg implicite haar officieele kerke­
lijke sanctie door het Ve Lateraansch concilie onder paus Leo X, nadat 
reeds het concilie van Vienne (1312) de aristotelisch-thomistische leer 
van de ziel als substantieelen vorm van het lichaam had aanvaard! 45)

Sertillanges’ verdediging van de thomistische constructie.
Sertillanges acht, wanneer men althans met de grondbeginselen van 

het thomistisch stelsel accoord gaat, deze constructie alleszins afdoende.

lijke ziel overeenkomstig haar specifieke geaardheid toekomt met zulk een 
bepaald lichaam overeenkomstig diens specifieke geaardheid vereenigd te worden, 
zoo verschilt deze ziel van gene alleen naar het getal, en wel daardoor, dat zij 
bij een naar het getal ander lichaam past; en zoo worden de menschelijke zielen 
en dientengevolge het receptieve intellect, dat een vermogen der menschelijke 
ziel is, geïndividualiseerd overeenkomstig de lichamen, niet als door een indivi- 
dueering, die door de lichamen veroorzaakt zoude zijn”).

44) De ente et essentia, cap. 6: „et licet individuatie eius ex corpore occasio- 
naliter dependeat, quantum ad sui inchoationem, quia non acquiritur sibi esse 
individuatum nisi in corpore cuius est actus, non tarnen oportet ut, destructo 
corpore, individuatie pereat; quia quum habeat esse absolutum, ex quo acquisitum 
est sibi esse individuatum, ex hoe quod facta est forma huius corporis, illud esse 
semper remanet individuatum; et ideo dicit Avicenna quod individuatie anima- 
rum et multiplicatio dependet ex corpore, quantum ad sui principium, sed non 
quantum ad sui finem”. De vertaling vindt de lezer bijna woordelijk in den tekst.

45) Hier werd na verwerping van de averroistische stelling i. z. de sterfelijk­
heid der menschelijke ziel en de eenheid der anima intellectiva in alle menschen 
letterlijk vastgesteld: „cum illa (anima rationalis) non solum vere per se et 
essentialiter humani corporis forma existat, sicut in can. fel. ree. Clem. V prae- 
decess. nostri in gener. Vienn. Concil. edito continetur; verum et immortalis et 
pro corporum, quibus infunditur, multitudine singulariter multiplicabilis, et 
multiplicata, et multiplicanda sit” (daar zij [de redelijke ziel] niet alleen waar- 
Ijjk op zich zelve [als substantie] en wezenlijk als vorm van het menschelijk 
lichaam bestaat, zooals in den canon van onzen zaligen voorganger Clemens V 
vastgesteld op het algemeen concilie van Vienne is vervat; maar zij ook onster­
felijk en naar verhouding tot het getal der lichamen, waarin zij wordt ingestort, 
afzonderlijk verveelvoudigbaar, en verveelvoudigd is en verveelvoudigd moest 
worden).

Men ziet hier een proces van toenemende verstrikking der kerkelijke leer in 
de scholastische philosophie met haar vorm-materiemotief als grondmotief voor 
de opvatting der menschelijke natuur!

Wanneer nu een scholastische richting in de gereformeerde theologie beproeft 
bepaalde scholastische formuleeringen in enkele buitenlandsche gereformeerde 
belijdenisschriften (zooals den term „anima rationalis” en de omschrijving van 
ziel en lichaam als twee „substanties”) voor bindende belijdenispunten uit te 
geven en daarmede de Wijsbegeerte der Wetsidee als in strijd met de gerefor­
meerde belijdenis voor te stellen, dan kan men zich indenken, hoezeer hier de 
scholastiek een gevaar blijkt voor de schriftuurlijke opvatting der confessie. 
Zulk een standpunt ten aanzien van de confessie is Roomsch, maar niet refor­
matorisch !



28 PROF. DR H. DOOYEWEERD

De bijzondere kenmerken van ieder mensch, zoo betoogt hij, behooren 
volgens Thomas naar hun oorsprong tot de materie. Daarmede is dus 
aan de erfelijkheid groote speelruimte gelaten 46) ^ zonder dat daardoor 
de „inwerkende hoogere oorzakelijkheid van Gods scheppingsdaad wordt 
aangetast”. En waar anders dan in de materie zouden de individueele 
kenmerken van den mensch hun oorsprong vinden ? Wanneer de zielen 
zich reeds „op zich zelve” (secundum se ipsas) zouden onderscheiden, 
dan zouden de individueele verschillen hun oorzaak moeten vinden in 
een formeele of wezensverscheidenheid. Want de ziel is de wezensvorm 
van het lichaam. De menschelijke zielen zouden dan, evenals de zelf­
standige geesten, soortelijk van elkander verschillen, en dat zou dan 
beteekenen, dat wij als menschen niet meer „dezelfde redelijke natuur” 
zouden hebben. Want de menschelijke natuur is door de „redelijke ziel” 
als wezensvorm bepaald. Wil men deze consequentie ontgaan, aldus 
Sertillanqes, dan moet men noodzakelijk Thomas’ stelling aanvaarden, 
dat wij ons als menschen slechts door het getal van elkander onder­
scheiden en derhalve slechts door de „materie” geïndividualiseerd zijn, 
die de „oorsprong van het getal is”. Men moet dus zeggen, dat al onze 
individueele verschillen als mensch materieele oorzaken 47) hebben en 
wel in dezen zin, dat Gods scheppingskracht, die de ziel in en voor het 
lichaam in het aanzijn roept, haar naar de maat des lichaams laat ont­
staan. En daaruit volgt weer, dat na het vergaan van het lichaam de 
ziel niettemin deze verhouding tot en aangepastheid aan het laatste 
bewaart. Zij blijft dus geïndividualiseerd en wel in zekeren zin door de 
„materie”, ook al is zij niet meer met het,,materielichaam” verbonden 48).

Wij staan hier intusschen voor een typisch voorbeeld van scholastische 
redeneerkunst, die slechts den thomistischen scholasticus kan overtui­
gen, omdat het religieuze grondthema, waarvan hij uitgaat, nu eenmaal 
de accomodatie van het schriftuurlijk grondmotief der christelijke religie 
aan de aristotelische conceptie van het vorm-materiemotief en omge­
keerd eischt.

De grondbeginselen der aristotelische metaphysica voeren tot de aan­
vaarding van de „materie” als individueerend principe voor de „samen­
gestelde substanties”. Of dit aristotelisch beginsel de eigenlijke indi­
vidualiteit in de gegeven werkelijkheid raakt en of het met het schrif­
tuurlijke scheppingsmotief intrinsiek strookt, maakt geen punt van over­
weging uit. Wat dit laatste betreft: de natuurlijke rede is immers auto­
noom en kan dus buiten het licht der Openbaring haar metaphysica 
opbouwen, die echter door een soort „harmonia praestabilita” wonder­
wel bij de Roomsche kerkleer blijkt te passen. Daar echter het indi­
vidueel voortbestaan van den mensch in de geestelijke wortel-eenheid 
van zijn existentie door de Schrift uitdrukkelijk is geopenbaard, moet

46) Dit is weer een voor de neo-scholastiek typische methode, Thomas’ meta­
physica aan te passen aan de moderne wetenschap. Of de moderne erfelijkheids­
leer met Thomas’ metaphysica vereenigbaar is, is zeer dubieus. Zijn „materie- 
begrip” is immers een radicaal ander dan dat der moderne natuurwetenschap.

47) Thomas zegt echter in de boven geciteerde uitspraak, S. c. g. II, 75 uit­
drukkelijk, dat de individualiteit der anima rationalis niet door het materie- 
lichaam is veroorzaakt.

48) a.w. S. 126.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 29

een constructie worden gevonden, die de beide, radicaal met elkander 
strijdige, stellingen schijnt te kunnen verzoenen, al komt daarbij Aris- 
TOTELES niet minder in het gedrang dan de Openbaring in zake het 
Goddelijk scheppingswerk.

Daartoe wordt eerst de befaamde psycho-creatianistische theorie ten 
tooneele gevoerd: God schept nog steeds iedere menschelijke ziel af­
zonderlijk ! En dat niettegenstaande Gen. 2 : 1 en 2 uitdrukkelijk leert, 
dat Gods scheppingswerk volkomen voltooid is en dus volgens de Schrift 
geen nieuwe scheppingsdaden meer plaats vinden.

En is eenmaal deze weg van geknutsel met de Heilige Schrift inge­
slagen, dan kan men natuurlijk weer een stap verder gaan en de „voort­
gaande schepping” van de „animae rationales” zóó construeeren, dat zij 
zich aan de aristotelische leer in zake de „materie” als individualiseerend 
principe aanpast.

Maar het wijsgeerig denken, dat zich hier zelfs op het gebied der 
menschelijke zelfkennis autonomie toekent, bevindt zich bij al deze 
spitsvondige constructies in de ijle lucht der speculatie, die in geen 
enkel gegeven der werkelijkheid, noch van de tijdelijke realiteit, nóch 
van de goddelijke Woordopenbaring steun vindt.

Men kan in dezen trant alles bewijzen!
De geheele psycho-creatianistische theorie is, evenals haar tegenvoet- 

ster: de (althans in haar oorspronkelijken vorm) „materialistisch”- 
traducianistische, ontsprongen uit het dialectisch grondmotief van vorm 
en materie in zijn onmogelijke accomodatie aan de Schrift 49).

Waarom leerde Aristoteles, dat het actieve theoretische denken 
,,van buiten af” in de menschelijke ziel moet inkomen en werkzaam 
worden? Omdat de theoretische denk-activiteit in de grieksche meta- 
physica van goddelijk karakter wordt geacht en als zuivere ,,vorm- 
activiteit” niet aan de vergankelijkheid der materieele vormen mocht 
worden prijsgegeven s®). God is immers volgens ARISTOTELES de zuivere 
theoretische denk-activiteit als „absolute actueele vorm” ?

Wanneer men dus deze aristotelische opvatting tot de anima rationalis 
zelve uitbreidt, die immers de „vorm” van het „materielichaam” is, dan 
bhjft men — ondanks alle afwijking van ARISTOTELES — geheel binnen 
het kader van het grieksche grondmotief, onverschillig of men nu het 
aristotelische S-iifixS-sii als ,,schepping” interpreteert, of het in zijn oor­
spronkelijken zin laat staan, waarin het, naar Nuyens heeft aangetoond.

•*®) Daarom heeft het ook geen zin bepaalde schriftteksten ter adstructie van 
deze theorie aan te voeren. Men legt immers van te voren in deze teksten het 
Grieksche vorm-materiemotief en benadert ze niet uit het grondmotief der Woord­
openbaring zelve. Men denke slechts aan Gen. 2 : 7, een der „loei classici” van 
het psycho-creatianisme. Om in dezen tekst deze „theorie” terug te vinden, moet 
men beginnen hem los te maken van Gen. 2 : 1 — 2, en vervolgens den „levens­
adem” interpreteeren in den griekschen zin der „anima rationalis” als sub- 
stantieelen vorm van een „materielichaam”. Is zulk een „exegese” nog ernstig 
te nemen? Men ga dan liever een stap verder en spreke het met Thomas openlijk 
uit, dat men reeds uit Aristoteles de schepping van de menschelijke „ziel” kan 
leeren ! Aldus Thomas in zijn geschrift: De unitate intellectus contra Averrmstas 
(Opuscula ed. cit.).

®®) Aristoteles, De generatione Animalium 736 h 27—28 (2e boek, cap. 3): 
XdTTiTxi Ss TZ'j 'jo'jv [xcvsv B-CpxSsv STTSKriivXl KM S-S'SV s'ivxt fxóvov



30 PROF. DR H. DOOYEWEERD

door Aristoteles bedoeld was, nl. in tegenstelling tot de physis in den 
zin van het natuurlijk wordingsproces van het levend lichaam 5i).

De innerlijke antinomie in de thomistische constructie.

Overigens is de antinomie, die Thomas met zijn constructie poogde 
op te lossen, daardoor allerminst verdwenen!

Men behoeft, om dit in te zien, slechts Sertillanqes’ eigen betoog 
vast te houden en in scholastischen trant door te denken.

De menschelijke zielen, zoo redeneert hij, kunnen niet op zich zelve 
van elkander onderscheiden zijn, want de „anima rationalis” is een 
„wezensvorm”, die de menschelijke natuur bepaalt.

Zouden dus de „zielen” reeds op zich zelve van elkander verschillen, 
dan zouden de menschen niet meer dezelfde „redelijke natuur” kunnen 
hebben. Maar keert zich deze redeneering niet juist tegen de aanvaar­
ding van een „absolute” individualiteit der „animae separatae” ? Hoe 
kunnen — altijd in den scholastisch thomistischen gedachtengang — 
deze zich, zonder dat de eenheid der redelijke natuur in alle menschen 
wordt opgeheven, nog als „enkelingen” van elkander onderscheiden, 
wanneer zij van het „materie-lichaam” zijn losgemaakt en dus ook niet 
naar dimensionale uitgebreidheid, plaats en tijd van elkander zijn af­
gegrensd ?

Hoe moet men zich overigens denken, dat b.v. de denkactiviteit van 
den mensch zich naar het getal der lichamen zou individualiseeren, wan­
neer de denkactiviteit, gelijk Thomas op Aristoteles’ voetspoor leert, 
volkomen onafhankelijk van het materie-lichaam is ? De quantiteit is 
toch volgens ARISTOTELES en Thomas een categorie der materie ?

Aristoteles kende dan ook, gelijk wij nog zullen zien, geen indivi- 
dueele denk-activiteit.

In de thomistische philosophie wordt weliswaar scherp onderscheiden 
tusschen het abstracte getal (numerus absolutus), dat zich op alles, 
ook op de „geestelijke wezens” laat toepassen, en het concrete oj reëele 
getal, dat uit de deeling van een materieel continuüm ontspringt. Maar 
het abstracte getal kan naar de aristotelisch-thomistische metaphysica 
nimmer principium individuationis zijn. Het heeft immers, anders dan 
het concrete getal, geen positieven grondslag in het „wezen” eener „sub­
stantie” 52).

Dr T. J. C. J. Nuyens S. J., Ontunkkelingsmomenten in de zielkunde van 
Aristoteles (Dekker & v. d. Vegt N.V. Nijmegen-Utrecht 1939) blz. 290 vlg.
“) Sertillanges, a. w. S. 145: „Ueberall also, wo die Wesenheit allein in 

Frage kommt, kann es eine wirkliche Zahl nicht geben, wenn es auch dort wirk- 
lich Vielheit gibt. Ein Geist is nicht ein Drittel von drei Geistern... Hier gibt 
es Einheiten und Einheiten, aber es gibt in keiner Weise die Zahl. Wenn wir 
trotzdem in diesem Fall „zahlen”, so wenden wir eine abstrakte Zahl (numerus 
absolutus) an, die sich in der Tat auf alles anwenden laszt, insofern unser Geist 
gemasz seiner Natur, deren eigentlicher Gegenstand das sinnliche Sein ist, vor- 
geht und gegenüber all seinen Gegenstanden die aus dem Sinnlichen gewonnenen 
Erkenntnisse verwertet”. Vgl. hierbij Thomas, In X Metaph. Z: „Unum secun- 
dum quod est principium numeri ponit aliquid additum ad esse, scilicit ratio 
mensurae, cujus ratio invenitur in unitate, et deinde consequenter in aliis nume- 
ris et deinceps in quantitatibus continuis, et deinde translatum est hoe nomen 
ad alia omnia genera.”



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 31

De eenige positieve grondslag van het reëele getal is volgens de aris- 
totelisch-thomistische opvatting echter weer de uitgehreide materie.

In de zuivere vorm-substanties moge dus een transcendentale eenheid 
en veelheid in den vroeger uiteengezetten zin van „transcendentale 
zijnsbepaling” aanwezig zijn, een wezenlijk quantitatieve eenheid en 
veelheid kan hier geen fundament in hun wezen hebben.

En tenslotte, wanneer de „redelijke ziel” slechts „in verhouding tot” 
een bepaald materielichaam is geïndividueerd, dan kan deze individuali­
teit in elk geval niet tot haar „substantie” behooren.

Zij kan dan slechts relatief accidenteele beteekenis hebben in den zin 
der aristotelisch-thomistische categoriënleer. Want een verhouding is 
een relatie en een relatie is slechts een accidens der substantie. De 
„substantie” zelve der anima rationalis zou dus een en dezelfde moeten 
blijven voor alle menschen en na de afscheiding van het materie-lichaam 
haar accidenteele individualiteit moeten verliezen. De anima rationalis 
separata moge al haar „absolute accidentia”, w. o. de gevoelsfunctie, de 
logische denkfunctie en de moreele wilsfunctie behouden. Deze „acci­
dentia” komen immers volgens de thomistisch-aristotelische categoriën­
leer aan de substantie in zich zelve toe. Maar van een bloot relatief 
accidens, dat geheel van de relatie tot het materielichaam afhangt, kan 
dit toch zeker niet gelden.

Thomas’ betoog, dat aan de „anima rationalis” in haar „absoluut zijn” 
de individuatie in verhouding tot het lichaam is toebedeeld, komt een­
voudig in lijnrechten strijd met de door hem aanvaarde aristotelische 
categoriënleer. Wat aan een „substantie” in „absoluten zin” toekomt, 
kan nimmer iets zijn, dat slechts in verhouding tot iets anders (in casu 
de „materie”) aan de „ziel” is toebedeeld.

Zou de thomistische scholastiek echter haar toevlucht nemen tot het 
argument, dat de verhouding tot het materielichaam een natuurlijke 
relatie voor de menschelijke ziel is, die van haar wezenskarakter niet 
is los te maken, omdat zij immers naar haar „natuur” een suhstantieele 
en maar niet een accidenteele eenheid met het lichaam heeft 53)^ dan 
zou zij slechts terugbuigen naar de oorspronkelijke aristotelische con­
ceptie, die echter voor een „anima separata” geen plaats heeft.

Aristoteles’ uitspraak 'óa-x a.pi^fj.Ci TrakXx, 'óXriv 'éy^sc (alle dingen, die 
vele zijn in getal, hebben materie) 54) imphceert nu eenmaal, dat im- 
materieele vorm-substanties geen veelheid van individuen van dezelfde 
species toelaten.

“) In deze Ijjn ligt Thomas’ uitspraak Summa c. gentiles I, II cap. LXXIII: 
„est proportio animae huius hominis ad corpus huius hominis. Non est igitur 
possibile animam huius hominis ingredi aliud corpus quam istius hominis” (er 
is een verhouding van de ziel van dezen mensch tot het lichaam van dezen 
mensch. Het is dus niet mogelijk, dat de ziel van dezen mensch in een ander 
lichaam dan dat van dezen mensch ingaat). Overigens kent de aristotelische 
categorieënleer geen „natuurlijke relaties”, die tot het innerlijk wezen van een 
substantie behooren. Men zou hier dus eigenlijk moeten spreken van een „trans­
cendentale relatie” tusschen „vorm” en „materie” in het compositum en deze 
relatie sluit juist de conceptie der anima rationalis sepa/rata uit.

®4) Met. A 1074a in fine. Daarmede valt Thomas’ constructie van een ver­
veelvoudiging van de ziel als vorm-substantie „secundum multiplicationem ma- 
teriae” in zijn S. c. gentiles I, II cap. LXXXI.

HermanDooyeweerd.nl



32 PROF. DR H. DOOYEWEERD

Is dus de menschelijke ziel een „anima rationalis”, die van nature in 
verhouding tot het materielichaam „verenkeld” is, dan kan zij geen 
„substantie”, maar slechts „zelfstandigheidsvorm of actus van het 
lichaam” zijn. Gelijk ook Aristoteles’ opvatting was, naar Dr Nuyens 
in zijn belangwekkend proefschrift 55) onomstootelijk heeft aange­
toond.

Ziet hier een tegenbetoog, geheel in den trant der scholastieke dispu- 
teerkunst met pro en contra geleverd ! Maar dit was voor ditmaal noodig, 
omdat wij — in de lijn der immanente critiek — de scholastiek met haar 
eigen wapenen moesten bestrijden.

Het thomistisch suhstantiehegrvp en de 
idee der menschelijke persoonlijkheid.

Men kan zich voorstellen hoe deze geheele conceptie van de individua­
liteit binnen het kader van het aristotelisch substantiebegrip heeft door­
gewerkt in de opvatting van de menschelijke persoonlijkheid! De door 
de thomistische scholastiek aanvaarde 56) definitie van Boetius dat 
de persoon is „de individueele substantie van een redelijke natuur” 
(persona est rationalis naturae individua substantia) 57) bevatte in zich 
de geheele dialectische problematiek van het aristotelische substantie­
begrip en van zijn quantitatieve opvatting der individualiteit.

Wanneer deze conceptie zelfs niet in staat was aan de wezenlijke 
eenheid der menschelijke natuur recht te laten wedervaren, hoe zou 
zij dan helderheid hebben kunnen scheppen in de theologische discus­
sies over het groote openbaringsmysterie van de „eenheid van de twee 
naturen” in Christus Jezus ? De aristotelische metaphysica is voorwaar 
wel de allerslechtste leidsvrouw voor de christologie!

Aanvaardt men met de uit het schriftuürlijk grondmotief haar uit­
gang nemende Wijsbegeerte der Wetsidee, dat de individualiteit van den 
mensch haar wortel vindt in het geestelijk centrum van zijn bestaan, 
waarvan de ik-heid de uitdrukking is, en dat juist door het bezit van 
zulk een integrale religieuze wortel-eenheid de menschelijke natuur 
eerst haar geschapen zijn naar Gods beeld tot uitdrukking brengt, dan 
moet de scholastieke opvatting, dat de tweede Persoon van het Godde­
lijk wezen slechts een materie-lichaam en een anima rationalis in sub- 
stantieele verbinding zou hebben aangenomen, aan het waarachtig 
mensch zijn van den Zaligmaker wel volkomen te kort doen. De een­
heid van de menschelijke natuur — en a fortiori de persoonlijke een­
heid van Godheid en menschelijkheid in Christus Jezus — is vanuit 
het grieksche vorm-materiemotief nimmer te vatten, omdat dit motief 
eischt een dichotomie in den tijdelijken horizon van ’s menschen exis-

®5) Ontwikkelingsmomenten in de zielkunde van Aristoteles (1939) blz. 244 vlg.
®6) Vgl. Summa c. gentiles IV, XXXVIII (contra eos qui ponunt duas hypos- 

tases vel duo supposita in una persona Christi) ed. cit. p. 431: „nihil enim aliud 
est persona quam hypostasis talis naturae, scilicet rationalis; quod patet ex 
diffinitione Boetii dicentis quod „persona est rationalis naturae individua sub­
stantia”.

®7) De persona et duabus naturis P. L. LXIV 1367.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 33

tentie en het de wortel-eenheid dezer laatste a limine uitschakelt^^).
Anima rationalis en materielichaam blijven onderling in de dialectische 

verhouding van het vorm- en materieprincipe en er is, gelijk wij vroeger 
zagen, in de aristotelische metaphysica geen hooger eenheid van beide 
te vinden dan het analogisch zijnshegrip. Wat baat het dan te zeggen, 
dat de menschelijke natuur een substantieele eenheid is van lichaam 
en ziel, wanneer het substantiebegrip zelve in het dualisme van vorm 
en materie bevangen blijft?

En wat blijft in een „persoonsbegrip”, dat op dit substantiebegrip ge­
bouwd is, nog over van den geestelijken wortel der individualiteit, 
gelijk die zoo praegnant tot uitdrukking komt in Paulus’ beschrijving 
van het corpus Christi met den Christus als Hoofd en de wederge­
borenen als individueele leden ?

’s Menschen ziel of geest in den praegnant religieuzen zin der Godde­
lijke Woord-openbaring is zelve de trortel-eenheid van het „lichaam”, 
dat heel de tijdelijke menschelijke existentie, inbegrepen het tijdelijk 
act-leven van den mensch met zijn drie grondrichtingen van kennen, 
zich verbeelden en willen 59)^ in één integraal „enkaptisch structuur- 
geheel” <50) omvat.

Maar dan is dit „lichaam” ook heel wat anders dan het abstracte 
„materielichaam” der aristotelische scholastiek, evenals de ziel in haar 
praegnant-religieuzen schriftuurlijken zin heel wat anders is dan de 
abstracte „anima rationalis”.

Het is dan de integrale tijdelijke uitdrukkingsvorm van den geest 
des menschen, die zich uit geen der modale aspecten van den tijds­
horizon laat uitsluiten. Zooals het zonlicht door het prisma gebroken 
wordt in de zeven kleurengammas van het lichtspectrum, zoo breekt 
zich de geestelijke wortel-eenheid van ’s menschen existentie door den 
tijdshorizon in de rijke verscheidenheid van modale aspecten en indi- 
vidualiteits-structuren van het lichamelijk bestaan. Maar terwijl het 
planten- en dierenlichaam slechts een tijdelijke eenheid in de verschei­
denheid van modale aspecten en individualiteits-structuren is, heeft 
daarentegen het menschelijk lichaam een wezenlijke wortel-eenheid in 
den geest of ziel der menschelijke existentie.

Maar deze menschelijke ziel is in haar ongebroken transcendente 
eenheid evenmin in een wetenschappelijk begrip te vatten als Gods 
Oorsprongseenheid, welker beeld zich primair in den geest des men­
schen uitdrukt.

Want het theoretisch begrip blijft als zoodanig gebonden aan de theo-

Het behoeft wel geen betoog, dat ook de kerkelijk veroordeelde opvattingen 
in zake een dubbele persoonlijkheid of dubbele substantie in Christus Jezus, in 
dit onschriftuurlijk grondmotief bevangen blijven.

®9) Hierop kom ik in een later verband terug.
®9) Onder „enkaptisch structuurgeheel” verstaat de W. d. W. een typisch 

vorm-geheel (in den zin van gestalte-eenheid), waarin meerdere intrinsiek ver­
schillende individualiteitsstructuren — met behoud van haar internen eigen aard 
en „souvereiniteit in eigen kring” — tot een individueel geheel zijn vervlochten, 
terwijl dit vorm-geheel door de hoogste, daarin vervlochten structuur is gequali- 
ficeerd. Het „lichaam” is zoowel bij de plant als bij het dier en den mensch zulk 
een typisch gequalificeerd vorm-geheel. Alleen bij den mensch is dit laatste 
echter transcendent verworteld.
Phil. Ref. ‘44 3



34 PROF. DR H. DOOYEWEERD

retische gegenstandsrelatie, met haar theoretische uiteen- en tegenover 
elkander stelling van de tijdsaspecten der werkelijkheid. Juist daarom 
behoeft het een boven-theoretisch, religieus uitgangspunt, dat deze theo­
retische verscheidenheid op haar wortel- en oorsprongseenheid be­
trekt 61).

Een theoretische idee als transcendentaal grensbegrip der mensche- 
lijke ziel kan in den schriftuurlijken zin slechts worden verworven door 
de concentrische richting van alle theoretisch uiteengestelde aspecten 
en individualiteits-structuren van ’s menschen tijdelijk lichamelijk be­
staan op haar religieuze wortel-eenheid, die het tijdelijk bestaan te boven 
gaat, zoodat niets in deze lichamelijke existentie aan de religieuze grond- 
verhouding in het „hart” onzer existentie tegenover God wordt ont­
trokken. Zulk een transcendentale idee impliceert echter de principieele 
afwijzing van het thomistisch dogma in zake de autonomie der natu- 
ralis ratio.

Waarachtige zelf-kennis is volstrekt afhankelijk van de kennis om­
trent God. Niemand komt tot deze zelf-kennis dan door de Woordopen- 
baring in zake de schepping van den mensch naar Gods beeld, den 
zondeval in zijn radicale, den geestelijken wortel van de menschehjke 
natuur rakende, beteekenis, en de verlossing door Christus Jezus als 
de even radicale wedergeboorte in het hart van ons leven.

En zoo is ook de waarachtige kennis in zake de individualiteit van 
den mensch volstrekt gebonden aan het openbaringsinzicht in de wortel- 
beteekenis dezer individualiteit. Zoolang men het individueele in ’s men­
schen bestaan op een materieprincipe of iets anders binnen den tijds­
horizon poogt terug te voeren, wordt de integrale geestelijke individuali­
teit van den mensch noodzakelijk uitgeschakeld.

De ideeën als oervormen der individualiteit in het 
neo-platonisme. Het principieel verschil tusschen de 
platonische dialectiek en de aristotelische logica.

Plotinos, de grondlegger van het neo-platonisme, waarin nog een­
maal de grieksche geest, zij ’t al met on-grieksche motieven vermengd, 
zich in de religieuze concentratie der Sriwpix uit het reeds lang inge­
treden innerlijk vervalproces tot volle hoogte verhief en zich tegelijk 
tegen den overal doordringenden geest der christelijke religie teweer- 
stelde, heeft het onbevredigende in de aristotelische opvatting in zake 
het materieprinciep als oorsprong der individualiteit volkomen doorzien.

Maar binnen het dialectisch grondthema van vorm en materie, waar­
aan ook zijn denken althans mede georiënteerd bleef, restte bij de 
verwerping van de materie als individualiseerend beginsel niets anders 
dan het vormprincipe met deze rol te belasten.

61) Voor de theologische wetenschap is dan ook niets gevaarlijker dan een 
speculatief-wijsgeerige verwerking van de goddelijke openbaring omtrent de 
dingen, die het menschelijk begrip te boven gaan. De wijsbegeerte moet onher­
roepelijk halt maken voor de grenzen van het wetenschappelijk kennen. Juist 
daarom is het metaphysisch zielsbegrip der scholastiek een bederf voor de schrif­
tuurlijke theologie.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 35

De „ideeën” in den goddelijken logos worden bij hem de ware proto­
typen van het individueele in de zinnenwereld.

Plotinos vat de individualiteit principieel anders dan AristoTELES, 
niet bloot als quantitatieve verenkeling van het algemeene vorm-type, 
maar als openbaring van den oneindigen rijkdom van den logos in diens 
zijnsvolkomenheid, als geheel.

Dit lag ongetwijfeld in de lijn van Plato’s conceptie in den dialoog 
Sophistes, waar de idee allerminst als een abstract universale was ge­
vat, maar als een concrete volheid en totaliteit van zijnsvorm, die tegelijk 
het universeele en het individueele concentrisch in zich bedoelde samen 
te vatten en dan ook als een denkend, levend en zich zelve bewegend 
wezen wordt voorgesteld, dat in het proces der S-su/j/a actief op het 
subjectieve schouwende denken inwerkt . Aan den Sophistès ont­
leende Plotinos ook de categorieën, waardoor de geestelijke kosmos 
nader wordt bepaald: zijn, rust, beweging, identiteit, verscheidenheid.

De platonische dialectiek onderscheidt zich principieel van de aristo­
telische logica. Terwijl de laatste het genus als een abstract algemeen 
kader van zijnsbepaling vat, dat door toevoeging van de differentia 
specifica (specifieke kenmerken) wordt verrijkt en in de individueele 
substantie een laatste (niet meer intelligibele, wijl niet specifieke) toe­
voeging verkrijgt door de verenkeling van den „vorm” in de materie, 
is bij Plato omgekeerd de voortschrijding van het genus tot de species 
geen toevoeging en inhoudsverrijking, maar een overgang van het ge­
heel der idee naar zijn deelen; de bijzondere eidè of wezensvormen.

Sophistès XXXV (248 in fine), waar de vreemdeling uit Elea aan Theai- 
tètos vraagt: Ti Joti Trpcg Aióg; üg aA>j9-d)§ Ki'vrjirtv kou kx'c kou
(ppévriaiv yj ‘potStug TSUToy)(rcfj,t^x riy orxorsXCig avrt por, Trapstvxt poriSè ^r,v xlrh 
pcriSè tppovsiv, aKXa. (repoviv Kxt xyiov vcöv cuk 'éyjiv aKivr)Tcv karig i’ivxT; 
waarop Theaitètos antwoordt: Astviv ptsvTxu, w Xiyov aoyy^wpoifxtv
(Vr.: Ei, hoe dan, bij Zeus, zullen wfj werkelijk ons zoo gemakkelijk laten 
overtuigen, dat het volkomen zijnde (scl. deiJia) de beweging, het leven, de 
ziel en het leven ontbeert, dat het niet denkt en leeft, maar een eerwaardig, 
heilig, het denken ontberend onbewegelijk vaststaand iets zoude zijn? Th.: Waar­
lijk, o vreemdeling, dan zouden wij wel een zonderlinge stelling toegeven).

Dat volgens Plato de yj^poi in den zin van het naar de blinde ’xvxyY.g bewegend 
materieprincipe, het individualiseerend beginsel zou zijn, is een stelling, die, in 
Plato’s Timaios, waar de yó>px wel niet voor het eerst aan de orde komt, maar 
wel voor het eerst nader in haar beteekenis voor de zinnelijke wereld wordt in 
het licht gesteld, nergens steun vindt.

De op Cl. Baumker {Problem der Materie, 1890, S. 177) teruggaande inter­
pretatie van deze yp^po^ als „ledige ruimte”, die door bepaalde „afbeeldingen” 
der ideeën zou worden begrensd en zoo voor het ontstaan van de individueele 
lichamelijke dingen verantwoordelijk zou zfjn, is eenvoudig onhoudbaar. Het be­
grip „ledige ruimte” is in Plato’s yjhpo^ op geenerlei wijze terug te vinden; dit 
is door Prof. Dr F. M. Cornford in zijn belangrijke commentaar op Plato’s 
Timaios (Plato’s Cosmology. The Timaeus of Plato translated with a running 
commentary London, 1937, p. 197 ff.) m. i. onweerlegbaar aangetoond.

Dat de gelfjk de aristotelische óh/j, door quantificeering den „vorm”
zou verveelvoudigen, is reeds hierom een volstrekt on-platonische gedachte, wijl 
bij Plato het getal in ’t geheel niet een „categorie der materie” is.

Overigens zou het m. i. dringend noodig zijn, het individualiteitsprobleem in 
de ontwikkeling van Plato’s denken aan een nieuw bronnenonderzoek te onder­
werpen.



36 PROF. DR H. DOOYEWEERD

waarin de deelen nog den rijkdom van het geheel bewaren. En in dezen 
laatsten gedachten gang moet ook het individueele in het boven-zinnelijk 
geheel der idee en haar specifieke eidè besloten liggen en kan het nim­
mer een toevoeging zijn, die het eidos als intelligibele wezensvorm 
eerst van zijn empirische verwerkelijking in een materie ontvangt 63),

De „materie” voegt aan de zijnsvolheid der ideeënwereld niets toe. 
Het oer-beeld omvat al het werkelijk zijnde.

Toch kan er geen sprake van zijn, dat Pl.OTINOS’ opvatting van de 
idee als individueelen wezensvorm van ieder afzonderlijk ding (b.v. een 
idee van SOCRATES) wezenlijk platonisch zou zijn. In den dialoog Par- 
.MENIDES wijst Plato deze opvatting niet onduidelijk af 64). Het plato­
nische arsfiov üSot; moge het individueele omvatten, en zelve een „indi­
vidu” in den zin van een ondeelbaar geheel (een 7ra.u, in den dialoog 
Theaitètos in tegenstelling met het of het bloot-algemeene gesteld) 
zijn, nimmer zou Plato toegeven, dat ieder individueel ding of wezen 
uit de zinnenwereld een afzonderlijk individueel prototype in een idee 
zou vinden 66). De idee verveelvoudigt zich bij hem niet in verhouding 
tot de empirische dingen.

Dit is echter juist Plotinos’ meening. Hij vat de individueele ideeën 
als wezenlijk afzonderlijke oer-vormen van ieder individueel wezen 
en ding in de zinnen-wereld, en ziet daarin het ideëele prototype 
van iedere empirische individualiteit binnen haar universeele wezens­
bepalingen (Enn. V, 7, 1 § 1).

Weliswaar bevatten volgens hem de „ideeën” behalve den vorm ook 
een ideeële „materie”, omdat zij anders niet de oer-beelden van de uit 
„vorm” en „materie” samengestelde zinnendingen zouden kunnen 
zijn 66). Maar de individualiteit kan in deze conceptie niet slechts in

Vgl. Bréhier, Histoire de la philosophie, Tomé I, p. 454/5.
64) Vgl. bv. Parmenides VII (135 B in fine): «AAa /xivra', tl-reu b

‘el yé Ttg dr„ oj ^(üycpxrec, olu fj,p iacei eiSri tC}v 'Óvt'm etvxi, etc ttxvtx tx vüv 
Kxi «AAx TotxuTx aü-s/?Aéi(/a?, rt opietrxi etSoc 'evig 'eKxa-roii, boSè

rpé'^ei rjv Sixvotxv e^ec, yCi/j iGiv iSéxv tS)V cvrtitv èKxo-rov rriv xlrry xe'i eivxi, 
XX! oZrup TYiV Toö Six^éyetrS-xi Sóvxpitv xrxvrxTTxtxi SixtpS-epet' (Maar gewis, 
waarde Socrates, zeide Parmenides, wanneer iemand, met het oog op het zooeven 
betoogde en andere argumenten van dezen aard, niet wil toegeven, dat er wezens­
vormen van het zijnde zijn, noch een op zich zelve bestaande idee van ieder 
afzonderlijk ding aanneemt, zal hij, zonder toe te geven, dat de idee van ieder 
zijnde steeds dezelfde is, niet eens weten, waarop hij zijn nadenken richten moet 
en zoo de mogelijkheid van een gemeenschappelijke onderzoeking opheffen).

De dialoog Parmenides is, gelijk ik terloops opmerk, wel het doorslaand bewijs 
voor de onmogelijkheid, een zuiver taalkundige onderscheiding van de begrippen 
ei^oc en i^ix bij Plato aan te toonen, gelijk zulks is beproefd door P. Brommer 
in zijn proefschrift et ISex. Etude sémantique et chronologique des oeuvres 
de Platon (1940, Utrecht). Plato gebruikt de termen promiscue; slechts uit het 
wijsgeerig verband valt het onderscheid te benaderen!

65) In den Parmenides worden het in-dividueele en het algemeene als tegen­
stellingen opgeheven in het hoogere begrip van het geheel {xrxv). De eenheid 
van het geheel der idee openbaart zich in het individueele zinnending als 
ïv exxcTTov, als individueele eenheid. Vgl. de vorige noot.

66) Enn. 2, 4, 4. De thiq in de ideeën is echter met de 'óhr] in de zinnelijke 
dingen slechts in zooverre gelijk, als beide onder de algemeene karakteriseering 
der materie als donkere diepte (/jxB-oq, rh trxsTttvbv) vallen; overigens bestaat



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 37

de ideeële „materie” haar oorsprong vinden, omdat zij tot de volkomen­
heid der dingen behoort. Plotinos vat haar overwegend in den „vorm”, 
niet in de Ten hoogste kan men zeggen, dat hij de individualiteit 
in de relatie van vorm en ideëele hulè legt, inzooverre nl. het individu- 
eele de irepórrig (het anderszijn) onderstelt en aan deze trepórrig de 
ZXy) aandeel heeft, als een m 'óv, een crréprjaig van zijn. Het indi- 
vidueele is immers, gelijk reeds Plato leerde, de negatie van het on­
telbaar andere 67).

De ideeënwereld is identiek met het wezen van den logos of nous 
als eerste uitgestraalde hypostase van de goddelijke al-eenheid (ri ’év) 
de ideeën zijn in den logos, maar worden niettemin in overeenstemming 
met Plato’s opvatting in den Sophistès gevat als reëele, werkende sub­
stanties in den y-orpisg 68).

De individualiteit, in den zin van het met andere wezens niet ge­
meenschappelijke, behoort tot de volkomenheid der wezens, met name 
van de menschelijke ziel, maar alleen, voorzoover zij in absolute ge­
meenschap met de goddelijke al-eenheid blijft, waarvan zij een tweede 
(geïndividualiseerde) uitstraling is. Aan de „graden van zijn”, welke 
door den grooteren of kleineren afstand tot de goddelijke eenheid en 
daaronder tot de ideeën in den logos bepaald worden, beantwoorden 
dus „graden van individualiteit”. De individualiteit neemt af naarmate 
de dingen der zinnelijke wereld meer de laagste trap der werkelijkheid 
naderen; om in de „zuivere materie” als fiaS-og der vorm-looze duisternis 
geheel te verdwijnen.

De invloed dezer neo-platonisehe leer op Thomas 
en de daardoor veroorzaakte nieuwe antinomie in 
zijn leer der individualiteit.

Deze neo-platonische leer, die voor een deel in de augustinische tra­
ditie doorwerkte, heeft nu merkwaardigerwijze Thomas’ opvatting van 
de schepping beïnvloed, ofschoon hij tegelijk de aristotelische opvatting 
van de materie als principium individuationis handhaafde.

Wij zagen reeds vroeger, dat hij door overneming van de neo-plato­
nische logosleer in haar semi-augustinischen vorm 69), de aristotelische 
idee van de godheid aan de kerkelijke leer van de schepping zocht te 
accomodeeren.

tusschen beiderlei materie een even groot verschil als tusschen den ideëelen en 
den zinnelijken vorm. Vgl. Enn. 2, 4, 5 p. 106, 12 sqq. M: Siixtpopsu ye pi},v ro 
axoTSii/iv ro re iv_ roig vcriroig rb re iv ratg kia^-riToig ü'X'kpyjiv, diktpopbg re ig 
okr), o<Tov s,(xt ro uSog ro STriKsipievav apctpoiv Sixtpopov.

67) Geheel onjuist is de kijk, dien J. Assenmacher in zijn Die Geschichte des 
Irulividuationsprinzips in der Scholastik (Leipzig 1926) S. 14/15 op de neo- 
platonische opvatting der individualiteit heeft, doordat hü van de aristotelische 
conceptie uitgaat en dus voor een vorm-individualiteit in de idee geen oog heeft.

66) Enn. 5, 6, 1 en 2.
69) Augustinus nam Plotinos’ opvatting in zake het bestaan van afzonderlijke 

ideeën voor ieder afzonderlijk individueel wezen in de zinnenwereld, gelijk wij 
nog zullen zien, niet over. Daarentegen aanvaardde hij wel, dat de geestelijke 
substanties een ideëele materie hebben, wat Thomas afwijst.



38 PROF. DR H. DOOYEWEERD

In zijn Summa Theologiae trachtte hij te „bewijzen”, dat in den godde- 
lijken logos ideeën moeten worden aangenomen'^O).

„Door ideeën QSeó. in ’t grieksch, forma in ’t latijn genoemd) worden 
de vormen van andere dingen gekend, die buiten deze dingen bestaan. 
De vorm echter van een ding die buiten dit ding zelve bestaat, kan 
op tweeërlei wijze worden gevat: ’t zij als „voorbeeld” van datgene, 
waarvan hij de i'Seó. is, ’t zij als kengrond daarvan, volgens ’t geen wij 
zeggen, dat de vormen der kenbare dingen in den geest van den ken­
nende zijn.” In beiderlei zin is het nu volgens Thomas noodzakelijk 
„ideeën” aan te nemen. Immers in alle wezens, die niet door het toeval 

casus) ontstaan zijn, is noodzakelijk de vorm het doel van hun 
ontstaan. Er moet dan echter een vorm als „voorbeeld” gegeven zijn, 
waarvan het wezen of ding in zijn eigen vorm de gelijkenis nastreeft. 
Bij de natuur-wezens bestaat in de natuurwerkelijkheid een vorm als 
voorbeeld voor het wezen, dat ontstaan zal: de mensch brengt een 
mensch voort, naar zijn gelijkenis, het vuur, het vuur; bij de artefacten 
is een intellegibele vorm in den geest van den maker als voorbeeld 
voorhanden; zoo is in den geest van den bouwmeester een idee van 
het huis aanwezig, dat hij bouwen wil. „Daar dus de wereld niet door 
het toeval is ontstaan, maar door God is gemaakt, die door zijn intellect 
werkt, is het noodzakelijk, dat in den goddelijken logos een vorm aan­
wezig is, naar welks gelijkenis de wereld geschapen is. En dit is de 
goddelijke idee”'^i).

Daar nu God naar Zijn wezen het oer-beeld aller dingen is, is de 
idee in God niets anders dan Gods wezen'^2Qok is het niet in strijd 
met de „eenvoudigheid” van dit wezen, dat in den goddelijken logos 
afzonderlijke ideeën bestaan van alles wat geschapen is. Want deze

™) Reeds Augustinus meende dit te kunnen „bewijzen”. In zijn Retractiones 
I, 3, 2 zegt hü, dat wanneer men niet zou aannemen, dat in Gods eeuwige en 
onveranderlijke logos, waardoor hü de wereld gemaakt heeft, de ideeën zijn, 
waarnaar alles geschapen is, men zou moeten zeggen, dat God bij de schepping 
der wereld „onredelük” zou zyn te werk gegaan. Alsof dit dilemma op God zou 
zü’n toe te passen! Vgl. ook Df, ide,is 2.

''^) S. Th. I, 1 qu. XV (De ideis) art. 1: „Respondeo dicendum quod necesse 
est ponere in mente divinas ideas. enim Graece, Latine forma dicitur. Unde 
per ideas intelliguntur formae aliarum rerum praeter ipsas res existentes. Forma 
autem alicuius rei praeter ipsam existens ad duos esse potest, — vel ut sit 
exemplar eius cuius dicitur forma, — vel ut sit principium cognitionis ipsius, 
secundum quod formae cogniscibilium dicuntur esse in cognoscente.

Et Quantum ad utrumque est necesse ponere ideas, quod sic patet. In omnibus 
enim quae non a casu generantur, necesse est formam esse finem generationis 
cuiuscumque. Agens autem non agit propter formam, nisi in quantum similitudo 
formae est in ipso. Quod quidem contingit dupliciter — in quibusdam enim 
agentibus praeexistit forma rei fiendae secundum esse naturale, sicut in his 
quae agunt per naturam; sicut homo generat hominem, et ignis ignem. .—■ In 
quibusdam vero secundum esse intelligibile, ut in his quae agunt per intellectum; 
sicut similitudo domus praeexistit in mente aedificatoris; et haec potest dici idea 
domus, quia artifex intendit domum assimilare formae quam mente concepit. 
Quia igitur mundus non est casu factus, sed est factus a Deo 
per intellectum agente... necesse est quod in mente divina sit 
forma ad similitudinem cuius mundus est factus. Et in hoe 
consistit ratio ideae” (vertaling bü'na woordelijk in den tekst).

■^2) ib. „quod Deus secundum essentiam suam est similitudo omnium rerum. 
Unde idea in Deo nihil aliud est quam Dei essentia” (vertaling in den tekst).



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 39

ideeën zijn niet door het actieve intellect uit de dingen geabstraheerde 
spiecies, maar verschillende wijzen, waarop de schepselen naar het voor­
beeld van en de gelijkenis met Zijn Wezen geschapen zijn. Zij zijn dus 
Gods Wezen zelve naar de verschillende wijzen, waarop het zich bij 
wijze van gelijkenis aan de onderscheiden creaturen laat mededeelen, 
evenals de vorm van het huis in den geest van den bouwmeester iets 
door hem gekends is, naar welks gelijkenis hij het huis in de materie 
vormt '^3).

In zijn geschrift Quaestiones disputatae de Veritate aanvaardt Thomas 
nu uitdrukkelijk de idee in den zin van „scheppingsidee” als indivi- 
dueelen oer-vorm van ieder individueel schepsel! „Wanneer wij”, zoo 
schrijft hij hier, „van de idee in eigenlijken zin spreken, volgens welke 
zij de idee is van het ding, zooals het scheppend tot aanzijn kan worden 
geroepen, dan beantwoordt aan één idee tegelijk het individueele (het 
„enkele”), de species en het genus, zoodat SocRATES, mensch en levend 
wezen niet naar hun zijn onderscheiden worden”'^4) _

Hier wordt de idee dus zeer scherp onderscheiden van het abstracte 
vorm-type (de species) als „raam”, waarbinnen de individueele wezens 
optreden, d. i. in den thomistischen gedachtengang als „universale”. Al 
blijft de wetenschappelijke kennis der dingen volgens hem beperkt tot 
de wezensbepalingen door genus en species binnen het grondleggend 
kader der metaphysische zijnsleer, de idee in den goddelijken logos 
althans drukt voor hem al datgene uit, wat in het individueele schepsel 
is en zal dus alles moeten bevatten wat noodwendig is, opdat onder het 
toetreden van Gods wil de werkelijkheid haar opneme en drage. Deze 
idee wordt dus zelve „individueel”, naar het getal der individuen in 
de geschapen kosmos ^5).

Intusschen springt het in het oog, dat deze opvatting van de schep- 
pingsideeën in den goddelijken logos zich niet wezenlijk laat vereenigen 
met de aristotelische leer van de materie als principium individuationis.

’^®) ib. art. II: „Hoe autem quomodo divinae simplicitati non repugnat, facile 
est videre, si quis consideret ideam operati esse in mente operantis sicut quod 
intelligitur, non autem sicut species qua intelligitur, quae est forma faciens 
intellectum in actu. Forma enim domus in mente aedificatoris est aliquid ab eo 
intellectum, ad cuius similitudinem domum in materia format. Non est autem 
contra simplicitatem divini intellectus quod multa intelligat; sed contra simplici- 
tatem eius esset, si per plures species eius intellectus formaretur. Unde plures 
ideae sunt in mente divina ut intellectae ab ipsa. Quod hoe modo potest videri: 
ipse enim essentiam suam perfecte cognoscit; unde cognoscit eam secundum 
omnem modum quo cognoscibilis est. Potest autem cognosci non solum secundum 
quod in se est, sed secundum quod est participabilis secundum aliquem modum 
similitudinis a creaturis ... Sic igitur in quantum Deus cognoscit suam essentiam 
ut sic immitabilem a tali creatura, cognoscit eam ut propriam rationem et ideam 
huius creaturae; et similiter de aliis” (vertaling althans in hoofdzaak in den 
tekst).

De Veritate IV, 8 ad 2“"’: „Si loquamur de idea proprie, secundum quod 
est rei eo modo quo est in esse producibilis, sic una idea respondet singulari, 
speciei et generi, eo quod Socrates, homo et animal non distinguuntur secundum 
esse. Si autem accipiamus ideam communiter pro similitudine vel ratione, sic, 
cum diversa sit consideratie Socratis ut Socrates est, et ut homo est, et ut est 
animal, respondebunt ei plures ideae vel similitudines” (vert. eerste gedeelte in 
den tekst).

■^s) Zoo Sektillanges, a. w. S. 79.



40 PROF. DR H. DOOYEWEERD

Want de „idee” is, gelijk Thomas uitdrukkelijk vaststelt, „zuivere vorm” 
en hij wijst de neo-platonische opvatting eener „ideeële materie” in de 
idee, die met wat goeden wil zich nog met de aristotelische inzake het 
individualiseerend beginsel had laten combineeren, beslist af^^).

Vloeit dus de individualiteit van het geschapene voort uit de godde­
lijke idee als individueel oer-beeld, dan kan de individualiteit der samen­
gestelde substanties onmogelijk haar grond vinden in de materie. Hier 
helpt niet de onderscheiding tusschen de idee als oer-beeld van het 
geschapene en de idee als abstract algemeen-begrip, waardoor in de 
theoretische denk-activiteit de vorm als algemeen type (species) uit de 
individueele dingen wordt geabstraheerd door ontmaterialiseering. Want 
de grondbeginselen der aristotelische zijnsleer zijn hier in ’t geding.

Volgens deze is de vorm slechts type (species), maar geen individuali­
seerend principe 77).

De poging tot accomodatie van Aristoteles’ opvatting der individua- 
hteit aan de scheppingsleer met behulp van de neo-platonische logos- 
theorie voerde in het thomistisch stelsel dus tot een echte nieuwe 
antinomie.

(Wordt vervolgd).

76) Vgl. hieronder noot 77.
’’’’) Thomas schijnt de moeilijkheid zelf te hebben gevoeld. In S. Th. I, 1, qu. 

XVI art. 3 behandelt hij de vraag of van alles wat God kent ook ideeën in Zijn 
geest aanwezig zijn. Tegen de bevestigende beantwoording wordt o. a. opge­
worpen; „Deus cognoscit materiam primam, quae non potest habere ideam, cum 
nullum (sic) habeat formam” (God kent de eerste materie, die geen idee kan 
hebben, daar zij geen enkelen vorm bezit). Hierop wordt geantwoord; „quia 
nos ponimus materiam creatam a Deo, non tarnen sine forma, habet quidem 
materia ideam in Deo, non tarnen aliam ab idea compositi; nam materia secun- 
dum se neque esse habet neque cognoscibilis est” (daar wij stellen, dat de materie 
door God geschapen is, maar niet zonder vorm, heeft dus de materie in zekeren 
zin een idee in God, maar geen andere dan de idee van het compositum; want 
de materie heeft op zich zelve geen zijn en is als zoodanig onkenbaar).

Maar de scheppingsidee van het compositum kan zelve weer alleen een vorm 
zijn zonder materie,. Vgl. S. c. gent. 1, III c. 24; „formae, quae sunt in materia, 
venerunt a formis, quae sunt sine materia... nos vero ponimus eas in intellectu 
existentes et causantes immediate formas inferiores per motum coeli”. De vraag 
blijft dus; waardoor wordt volgens de aristotelische metaphysica deze vorm ge- 
individualiseerd, wanneer er werkelijk individueele ideeën in den Goddelijken 
logos bestaan?

Dat de idee zelve een „ideëele materie” zou hebben past in ’t geheel niet in 
Thomas’ stelsel. Want daar de scheppingsidee volgens zijn uitdrukkelijke uit­
spraak identiek is met de „essentia Dei”, zou een dergelijke onderstelling impli- 
ceeren, dat in het goddelijk wezen zelve een zij ’t al ideëele „materie” zou zijn, 
d. i. in den aristotelischen gedachtengang: onvolkomenheid! Maar Gods wezen 
is immers zuivere actueele vorm? Hier openbaart zich nogmaals de principieele 
onvereenigbaarheid van het vorm-materie-motief met het schriftuurlijk grond­
motief der schepping.

In Plotinos’ neo-platonische theologie geldt althans dit bezwaar niet, omdat 
hier de goddelijke logos (nous) niet identiek is met de goddelijke al-eenheid, 
doch slechts een uitstraling uit zijn eenheid is, waarin reeds de verscheidenheid 
van denken en het gedachte — d. i. volgens Plotinos een relatieve onvolkomen­
heid — aanwezig is. En Plotinos verwierp bovendien de aristotelische catego- 
rieënleer, die de quantiteit slechts als categorie der materie liet gelden.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 41

CORRIGENDUM.

Pater Dr Angelinus maakte mij opmerkzaam op een vergissing, die 
ik bij mijn uiteenzetting van de aristotelisch-thomistische categoriënleer 
in het voorgaande artikel gemaakt heb. Ik heb bij de terloopsche be­
spreking van de categorie der „habitus” deze nl. niet behoorlijk on­
derscheiden van de „habitus” als ondersoort van de categorie der quali- 
teit (nl. van de zgn. qualitates primae speciei).

De afzonderlijke categorie der habitus is niet een „hebbelijkheid”, 
zooals b.v. de deugd of ondeugd een „hebbelijkheid” is van den wil, 
maar doet veeleer denken aan „habijt” of „kleed”.

Ook deze afzonderlijke categorie vindt echter (althans volgens Ser- 
TILLANGES) bij Aristoteles en Thomas alleen op den mensch toe­
passing en staat dan in tegenstelling tot de natuurlijke uitrusting voor 
het leven, die de dieren reeds in hun „substantieel bestaan” mede­
brengen.

Wanneer men zegt, dat de mensch is uitgerust, bekleed, versierd, met 
werktuigen voorzien, dan is dit volgens de aristotelisch-thomistische 
categoriënleer praediceering van een afzonderlijke zijnswijze des men- 
schen, die niet in ’s menschen „substantie” zelve is gegeven, maar die 
hem eerst toekomt krachtens zijn redelijk vermogen, zich al datgene 
te verschaffen, wat de overige natuur-wezens in hun „substantie” zelve 
bezitten.

De categorie der habitus bepaalt dus het zijn van den mensch door 
iets, wat tegenover zijn „substantie” geheel uiterlijk blijft, en dat tegen­
over hem nóch maat, nóch oorzaak is, maar nochtans een actieve be­
trekking onderstelt tusschen den mensch en datgene, wat hem als 
„kunstmatige” uitrusting of versiering volmaakt.

Ik volg thans de uiteenzetting, die Sertillanges van deze categorie 
geeft in zijn werk over THOMAS (aangeh. ed. S. 142/3 in de Duitsche 
vertahng van Grosche).

Volgens pater Angelinus is echter deze categorie niet uitsluitend tot 
den mensch beperkt.

Volgens hem komt het praedicament der habitus b.v. ook tot uit­
drukking in zinnen als: „mijn hand is beschenen door het lamplicht”; 
„de zon is omgeven door haar planeten”. Die beschenenheid door het 
lamplicht, die omgevenheid door planeten is volgens hem een bijzonder 
soort reahteit, een bijzondere wijze van zijn onafhankelijk van ons 
denken.

En ook deze zijnswijze wordt volgens hem door de „categorie der 
habitus” omvat.

Zonder hier op dit verschil in opvatting te willen ingaan, heb ik ter 
informatie van onze lezers beide uiteenzettingen opgenomen.

Ik ben pater Angelinus zeer dankbaar voor zijn wenk.
D.

HermanDooyeweerd.nl


