
DE IDEE DER INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN HET 
THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP.

Een critisch onderzoek naar de grondslagen der 
thomistische zijnsleer *)

DOOR

Prof. Dr H. DOOYEWEERD.

III.

De augustinische opvatting van de individualiteit 
en de oudere Franciskaner richting in de scholastiek.

Natuurlijk kon de bedoelde logosleer zelve zich niet van het griek- 
sche vorm-materiemotief losmaken. Plotinos trachtte het religieuze 
duahsme van dit motief in zijn idee van de nog hoven den zijnsvorm 
verheven, goddelijke al-eenheid te boven te komen. Maar hij wist het 
in zijn mystieke leer inzake de uitstraling van de verschillende trappen 
van zijn uit deze eenheid, slechts weer dialectisch — en dus bloot in 
schijn — op te heffen. Het licht der goddelijke eenheid gaat in het 
proces zijner trapsgewijze, steeds in helderheid afnemende, uitstraling 
ten slotte over in zijn tegendeel: de duistere diepte der absoluut vorm- 
looze materie! AUGUSTINUS verving deze uitstralingstheorie natuurlijk 
door de goddehjke schepping en den neo-platonischen nous door het 
goddelijk Woord als tweede persoon in de Goddelijke Drie-eenheid. Hij 
nam ook geen afzonderlijke scheppingsideeën aan voor ieder individueel 
ding of wezen, maar huldigde althans op dit punt de platonische op­
vatting, dat de idee als ondeelbaar geheel in haar imiversaliteit ook het 
individueele omvat.

Maar door de idee als scheppingsidee in den Goddelijken Logos (het 
Verbum) te interpreteeren, veranderde niets aan de grieksche opvatting 
der individualiteit, die de laatste slechts in het polaire grondmotief van 
vorm en materie wist te benaderen.

Augustinus neemt op neo-platonisch voetspoor aan, dat ook de „gees­
telijke substanties” (de menschelijke zielen en de engelen) behalve een 
wezensvorm een „materie”, zij ’t al een „geestelijke materie” (materia 
spiritualis), bezitten i). En in de reëele verbinding van deze beide prin-

*) Het tweede artikel verscheen in de Ie aflevering (Ie en 2e kwartaal) van 
den 9en jaargang (1944). De verschijning van Phil. Reformata moest toen wor­
den stopgezet.

^) De onderscheiding tusschen de „materie” in het ideëele rijk der zijnsvormen 
(eidè) en de „materie” als vorm-loos substraat voor de wording der zinnelijk 
waarneembare dingen, gaat op Plato zelf terug. Sinds de zgn. „eleatische” 
dialogen (Parmenides, Sophistes, Politicos) voert Plato een eidetische materie

HermanDooyeweerd.nl



26 PROF. DR H. DOOYEWEERD

cipes, niet in een van beide bij uitsluiting, vindt hij den grond van de 
individueele existentie 2).

Deze augustinische opvatting werd door Alexander van Hales 
(t 1245) en diens leerling BONAVENTURA (f 1274) tot schoolthese van 
de oudere augustijnsche Franciskaner richting in de hoogscholastiek 3) 
verheven. Vooral bij BONAVENTURA valt daarbij de accentueering van 
het materieprincipe als mede-individualiseerend beginsel in de com­
posita op, al houdt hij vast aan de augustinische opvatting, dat het 
„principium individuationis creaturarum est coniunctio materiae cum 
forma” 4). Dit wijst ongetwijfeld op het binnendringen van aristotelische 
motieven onder invloed van de algemeene herleving van de studie van 
Aristoteles in de 13e eeuw. Maar men mag niet vergeten, dat in de 
Augustinisch-Franciskaner richting de „materie” zelve principieel anders 
werd gevat dan door Aristoteles en de aristotelisch-thomistische scho­
lastiek 5). Op dit punt komen wij hieronder terug.

BONAVENTURA stelt de kwestie in zake het principium individuationis 
in het scholastisch denken scherper dan een zijner voorgangers.

Hij legt den nadruk op de polaire tegenstelling binnen het kader van 
het vorm-materiethema tusschen de philosophen, die het individuah- 
seerend beginsel exclusief in de materie, en die, welke het uitsluitend 
in den vorm zochten 6).

in, die in de eeuwige vormen-wereld zelve de verscheidenheid waarborgt. In den 
dialoog Timaios wordt de hulè als substraat van alle wording in de zinnen­
wereld, de (choöra) genoemd. In zijn laatste ontwikkelingsphase, waarin
de eidè met ideegetallen worden vereenzelvigd, laat Plato alle idee-getallen na 
de absolute eenheid ontspringen uit een verbinding dezer laatste met een 
id060l0 ni&t0n0

®) De Genes. ad lit. V c. 5 n. 13; VII c. 5 n. 7, c. 6 n. 9, c. 17 n. 39; 
Confessiones XIII, 2.

®) De jongere Franciskaner school is die van Duns Scotus (± 1270—1308), 
waarop wij later terugkomen.

In Sent. II Dist. III art. 2 qu. 3 (Opera Sixti V pont. max. iussu diligen- 
tissime emendata t. IV p. 65). Conclusio: „Creaturarum principium individua­
tionis est coniunctio materiae cum forma”. (De bedoelde uitgave van de B.’s 
werken raadpleegde ik uit de Amsterdamsche Universiteitsbibliotheek).

®) Dit wordt uit het oog verloren door Assenmacher, a. w. S. 33, en even­
zeer door de neo-thomisten, die de aristotelisch-thomistische scholastiek als norm 
ook voor het verstaan en het beoordeelen van de augustinische aanvaarden, een 
fout, die men bij de thomisten vaak kan constateeren. Zoo bv. ook in sterke 
mate bü Sertillanges, Le christianisme et les philosophes, passim.

®) In Sent. II Dist. III art. 2 qu. 3 (geciteerde uitgave der Opera t. IV 
p. 55): „Quidam enim innitentes verbo philosophi (scl. Aristotelis) dixerunt quod 
individuatie venit a materia: quia individuum supra speciem non addit nisi 
materiam. Et hoe ponebant: quia dixerunt universalia solum dicere foirnas: 
et tune primo tangitur materia, quando pervenitur ad hoe aliquid. Aliis vero 
aliter visum est, scilicet quod individuatie esset a forma; et dixerunt quod ultra 
formam speciei specialissimae, est forma individualis. Et quod movit hos ponere 
illud, fuit quia intellexerunt ordinem in formis secundum generationem, et 
naturam esse per eundem modum, per quem ordinatur in genere; ita quod forma 
generis generalissimi primo advenit materiae; et descendendo usque ad spe­
ciem. Et adhuc, illa forma non constituit individuum, quia non est omnino in 
actu, sed ultra hanc formam individualis subsequitur, quae est omnino in actu, 
sicut materia fuit omnino in potentia.” (Sommigen namelijk, steunend op het 
woord van den wijsgeer (Aristoteles) zeiden, dat de individuatie van de materie



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTTEBEGRIP 27

Wanneer hij nu deze beide uitersten afwijst en het augustinisch 
tusschenstandpunt verdedigt, dan illustreert hij dit met het (aan 
Plato’s dialoog Theaitètos ontleende) voorbeeld van het was en de 
daarin gedrukte zegels. Evenmin als het aantal zegels kan ver­
meerderd worden zonder het was, evenmin kan het was, dat tevoren 
één was, naar een veelheid „genummerd” worden zonder dat daarin 
verschillende zegels worden gedrukt. Vraagt men echter welke de 
voornaamste grond is, waarom men een individu een „hoe aliquid” (dit 
bepaalde individu) kan noemen, dan antwoordt Bonaventura: het dit 
zijn, het hoe, van het ding (en hier is blijkbaar bedoeld het zinnelijk 
waarneembaar ding) spruit in hoofdzaak voort uit de materie, krachtens 
welke de vorm een positie heeft in plaats en tijd; want de vorm is niet 
individueel zonder verbinding met de materie. Maar dat het iets be­
paalds, een aliquid, is, dat dankt het aan den vorm. Want het individu 
heeft zoowel esse (het wezerdijk zijn of de essentia) als existere (em­
pirische werkelijkheid in ruimte en tijd). De existentie dankt de vorm 
aan de materie, maar het actueéle zijn dankt de materie aan den 
vorm.

De individuatie ontspruit bij de schepselen dus uit een tweevoudig 
principe '^).

Hieraan voegt Bonaventura nog een belangrijke opmerking toe ten 
aanzien van de persoonlijke individualiteit van den mensch.

De p>ersoonlijke onderscheidenheid, zoo zegt hij, beteekent zoowel 
singulariteit als digniteit (waardigheid): voorzoover zij singulariteit be­
teekent, ontleent zij dit aan de verbinding van vorm- en materieprincipe.

komt; omdat het individu aan de species niets toevoegt dan de materie. En dit 
beweerden zij omdat zij zeiden, dat de universalia alleen vormen beteekenen: 
en dan raakt men in de eerste plaats de materie, wanneer men komt tot het 
individueele ding. Anderen daarentegen hadden een andere meening, namelijk 
dat de individuatie uit den vorm zou voortspruiten en zij zeiden, dat buiten den 
vorm van het engste species er nog een individueele vorm is. En tot deze op­
vatting werden zij hierdoor gebracht, omdat zü begrepen, dat de orde in de 
vormen overeenkomstig de voortplanting in de natuur op dezelfde wijze is 
als die naar het genus; zoodat de vorm van het meest omvattende genus het 
eerst bij de materie komt, en zoo bij afdaling tot aan de species. En tot hiertoe 
constitueert die vorm nog geen individu, omdat hij nog niet volkomen actueel 
is, maar er volgt nog een laatste individueele vorm die volkomen actueel is, zooals 
de materie volkomen in potentie is).

’') ib.; „Ideo est tertio positio satis plana, quod individuatio consurgit ex 
actuali coniunctione materiae cum forma, ex qua coniunctione unum sibi appro- 
priat alterum: sicut patet cum impressie, vel expressie sit multorum sigillorum 
in caera, quae prius erat una, nee sigilla plurificari possunt sine caera, nee caera 
numeratur nisi, quia fiunt in ea diversa sigilla. Si tarnen quaeras a quo veniat 
principaliter: dicendum quod individuum est hoe aliquid. Quod sit hoe, princi- 
palius habet a materia, ratione cuius forma habet positionem in loco, et tempore. 
Quod sit aliquid: habet a forma. Individuum enim habet esse: habet etiam 
existere. Existere dat materia formae: sed essendi actum dat forma materiae. 
Individuatio igitur in creaturis consurgit ex duplici principio” (vert. bjjna woor­
delijk in den tekst).

ib.: „non totaliter (individuatio) est a forma, quia forma nulla est individua, 
nisi propter coniunctionem sui cum materia” (de individuatie komt niet geheel 
van den vorm, daar geen enkele vorm individueel is tenzij wegens haar verbin­
ding met de materie).



28 PROF. DR H. DOOYEWEERD

waaruit dat, wat is, ontstaat. Maar naar de digniteit ontleent zij haar 
karakter in hoofdzaak aan den vorm. En dit geldt zoowel voor de 
menschelijke als voor de engel-personen 8).

Merkwaardig is hier de erkenning van een normatieve waarde der 
individueele persoonlijkheid, haar „waardigheid”. Dat de grond dezer 
laatste in hoofdzaak in den vorm gezocht wordt, kan niet verwonderen. 
Het valt tegenover het thomistisch-aristotelisch standpunt te meer op, 
dat de dignitas slechts in hoofdzaak en niet uitsluitend op rekening van 
het vorm-principe gesteld wordt; het materieprincipe is in de augus- 
tinische richting niet langer ont-goddelijkt; het heeft zelve een zekere 
„waarde” gekregen; gelijk wij nog zullen zien, krachtens een andere 
conceptie van de „prima materia”. Overigens blijkt uit het voorafgaande 
wel duidèhjk, hoe ook Bonaventura, onder aristotehschen invloed, in 
de individualiteit sterk den nadruk legt op het bloot quantitatieve.

Waar nu de augustijnsche denker het individualiseerend beginsel in de 
verbinding van vorm en materie zocht, moest de neo-platonische con­
ceptie van de „ideeële materie” (materia spiritualis) in de „geestelijke 
substanties” de „individueele onsterfelijkheid van de anima rationahs” 
redden 9). De vorm kan zich niet zelve individuahseeren, doch slechts 
in reëele verbinding met een „materie”, zij ’t al hier een ideeële.

En op zulk een grondslag ontbrandde de strijd tusschen de oudere 
Franciskaner en, de thomistische leer aanhangende. Dominicaner school 
in de scholastiek, waarbij aanvankelijk zelfs onder de Dominicanen zich 
enkelen als verdedigers van het Augustinisme tegen Thomas keerden.

De averróïstische richting van Siger van Brabant. De looche­
ning van de „individueele onsterfelijkheid” der menschelijke 
ziel op grond van het aristotelisch principe der individuatie.

De thomistische positie werd daarbij aanvankehjk verzwakt door de 
consequenties, welke de latijnsch-averroistische richting in de aristote­
lische scholastiek uit Aristoteles’ opvatting van de materie als prin- 
cipium individuationis had getrokken. De leider van het averroïsme in 
Parijs, Siger van Brabant (f 1282), zocht, evenals zijn arabische leer­
meester, den grond van de individueele veelheid in de materie. Daar 
er nu volgens de aristotehsche opvatting zuivere vorm-substanties be­
staan, valt bij deze geen individualiseerend beginsel aan te wijzen. Der­
halve kan de anima intellectiva als substantie (die volgens SiGER niet de 
vegetatieve en sensitieve vermogens van de menschehjke ziel, maar uit­
sluitend het denkvermogen en het actieve intellect omvat, voor alle men-

**) ib.: „Personalis autem discretio dicit singularitem et dignitatem. Inquan- 
tum dicit singularitatem, hoe dicit ex ipsa conunctione principiorum, ex quibus 
resultat ipsum quod est. Secundum dignitatem dicit principaliter rationem for- 
mae: et sic patet unde sit personalis discretio originaliter, in creaturis loquendo, 
sive in hominibus, sive in Angelis”.

”) In Sent. II d. 17, a. 1, q. 2; „Licet autem anima rationalis compositionem 
habeat ex materia et forma: (al heeft de redelijke ziel een samenstelling uit 
materie en vorm). Thomas verwerpt deze opvatting met uitvoerige argumen­
tatie. Zie Summa Th. 1, qu. LXXV art. V.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 29

schen slechts één zijn, ook in getal, en kan van een individueele onsterfe­
lijkheid geen sprake wezen lO).

Deze — door SiGER later grootendeels weer prijsgegeven loa) — opvat­
ting dekte zich weliswaar niet met die van Aristoteles. Want deze 
vatte slechts den actieven nous (de actueel denk-werkzaamheid, niet 
het denkvermogen) als zuivere vorm-substantie (ousia) en hij liet 
dezen nous niet als „ziel” gelden, omdat de laatste steeds „vorm van 
een lichaam” is. Maar de loochening van de individueele onsterfelijkheid” 
der menschelijke ziel, die inderdaad uit Aristoteles’ „metaphysische 
zielkunde” voortvloeide, was voldoende, om het aristotelische individua- 
liseeringsprincipe als zoodanig tot mikpunt van felle critiek van de zijde 
der augustinische richting te maken.

Steeds bewoog zich deze echt scholastische strijd binnen het kader 
van het grieksche vorm-materiemotief, zij ’t al in zijn accomodatie aan 
het romanistisch synthese-motief van natuur en genade. Geen oogen- 
blik vinden wij hier de critiek op den religieuzen wortel gericht, 
waaruit de aristotélische metaphysica met haar onaanvaardbare conse­
quenties ten aanzien van de individualiteit voortvloeide. Geen oogen- 
blïk ook werd het metaphysisch substantiebegrip zelve, waaraan zich 
deze individualiteitsbeschouwing vastknoopte, aan een transcendentale 
critiek van uit het zuiver schriftuurlijk grondmotief onderworpen.

Dit laatste treft te meer, omdat de oudere Augustinische richting in 
de scholastiek in het algemeen vasthield aan de opvatting van den 
grooten kerkvader, dat de naturalis ratio bij het zoeken van de eeuwige 
waarheid geen autonomie kan bezitten tegenover het licht der goddelijke 
Openbaring, dat ons slechts in het geloof deelachtig kan worden.

Want dit wijst er op, dat ook de Augustinische richting geen inzicht 
had in het eigenlijk axinknoopingspunt tusschen de christelijke rehgie 
en het wijsgeerig denken, dat zij niet inzag, dat het schriftuurlijk grond­
motief der religio christiana een innerlijke reformatie van heel de wijs-

Quaestiones in tertium de anima 13, 172, geschreven in de eerste periode 
van zijn onderwijs (1265—1270), waarin hij nog zuiver averroïst was. Voorts 
in het in 1272 (na het verschijnen van Thomas’ strijdschrift tegen het averroïsme 
De unitate intellectus van 1270) verschenen gematigde geschrift De anima 
intellectiva ed. Mandonnet 1899 (p. 107, 28: 2e partie 1908, p. 165): „Natura 
que in esse suo separata est a materia, non multiplicatur multiplicatione 
materie... Ergo (anima intellectiva) non debet multiplicari multiplicatione 
materie neque multiplicatione corporum humanorum”.

10“) In het derde boek van zijn onuitgegeven geschrift Quaestiones in libros- 
tres de anima, uitgegeven door het Institut supérieur de Philosophie de l’Univer- 
sité de Louvain in de verzameling Les Philosophes Beiges, Textes et études, 
Tomé XII vol. 1 (1931) door F. van Steenbergen. In 1942 verscheen hierbij 
in dezelfde uitgave als vol. II de belangrijke commentaar van Van Steenbergen 
Siger dans Vhistoire de Varistotélisme, die mij door de Leuvensche hoogleeraren 
ten geschenke werd aangeboden met het eerste deel. Op pag. 660/i merkt de 
schrijver op: „Notre philosophe demeure fidéle au principe fondamental du 
péripatétisme, selon lequel une forme séparée ne saurait être multipliée numéri- 
quement; d’autre part, les hésilations du De anima intellectiva touchant Ie 
monopsychisme ont abouti a l’abandon de l’hérésie pemicieusc...” „La doctrine 
de 1’ame intellective que propose 1’auteur de nos Quaestiones est trés voisine de 
celle de saint Thomas Cependant certaines formules différent et il est permis 
de voir dans Ie vocabulaire technique de Siger une des causes de sa longue 
opposition a la thése de l’union substantielle.”



30 PROF. DR H. DOOYEWEERD

geerige en in ’t algemeen van de wetenschappelijke denkrichting moet 
te weeg brengen. Ook de Augustijnsche scholastiek bleef het echt scho­
lastisch accomodatie-standpunt huldigen: geen reformatie van de wijs­
begeerte zelve, maar accomodatie van de grieksche philosophie aan de 
kerkleer bleef hier het streven. Anders dan AUOUSTINUS zelf, leefde 
zij reeds geheel uit het Romanistisch grondmotief van natuur en ge­
nade 11). En daardoor werd de geheele strijd tusschen Augustinisme en 
Thomisme dor en onvruchtbaar voor het christelijk denken.

De strijd tegen Thomas’ leer der individuatie 
en de aanvankelijke veroordeeling dezer laat­
ste door het kerkgezag.

John Peckham en Willem de la Mare, beide uit de school van 
Alexander van Hales en Bonaventura, bestreden met groote scherpte 
Thomas’ individualiteitsleer met de wapenen der augustinische scholas­
tiek. Zij wierpen zich op als verdedigers van het kerkelijk dogma.

Op 7 Maart 1277 werden door Stephan Tempier, den bisschop van 
Parijs, onder de 219 meest averroistische stellingen ook eenige stellingen 
van Thomas, in ’t bijzonder zijn leer van het principium individuationis 
verworpen. Deze luidden als volgt: „Dat wijl de zuivere intelligenties 
(de engelen) geen materie hebben, God niet meerderen van denzelfden 
species zou kunnen scheppen.” „Dat God de individuen van één species 
niet zonder materie kan verveelvoudigen.” „Dat de vormen slechts door 
de materie voor deeling vatbaar zijn” 12).

Andere thomistische stellingen, m. n. die in zake de eenheid van 
levensvorm in den mensch, waren reeds door den streng Augustijnschen 
dominicaner Robert Kilwardby als aartsbisschop van Canterbury en 
door diens onmiddellijken opvolger op dezen aartsbisschoppelijken stoel 
John Peckam kerkelijk veroordeeld.

Zoo greep de kerkelijke autoriteit op scholastischen grondslag in den 
wijsgeerigen strijd in met officieele veroordeeling van de thomistische 
individualiteitsleer, d. i. van dezelfde leer, die het R.K. kerkgezag later 
— terwiUe van hetzelfde scholastisch dogma i.z. de „individueele on-

11) Slechts bij wijze van voorbeeld citeeren wü hier de uitspraak van Henric 
VAN Gent, Summa theol. I, qu. 2, no. 26: „Nunc autem ita est, quod homo ex 
puris naturalibus attingere non potest ad regulas lucis aeternae, ut in eis videat 
sinceram veritatem... illas Deus offert quibus vult et quibus vult substrahit.” 
Ib. n. 6: „Sed in illa (scl. incommutabili veritate) nihil vidimus nisi speciali 
illustratione divina, quia ipse excedit limitfts naturae nostrae” (ik cur­
siveer). (Nu is het echter zoo gesteld, dat de mensch uit zijn zuiver natuurlijke 
vermogens niet kan reiken tot de regels van het eeuwige licht, opdat hij daarin 
schouwe de zuivere waarheid... deze biedt God aan wien Hij wil en aan wien 
Hij wil onttrekt Hij ze. Maar in die onver ander lijke waarheid zien wij niets 
tenzij door een bijzondere goddelijke verlichting, omdat dit de grenzen onzer 
natuur te buiten gaat), aangeh. bij M. de Wulf, Histoire de la philosophie 
scolastique dans les Pays-Bas, p. 178 note 3, p. 179 note 1. Aan De Wulf worden 
ook de volgende citaten uit Henric van Gent’s werken ontleend.

12) n. 81: Quod quia intelligentiae non habent materiam, deus non posset 
facere plures eiusdem speciei. n. 96: Quod Deus non potest multiplicare individua 
sub una specie sine materia. n. 191: Quod formae non recipiunt divisionem nisi 
per materiam (bij Denifle, Chart. Univ. Par. I p. 543 sqq. en Mandonnet, 
Siger de Brabant, 2e partie, Louvain 1908, p. 175—191.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 31

sterfelijkheid der anima rationalis” — implicite zou sanctioneeren! 
Niets toont duidelijker de gevaren van een verstrikking der christelijke 
geloofsstukken in de dilemmas eener geaccomodeerde grieksche meta- 
physica.

Negatie en vorm als individualiseerend 
principe in de school van Henric van Gent.

De verschillende houding ten opzichte van het probleem der indivi­
duatie bleef ook in de verdere ontwikkeling der scholastiek een der 
meest prominente punten in den strijd van den augustinischen geest 
tegen den thomistischen.

Hield de oudere Franciskaner school in het algemeen sinds Alexander 
VAN Hales streng vast aan de augustinische opvatting van de reëele 
verbinding van vorm en materie als principium individuationis, zij ’t al 
ten deele met toenemende accentueering van de mede-individualisee- 
rende rol der materie ten aanzien van de composita, buiten deze orde 
vinden wij bij sommige geheel of ten deele augustijnsch georiënteerde 
scholastici weder het vorm-prindpe, ’t zij in samenhang met het plato­
nisch principe der negatie (B-are/joi/), ’t zij zonder meer, tot individuali­
seerend beginsel verheven.

Hier openbaarde zich weer de polaire werking van het vorm-materie- 
motief, die wij bij BONAVENTURA scherp geformuleerd vonden. De po­
gingen om het dilemma: vorm dan wel materie als principium indi­
viduationis, te boven te komen, strandden de een na de ander op het 
gemeenschappelijk pseudo-uitgangspunt der scholastische metaphysica: 
het zijnshegrip. Want wij hebben gezien, hoe dit begrip zelve door het 
dialectisch grondmotief der grieksche wijsbegeerte doortrokken bleef 
en dus geen werkelijke eenheid boven de polaire tegenstelling kon 
inhouden.

Henric van Gent (f 1293), de Vlaamsche „doctor solemnis” en een 
der meest op den voorgrond tredende figuren in de Augustiner richting 
der 13e eeuwsche scholastiek buiten de Franciskanerorde, bestreed 
Thomas’ aristotelische leer in zake het principium individuationis met 
de wapenen ontleend aan Plato’s dialoog Sophistès. Het individuali­
seerend beginsel ligt volgens hem niet in de materie, gelijk Thomas 
had geleerd, maar in de negatie, inzooverre de vorm in het suppositum 
(de individueele substantie als subject) ongedeeld, individueel, singulier, 
ondeelbaar en verschillend van de ontelbaar andere wezensvormen is 
geschapen. De eigenlijke individualiteit schuilt dus in den vorm, maar 
slechts door uitsluiting van iedere identiteit met andere wezensvormen.

De platonische leer uit den Sophistès werd daarbij nog nader uitge­
werkt. De negatie, waarin de individualiteit haar grond vindt, is nl. 
volgens hem van tweevoudig karakter: naar binnen sluit zij iedere 
mogelijkheid van verveelvoudiging en verscheidenheid van den vorm 
uit, en naar buiten iedere identiteit met de overige vormends). De 
materie en de quantiteit kunnen volgens hem niet de juiste grond en

Quodlibeta V qu. 8 ed. Venetiensis 1608 t. I p. 246 col. 2: „Est igitur 
dicendum, quod in formis creatis specifieis, ut specificae sunt, ratio individu­
ationis ipsarum, qua determinantur in suppositis, et quae est ratio constitutiva

HermanDooyeweerd.nl



32 PROF. DR H. DOOYEWEERD

oorzaak van de individualiseering zijn 14). De vraag, waarom ontologisch 
de „substantie” door negatie individueel en een enkeling is, wordt door 
den vlaamschen scholasticus niet meer voor „metaphysische oplossing” 
vatbaar geacht. Dit weet slechts God in Zijn schepperswijsheid

In platonisch-augustinische lijn verwierp Hendrik van Gent ook de 
neo-platonisch-thomistische leer, dat er een „idee van het individueele 
„schepsel” in den goddelijken logos zou bestaan: De goddelijke schep- 
pingsidee van de species omsluit in haar universaliteit ook het individu. 
Er bestaan dus geen bijzondere ideeën in God van de individueele 
schepselen

Daarentegen neemt hij een eigen idee van de materie der zinnehjke 
dingen in den goddehjken geest aani’^), hetgeen weer, gelijk in de 
geheele Augustijnsche scholastiek, een principieel andere opvatting van 
de prima materia dan in het aristotelisch-thomisme impliceerde.

Zijn leerling GOTTFRIED VON FONTAINES (f 1309), die overigens reeds 
sterke toenadering tot het thomisme vertoont met name in de kennis­
leer en in zijn positiekeuze tegen het „primaat van den wil” bij den 
grooten kerkvader, bleef nochtans op gewichtige punten, en vooral in 
het individuatieprobleem Thomas’ aristotelisch standpunt verwerpen. 
Volgens hem ligt het principium individuationis in den substantieelen 
vorm. Want uit de „materia quantitate signata” kan nimmer een sub­
stantieel, maar slechts een accidenteel onderscheid tusschen de indivi­
duen voortspruiten.

De laatste zouden immers in dit geval slechts „plura quanta”, maar 
niet „plures substantiae” zijnis). Deze critiek kon overigens Thomas 
niet treffen, omdat deze, gelijk wij vroeger zagen, niet in de acciden- 
teele categorie der quantiteit als zoodanig, maar in de materie als sub­
stantieel principe naar haar quantitatieve deelbaarheid, het individuali- 
seerend beginsel zocht.

De gevaren van deze opvatting op scho­
lastisch standpunt. Het nominalisme.

Op Thomistisch standpunt moest men steeds weer de vraag stellen:

suppositi, est negatio, qua forma ipsa... ut est terminus factionis, facta est 
indivisa omnio in supposito et individualis et singularis privatione omnis divi- 
sibilitatis per se et per accidens et a quolibet alio divisa. Quae quidem negatio 
non est simplex, sed duplex, quia est removens ab intra omnem plurificabilitatem 
et diversitatem, et ab extra omnem identitatem” (vertaling bijna woordelijk in 
den tekst).

Qvjodl. II, 8 pl. 54; „Patet igitur clarissime, quod materia et quantitas 
non possunt dici praecisa ratio et causa individuationis”.

Quodl. II, 8 fol. 56: „Sed quales secundum substantiam sint differentes 
nescimus; solus autem deus, qui fecit eos, novit”.

Quodl. V qu. 3 t. I p. 230 col. 3: „individua proprias ideas in Deo non 
habent.”

Quodl. I qu. 10 t. 1 p. 13 col. 3, aangehaald hieronder blz. 19 noot 37.
Zie B. Haureau, Histoire de la philosophie scolastique II, 2 p. 149 note 1: 

„Ergo si in duobus individuis non sit alia et alia forma substantialis, sed solum 
accidentalis, quae est quantitas... unum individuum differet ab alio solum 
accidentaliter sive secundum formam accidentalem, et essent plura secundum 
quantitatem sive plura quanta, et non secundum substantiam sive non essent 
plures substantiae, quod est manifestum inconveniens”.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 33

Hoe kan de substantieele vorm zich zelve individualiseeren? Men vreesde 
hier niet zonder reden de consequenties van een theorie, die in den 
„vorm” het principium individuationis zocht.

Immers in het kader van het vorm-materiemotief in zijn aristotelische 
conceptie moet de vorm de rol van wet in den zin van substantieele, 
resp. accidenteele, zijnsbepaling vervullen i9). Wanneer echter de vorm 
als wetstype tenslotte in zich zelve volkomen zou zijn geindividualiseerd, 
dan zou hij zijn bepalende en begrenzende fimctie tegenover de „materie” 
niet meer kunnen vervullen. Dan dreigde onmiddellijk de nominalis­
tische consequentie, de loochening van de realiteit van de algemeene 
wezensbepalingen in het individueele ding en de volledige denaturee- 
ring van het wetmatige tot een subjectieve denk-constructie met als 
gevolg; de uitwissching van de metaphysische grens tusschen essentia 
en existentia.

Het scholastisch uitgangspunt maakte het onmogelijk de juiste ver­
houding tusschen wet en subject te zien. Zoo kwam men voor het dilem­
ma te staan de individueele subjectiviteit óf in de „materie” óf in den 
vorm te laten ontspringen.

GoTTFRiED VON FONTAINES gaf evenmin als zijn leermeester Henric 
VAN Gent, antwoord op de vraag, hoe het ontologisch mogelijk is, dat 
in het vormprincipe zelve het individualiseerend beginsel kan schuilen. 
Beide verwijzen hier naar de goddelijke schepperswijsheid: God schept 
werkelijke dingen en deze hebben slechts individueele existentie. De 
algemeene wezensbepalingen, aldus Gottfried von Fontaines, hebben 
geen werkelijke existentie, maar worden als zoodanig slechts door het 
intellect gevat 20).

Dit behoefde nog niet in nominalistischen zin te zijn bedoeld, maar 
opende niettemin op gevaarlijke wijze de deur voor nominalistische ge­
volgtrekkingen, doordat hier verzuimd werd ook de algemeene wezens­
bepalingen van het ding met denzelfden nadruk op Gods scheppingsdaad 
terug te voeren. Daar men eenmaal begonnen was de schriftuurlijke 
scheppingsidee met het grieksche vorm-materiemotief te infecteeren, 
dreigden inderdaad allerlei gevaren, wanneer men den „vorm” een 
functie wilde laten vervullen, die zijn bijzondere beteekenis ten opzichte 
van de materie weer dreigde teniet te doen, ofschoon, gelijk wij zagen, 
niet minder groote gevaren lagen in het aristotelisch-thomistisch stand­
punt.

Intusschen kan niet worden ontkend, dat in de verlegging van het 
individualiseerend beginsel in den vorm de duidelijke tendens school 
te breken met de vroeger gesignaleerde religieuze depreciatie van de 
individualiteit in de aristotelisch-thomistische leer. Reeds in de oudere 
Franciskanerschool van Oxford met haar sterke experimenteel-natuur-

Vgl. hierbij de uiteenzetting van Sektillanges, De.r Hg. Thomas v. 
Aguin, S. 114) over de verhouding van het thomistisch substantiebegrip tot het 
wetsbegrip, waar eveneens het vorm-principe met het eigenlijk wetmatige wordt 
vereenzelvigd en zijn uitspraak t. a. p. S. 542 „Das Gesetz des Körpers aber is 
die Seele” (nl. als vorm).

2^) ib. p. 150 note 1: „Res non existunt nisi singulariter prout nomine proprio 
significantur: communiter autem sive secundum suam communitatem non exis­
tunt, sed solum intelliguntur, et sic etiam nomine copimuni generis vel spedei 
significantur”.
Phil. Re}. ’45 3



34 PROF. DR H. DOOYEWEERD

wetenschappelijke en mathematische belangstelling, werd aan het indivi- 
dueele in de dingen der ervaringswereld de volstrekte prioriteit boven 
het algemeene in de genera en species toegekend. Een Roger Bacon, 
tijdgenoot van Bonaventura, ging zelfs zoo ver de geheele vraag inzake 
een principium individuationis als dwaas te kwalificeeren en den grond 
der individueele existentie uitsluitend in Gods scheppersdaad te 
zoeken 21).

Op nominalistisch standpunt moet uiteraard het metaphysisch probleem 
inzake het individualiseerend beginsel geheel vervallen. Maar zoo­
lang men aan de grieksche zijnsleer met haar vorm-materie-motief bleef 
vasthouden, moest de uitschakeling van dit metaphysisch probleem het 
inderdaad gerechtvaardigde verzet oproepen van alle scholastici, die 
het nominalistisch standpunt verwierpen. Om het probleem i.z. het prin­
cipium individuationis inderdaad als een valsch gesteld probleem te 
mogen kwalificeeren, moest het Christelijk denken eerst de schriftuur­
lijke visie op de verhouding van wet en subject terugwinnen. En dit 
was binnen het kader van het vorm-materie-thema niet mogelijk.

Zoo kan het dus niet verwonderen, dat in de jongere Franciskaner- 
school van Oxford, gegrondvest door JOHANNES Duns Scotus (f 1270— 
1308) de vraag naar het individualiseerend principe weer in volle meta- 
physische scherpte aan de orde kwam.

Deze „doctor subtilis”, naar Dilthey’s getuigenis de scherpzinnigste 
denker, welke de middeleeuwsche scholastiek heeft voortgebracht, moet 
worden beschouwd als de vernieuwer van de augustinische traditie in de 
oudere Franciskanerschool van Alexander VAN Hales, maar in een 
richting, die het reeds in deze school te constateeren infiltratieproces 
met aristotelisch-thomistisch denkbeelden, duidelijk accentueert.

In zijn kennisleer staat hij, onder afwijzing van de augustinische ver- 
lichtingsleer reeds volledig op het standpunt van de autonomie der natu- 
ralis ratio, zij ’t al, dat hij — in tegenstelling tot THOMAS — van een 
theologia naturalis weinig overlaat. Zijn (naar de traditie der Oxforder 
Franciscanen-school aan de mathesis georienteerd) wetenschapsbegrip 
deed hem de grenzen der natuurlijke rede op theoretisch gebied veel 
enger trekken dan Thomas.

Zoo acht hij althans in een deel zijner geschriften 22) ook de on­
sterfelijkheid der anima rationalis en haar ontstaan door goddelijke 
schepping niet redelijk te bewijzen.

Op een geheele reeks onderling samenhangende punten bleef Duns 
Scotus echter de verdediger van het oude augustinische gedachten­
goed der Franciskaner-orde, dat hij met nieuwe scherpzinnige argu­
menten tegenover de aristotelisch-thomistische opvattingen stelde. In dit

Assenmacher, a. w. S. 26 noot 3: „Ista quaestio est stulta, quum suppo- 
nit, nihil aliud posse reperiri quod causat individuum, nisi species et aliquid 
cum specie. Et cum quaeritur... quid est causa individuationis, quaerendum est 
ab illis, quid facit universalia eorum esse universalia... et non possunt dicere 
quod creator facit quod libet, secundum quod proprietas eius exigit et ideo 
materiam primam fecit singularem ...”

Daarentegen verdedigt hij de bewijsbaarheid dezer stellingen in zijn 
Quaestiones in Metaphysicam XII qu. 2, no. 2; qu. 10, no. 2; De rerum principio, 
qu. 10 art. 1 no. 3 sqq (dat echter waarschijnlijk niet van Scotus zelf is) en 
zijn Quaestiones quodlihetales qu. 21, no. 15.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUK EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 35

opzicht bleef hij de representant van den anti-thomistischen Francis- 
kaner geest.

Zijn leer van het principium individuationis moet m. i. worden gezien 
als een poging de door Alexander van Hales en Bonaventura weer 
opgenomen augustinische opvatting metaphysisch te verscherpen en te 
verdiepen 23). is de reeëele verbinding van vorm en materie in alle 
schepselen zonder onderscheid, ook bij de „geestelijke substanties”, het 
individualiseerend beginsel, dan moet in het wezenlijk zijn der creaturen 
zelve een differentia individualis (individueel onderscheid) aanwezig zijn.

Dan kan dus het principium individuationis nóch in den vorm, noch 
in de materie als zoodanig schuilen. Het moet dan in het zijn der sub­
stantie zelve te vinden wezen. Met grooten nadruk verdedigt Duns 
ScOTUS tegenover THOMAS, dat in de individualiteit der samengestelde 
substanties niet een onvolkomenheid, maar een volkomenheid is te zien. 
Want als „ultima reahtas” kan de individueele existeftitie geen onvol­
komenheid zijn 24). In dit opzicht krijgt de reeds in de oudere Oxfordsche 
Franciskanerschool, met haar sterk empirisch-natuurwetenschappelijke 
belangstelling, geaccentueerde positieve waardeering van het individu­
eele gegevene, bij Duns Scotus slechts een diepere metaphysische 
fundeering.

Het „ens individuans”, als laatste metaphysische grond van de indivi­
dualiteit in de dingen zelve, is de zgn. haecceitas. Gelijk uit het animal 
(zinnelijk levend wezen) homo (de mensch) wordt, doordat bij het 
(zinnelijk) „levend zijn” de specifieke differentie der „humanitas” komt, 
zoo wordt uit „homo” weer SOCRATES, doordat zich bij de generieke en 
specifieke wezenheden de individueele differentie: de „Socratitas” (het 
Socrates zijn) voert. Hier is ongetwijfeld niet de platonische dialectiek, 
maar de aristotelische logica aan het woord. Zijn dus de „entia indivi- 
duantia” de ware individualiseerende beginselen, dan mag de „vorm” 
niet, gelijk in het aristotelisch-thomisme, met het „universeele” worden 
vereenzelvigd. Dan zijn veeleer vorm èn materie in de individueele sub­
stantie gelijkelijk door de haecceitas geindividuahseerd. Henric van 
Gent’s principe der negatie wordt dus door een positieve zijnsbepaling 
vervangen. Op den grondslag der scholastische zijnsleer met haar trans­
cendentale bepalingen verdedigt Duns het standpunt, dat slechts aan 
een positieve wezenheid het transcendentale predicaat der eenheid kan 
toekomen en dat iedere bijzondere positieve entiteit ook haar bijzondere, 
alleen haar toekomende eenheid bezit.

Daaruit volgt, dat ook de individueele eenheid als laatste eenheid van 
een ding in een positieve entiteit (wezenheid) moet zijn gegrond, die als 
zoodanig formeel verschillend is van de algemeene natuur van het 
individu 24).

In ongeveer gelijken zin wordt Duns Scotus’ individualiteitsleer opgevat 
door Minges, Suarez und D. Scotus (phil. Jahrbuch 1929 S. 337) en Klug, Die 
Lehre des Joh. Duns Scotus über Materie und Form nach den Quellen darge- 
stellt (Phil. Jahrb. 1917 S. 68), beide contra de door Suarez verspreide inter­
pretatie als zou Duns het pr. indiv. in den vorm zoeken.

^) In II Sent. dist. III qu. 6 (dit is de geweldige commentaar van Scotus 
op de Sententiae van Lombardus) uitg. Vives, Paris 1893: „sicut unitas in 
communi sequitur entitatem in communi, ita quaecunque unitas per se conse- 
quitur aliquam entitatem: ergo unitas simpliciter qualis est unitas individui



36 PROF. DR H. DOOYEWEERD

Al zoekt Duns Scotus dus niet, gelijk langen tijd op SuAREZ’ voet­
spoor werd aangenomen, het individualiseerend beginsel in den vorm, 
wel kan men zeggen, dat de grondlegger der jongere Franciscanerschool, 
in tegenstelling tot Bonaventura, het accent der individualiteit op den 
individueelen vorm legt, waar hij schrijft, dat de individueele vorm het 
eerste distinctieve (onderscheidings-) beginsel is en de natuur van het 
ding in numerieke eenheid bepaalt.

Tegen de nominalistische gevolgtrekkingen uit de individualiseering 
van den vorm als zoodanig heeft de groote schotsche scholasticus zich 
met kracht verzet. Hij wil volkomen op „realistischen grondslag” blijven.

De algemeene wezenstypen der dingen, hebben ook volgens hem, 
evenals voor Thomas, een drievoudige reahteit: ante rem als scheppings- 
idee in den goddelijken geest, in re als essentia of quidditas van het 
ding en post rem als het door het intellect uit de dingen geabstraheerd 
begrip van het wezen. Wanneer het algemeene, waarop alle weten­
schappelijke kennis gericht is, gelijk het nominalisme wil, bloot in het 
menschelijk denken bestaan zou hebben zonder grondslag in de realiteit 
der dingen, dan zou volgens hem de metaphysica en de wetenschap in 
het algemeen, in logica opgaands). De individueele sübstantie is naar 
zijn wezen één. Maar zooals het menschelijk intellect door de zgn. „dis- 
tinctio formalis ex natura rei” de genera, species en differentiae specificae 
als algemeene metaphysische zijnsgraden (gradus metaphysici) uit deze 
natuurlijke wezenseenheid kan abstraheeren, zoo kan het ook de 
„haecceitas”, de ,,individueele differentie”, als den positieven individu­
eelen zijnsgraad, die aan de algemeene zijnsgraden is toegevoegd, door 
formeele onderscheiding uit de natuur van het ding abstraheeren 26).

Hier openbaart zich zelfs tegenover Thomas een verscherping van 
het realistisch standpunt.

Het kennis-theoretisch verschil tusschen Thomas 
en Duns Scotus.

Volgens Thomas heeft het universale slechts naar zijn inhoud en grond

consequitur per se aliquam entitatem; non autem consequitur per se entitatem 
naturae, quia illius est aliqua unitas propria et per se realis, ut probatum est; 
igitur consequitur entitatem aliam determinantem istam: et illa faciet unum 
per se cum entitate naturae, quia totum, cuius haec est unitas, perfectum est 
de se”. (Zooals de eenheid in het gemeenschappelijke het wezen in het gemeen­
schappelijke volgt, zoo volgt iedere suhstantieele eenheid een zeker wezen: derhalve 
volgt de suhstantieele eenheid, welke de eenheid van het individu is op zichzelve 
een zeker wezen; zij volgt echter op zich zelve niet het wezen van de (algemeene) 
natuur (van het ding), wijl deze een eigen en in zich zelve reeële eenheid bezit, 
gelijk bewezen is: derhalve volgt zij een andere eenheid, welke die der natuur 
bepaalt: en deze zal de (individueele) suhstantieele eenheid aan het ding geven 
met het wezen der algemeene natuur, omdat het geheel, waarvan zij de eenheid 
is, van zich zelve volkomen is.”

^®) Theoremata subtilissima IV n. 1: „ita quod universalia non sunt fictiones 
intellectus, tune enim nunquam in quid praedicarenter de re extra, nee ad de- 
finitionem pertinerent, nee metaphysica differet a logica; immo omnis scientia 
esset logica.”

^®) Scholion ad Sent. II d. 3 p. 1 art. 2, qu. 2 n. 2: „entitas essentiae specificae 
superaddita et ex parte rei formaliter ab ipsa distincta-differentia individualis 
(haecceitas) sicut natura specifica per differentiam specificam ita individuum 
per haecceitatem”.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 37

(fundamentaliter) in de individueele composita reëel bestaan, terwijl het 
als „zuivere vorm” (formaliter) slechts in de menschelijke ziel actueel 
aanzijn krijgt. Dit laatste geschiedt dan door een innerlijke omvorming 
van het materieele individuum in het zinnelijk beeld (phantasma) en 
vervolgens door een innerlijke omvorming van het door het passieve in­
tellect ontvangen zinnehjk beeld in een „zuiveren vorm” door het actieve 
intellect (intellectus agens).

De abstractie van de materie en de individualiteit, welke de denk­
activiteit hierbij verricht, is maar niet als een bloot-logfische gedacht, 
maar als een ontologische abstractie, die een totale om-vorming van 
het bloot-zinnelijk gegevene tot een „puur-geestelijk” wezen teweeg­
brengt. In het „individueele ding” is als zoodanig het zinnelijk beeld 
slechts „potentieel” aanwezig en in het zinnelijk beeld is op zijn beurt 
de algemeene vorm slechts „potentieel”, naar de mogelijkheid, aanwezig. 
De „potentie” moet door een werkzaamheid van hooger orde tot „actua­
liteit” worden verheven. En dit wordt, wat de „universalia” betreft, 
eerst door de begripswerkzaamheid (het zgn. „actieve intellect”) be­
werkstelligd. Dit kennistheoretisch standpunt hangt onverbrekelijk 
samen met de aristotelisch-thomistische zijnsleer en het daarin geworteld 
substantiebegrip. Als de „materieele substantie” als zoodanig geen relatie 
heeft tot de menschelijke kennis, die als begripskennis uitsluitend op 
de universalia is gericht, en haar „zijn” uit „vorm” en „materie”, actua­
liteit en potentie, is samengesteld, dan moet de menschelijke kennis 
inderdaad een innerlijk omvormingsproces zijn, waarbij de „materieele 
vormen”, die als zoodanig slechts in een materieel-individueele sub­
stantie belichaamd zijn, tot een geheel andere „zuiver geestelijke zijns­
wijze” worden omgevormd 27).

Op dit punt is Duns Scotus echter meer „realistisch” dan Thomas. 
Al geeft hij toe, dat de universalia of algemeene wezenheden als zoo­
danig niet actueel zijn, maar slechts in de individuen bestaan hebben, 
zoo wil hij toch het algemeene type ook formeel in het individueele 
ding handhaven en het dus in zijn algemeenheid niet eerst in den men- 
schelijken geest tot vorm laten komen. Dit bedoelde ScOTUS met zijn 
beroemde „distinctie formalis ex natura rei”.

Naar deze opvatting heeft ieder schepsel een dubbele eenheid: de 
individueele en de formeele. De formeele eenheid vindt haar grond in 
het „formeele wezen”, dat op zich zelve indifferent tegenover de indivi­
duatie is; het kan wel is waar slechts in de individuen werkelijk zijn, 
maar het gaat toch van nature, als „algemeen wezen”, aan het individu­
eele vooraf.

2’) Vgl. Sertillanges, Der hl. Thomas v. Aguin (übers. d. Grosche) S. 635: 
„Wenn die geistige Erkenntnis so auf dem Wege eines „Abziehens” vorgeht 
und von den Gegenstanden nur den allgemeinen — allen von der Art der 
Gattung umfaszten Einzeldingen gemeinsamen — Rahmen erfaszt, so versteht 
es sich von selbst, dasz das Einzelding — zum wenigsten direkt — keine Be- 
ziehung zur geistigen Erkenntnis bat. Das Einzelding ist Gegenstand des Sinnes; 
in der geistigen Erkenntnis wird es nur indirekt erfaszt, indem der Verstand, 
der auf seinen Akt zurückgreift und ihn beurteilt, so wie er ist, dort — gegen- 
seitig voneinander gefordert — einmal das Prinzip dieses Aktes findet, namlich 
die geistig erkennbare Form, und dann den Ursprung dieser Form, namlich das 
Bild, und endlich den Ursprung des Bildes, namlich das auszere Einzelding”.



38 PROF. DR H. DOOYEWEERD

De individualiteiten ontstaan hierdoor, dat de algemeene wezensnatuur 
verschillende individueele eigenaardigheden al naar gelang van de ver­
schillende individuen aanneemt. Dan moet dus de algemeene wezens­
natuur van een ding ook reeds formaliter — d. i. als algemeene vorm — 
reeël in de individueele substantie aanwezig zijn. De substantieele vorm 
behoudt dus ook in de uiteindelijke individualiseering mede zijn alge­
meene wezenstrekken, die op de menschehjke kennis betrokken zijn. De 
generieke en specifieke eigenaardigheden zijn m. a. w. in de dingen niet 
bloot potentieel of virtualiter, gelijk Thomas leerde, maar formaliter 
voorhanden.

Met deze opvatting van de universalia hangt een belangrijk kennis­
theoretisch verschil tusschen Duns Scotus en Thomas samen. Wel 
sluit de schotsche scholasticus zich tegenover de augustinische verlich- 
tingsleer, volgens welke de anima rationahs de ideeën in den godde- 
lijken logos onmiddellijk door goddelijke verlichting schouwt onafhan­
kelijk van de zinnelijke waarneming, bij de aristotelisch-thomistische 
opvatting aan, dat het intellect de algemeene wezensbegrippen slechts 
door abstractie uit de zinnelijke waarneming kan vormen; maar toch 
leert hij tegenover Thomas, dat het intellect zich onmiddelhjk op het 
individueele richt en dit laatste eerder kent, dan het algemeene 28).

Is de vorm niet door de materie geindividualiseerd, maar in laatste 
instantie door de differentia individualis intrinsiek individueel, dan moet 
ook het individueele verschil tusschen de dingen rechtstreeks en zelfs 
vóór de algemeene kenmerken intelligibel zijn.

De scotistische individualiteitsleer vermeed uiteraard de moeilijkheden 
en innerlijke tegenstrijdigheden, waarin de thomistisch-aristotelische zich 
verstrikte ten aanzien van de individualiteit der „zuiver-geestelijke sub­
stanties. DUNS SCOSTUS huldigt in de lijn der Augustinische-Franciskaner 
traditie de opvatting, dat alle geschapen substanties, ook de animae ratio- 
nalis en de engelen, vorm en materie hebben. Maar hij behoeft bij de 
geestelijke substanties het principium individuationis niet in de „materia 
spiritualis” te zoeken. Ook bij de menschelijke zielen en de engelen is 
de „differentia individualis” van het wezen het individualiseerend 
principe.

En de nominalistische consequenties van de leer der differentia in­
dividualis trachtte ScOTUS af te snijden door de bovenuiteengezette 
ultra-realistische theorie inzake het ook formeel bestaan der universalia 
in de individueele dingen.

Critiek op Scotus’ individualiteitsleer.

Overzien wij nu deze scotistische theorie, dan is het duidelijk, dat de 
schotsche scholasticus poogt boven het dilemma materie dan wel vorm 
als principium individuationis, uit te komen, door de individualiteit uit 
een soort wortel-eenheid van het substantieele zijn te laten ontspringen. 
Wij hebben in ons eerste artikel gezien, dat het metaphysisch substantie-

®®) Vgl. de rerum prindpio qu. 13 a. 3 n.. 28—33; ib. n. 44: Unde fundamen- 
tum originale, a quo movetur omnis cognitio, dico radicaliter est esse actuale”. 
Ook wanneer dit geschrift niet van Scotus zelf maar van zijn leerlingen is, staat 
toch wel vast, dat deze opvatting typisch seotistisch is.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 39

begrip zelve gevat werd als een „wortel-eenheid” van het ding, als een 
eenheid boven de verscheidenheid zijner accidenteele eigenschapp»en, en 
dat juist in dezen trek de verborgen religieuze ondergrond van dit be­
grip aan het licht trad.

Wij zagen toen ook, dat het metaphysisch substantiebegrip in zijn 
verworteling in de Grieksche zijnsleer onmogelijk zulk een worteleenheid 
boven de polaire tegenstelling van het vorm-materiemotief kan bieden, 
gelijk trouwens de anorganische dingen alsmede de planten en dieren 
geen zelfstandige wortel-eenheid bezitten.

Maar dan kan ook SCOTUS’ differentia individualis in wezen niets 
bieden wat boven de oude augustinische opvatting i.z. de reeële ver­
binding van vorm en materie als individualiseerend beginsel uitgaat. De 
geheele opvatting, dat de individueele differentie als een „laatste zijns- 
bepaling” boven de generieke en specifieke wezensbepalingen wordt toe­
gevoegd (superadditur), wijst op dezelfde miskenning van de intrinsieke 
structuur der individualiteit als in het aristotelisch-thomisme. De sub­
jectieve individuahteit „voegt” zich niet „toe” aan haar intrinsieke 
structuur, die haar wetstype is, maar kan zich slechts in haar eigen 
structuurtype openbaren.

En zij kan geen „laatste zijnsbepaling” boven haar structuurprincipe 
zijn, omdat zij alleen in haar structuur bepaald is.

Doordat ook de scotistische school bleef vasthouden aan het meta­
physisch substantiebegrip in het kader der grieksche zijnsleer, kon zij 
uiteraard evenmin als de thomistische scholastiek oog hebben voor de 
rehgieuze wortel-eenheid der individualiteit in de menschelijke natuur. 
Ook voor haar blijft de menschelijke ziel de abstracte anima rationalis 
als „geestelijke substantie”. DUNS ScöTUS huldigt, geheel in de lijn der 
augustijnsche Franciskaner traditie de leer, dat het organisch materie- 
lichaam een eigen zelfstandigheidsvorm, de zgn. forma corporeitatis be­
zit, die de eerste materie eerst geschikt maakt tot opneming van den 
uiteindelijken wezensvorm van het lichaam: de anima intellectiva 29).

De augustinische opvatting in zake de „prima 
materia” en haar beteekenis voor de opvatting 
van ziel en lichaam als twee substanties.

Aan deze traditioneele leer der Franciskaner school lag een reeds 
vroeger gesignaleerde opvatting van de prima materia ten grondslag, die 
van de aristotelisch-thomistische principieel afweek. Wij moeten thans 
op dit punt nader ingaan, omdat daarmede ook een andere conceptie 
van het substantie-begrip samenhangt, die reeds AUGUSTINUS bracht 
tot de opvatting van het „materielichaam” als een eigen (zij ’t al on­
volledige) „substantie”, onderscheiden van de zuiver geestelijke sub­
stantie, de anima rationalis, die zich met dit lichaam verbindt.

Deze verscherpt duahstische constructie inzake de verhouding van 
ziel en lichaam, die, gelijk wij zullen zien, door Thomas weer aan de

29) Reportata Parisiensia (Opus Parisiense) IV dist. 11, qu 3 n. 22: „sed 
corpus, quod est altera pars compositi hominis, pars, inquam potentialis respectu 
animae intellectivae, quia per illam formam corpoream organicam 
ultimate disponitur materia ad susceptionem animae intellectivae.”



40 PROF. DR H. DOOYEVVEERD

aristotelische constructie wordt aangepast, is zoowel van zuiver-plato- 
nisch als van aristotelisch standpunt eenvoudig onbegrijpelijk. Zij wordt 
eerst verstaanbaar vanuit AugUSTINUS’ opvatting der „eerste materie”.

Volgens den grooten kerkvader was de „aarde”, waarvan in de beide 
eerste verzen van Gen. 1 gesproken wordt, identiek met de „prima 
materia”, die door God nog zonder eenigen vasten vorm werd geschapen, 
terwijl de schepping van den „hemel” op de zuiver geestelijke wereld 
der engelen zou slaan. God heeft echter in de „oer-materie” van meetaf 
de kiemen (rationes seminales) der lichamelijke schepselen gelegd, op 
welker ontwikkeling de orde in den tijdelijken kosmos berust, een ge­
dachte ontleend aan de Stoïsche leer der Koyst aTnpfjLxriy.st (logoi sper- 
matikoi). Dan moest dus aan deze eerste materie ook inderdaad, ge­
lijk de oudere Stoa leerde, reeds als zoodanig een actueele zelfstandig­
heid (ousia) toekomen en kon ze niet met Aristoteles als een bloot 
„potentieel zijn” (dunamei on) worden gevat. Zij is van meetaf door 
God toegerust met werkzame ontwikkelingskiemen, waaruit door de 
werking der natuurlijke agentia lichamelijke vormen ontstaan 3o).

De stoische opvatting in^ke de prima materia 
tegenover de aristotelische.

Deze conceptie van de „prima materia” week wel sterk af van de 
gerijpte aristotehsche. Volgens de laatste heeft de „eerste materie” 
(TrpMTrj 'CP.f}) als zoodanig nimmer actueel zijn, doch is zij slechts een zijns- 
principe, dat als zoodanig het volstrekte tegendeel is van het vorm­
principe. Actueel zijn komt aan de materie eerst toe door den vorm.

Daarom bestreed Aristoteles ook de door hem aan de Pythago- 
reeërs en Speusippos toegeschreven opvatting, dat het zaad er eerder 
zou zijn dan de plant, het dier en de menschel). Het zaad komt van 
het voltooide levend wezen, niet omgekeerd.

De oudere Stoa daarentegen vat de eerste materie als een werkelijke 
substantie (ousia) waarin de „vormen” reeds potentieel als werkzame 
ontwikkelingskiemen (dus niet als reeds volkomen vormen) aanwezig 
zijn. Deze zgn. logoi spermatikoi zijn dus zelve van materieelen aard, 
zij zijn uitvloeisels uit het materieprincipe zelve als werkend principe 
(5ri.'s>). Als werkend principe is de materie, gelyk deStoainHERACLiTUS’ 
lijn leert, goddelijk, is zij „oorzaak”, oorsprong van het ontstaan der 
individueele vorm-dingen. Als lijdend principe is de materie
passief, inert, bekwaam tot het opnemen van alle mogehjke vormen. 
Maar het onderscheid tusschen passieve en werkzame materie is slechts 
gradueel: de laatste is slechts van fijner structuur, zij is een vurig 
pneuma, dat de grovere materie als haar „logos” doordringt. En dit 
\airig pneuma is de stoische godheid, die dus zelve materieel wordt 
gevat. Werkzame en passieve materie zijn echter niet te scheiden.

30) De Genesi ad litteram 2, c. II.
31) Met A (cap. 7) 1072fe in fine en 1073a: „Want het zaad is uit iets anders, 

dat vroeger en volkomen is, en niet het zaad is het eerste, maar het volkomen 
levend wezen.”



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 41

De godheid woont in de passieve materie als vorm-gevend beginsel 3i;).
Natuurlijk moest deze Stoische leer van de prima materia eerst duchtig 

aan de kerkeUjke scheppingsleer worden „geaccomodeerd”, en van haar 
„materialistisch”-pantheistische trekken worden ontdaan, zou zij voor 
„theologisch gebruik’ pasklaar worden. Daartoe moest eerst de stoische 
opvatting in zake het „materieel” karakter en den materieelen oorsprong 
der Ai'y:' a-7ri,cuxT'x:i worden uitgeschakeld.

De neo-platonische conceptie der logoi spermatikoi: 
geen reëele verbinding van vorm en materie.

Dit was reeds geschied in het neo-platonisme, dat evenzeer de leer 
der logoi spermatikoi had overgenomen, maar met principieele uitscha­
keling van de stoische leer der prima materia.

Plotinos knoopt aan bij de platonische conceptie van de „wereld­
ziel” 33)^ die door den „demiurg” in het aanzijn is geroepen als volmaakte 
afbeelding van de idee van het „zooion”, het alle mogelijke soorten van 
levende wezens omvattend oer-typ)e. Bij hem wordt deze wereldziel de 
derde „hypostase” of het derde principe van de godheid.

Haar eerste „hypostase” is het boven den zijnsvorm verheven en dus 
zelve niet als „substantie” te vatten absolute eene (ri h), dat als het licht 
uit zijn volheid uitstraalt de tweede hypostase (die wèl ousia of sub­
stantie is): den nous met de volheid der ideeënwereld, die in het zijn van 
den logos begrepen is. Uit deze tweede hypostase straalt de derde uit: 
de „ziel”, d.i. primair de „wereldziel”, aan welker substantie de indivi- 
dueele menschen-, dieren- en planten deel hebben, en waarvan zij slechts 
fragmenten zijn. Deze „wereldziel” is naar haar „zijn” de intelligibele 
wereld van de nous zelve, maar meer verdeeld dan de laatste. Zij is 
bestemd om den onmetelijken rijkdom van de intelligibele wereld met 
haar individueele ideeën op haar beurt in verzwakte mate te doen uit­
stralen in de „materie” en op die wijze aan de niet-goddelijke zinnen­
wereld de afstraling der eeuwige zijnsvormen mede te deelen, die zich 
voorbijgaand in den eeuwigen stroom van het worden, in de duistere 
materie „afteekenen”. De „ideeën” worden in de „ziel” tot „logoi”, die 
onmiddellijk op de zinnelijke dingen als vorm-principe afstralen.

Hierbij komt geen enkele reeële of substantieele verbinding van 
.,vorm” en „materie” tot stand, gelijk in de aristotelische metaphysica, 
en nog minder is de „vorm” hier potentieel eigen aan de eerste materie 
als haar (zelve materieele) logos spermatikos, gelijk in de stoische natuur­
leer.

Er blijft een absoluut dualisme tusschen beide grondprincipes van het 
grieksche vorm-materiemotief: Het zinnending is volgens PLOTINOS 
slechts een voorbijgaande afstraling van den vorm in de materie, die de

32) DiOG. Laert. 7, 134, st. V. fr. 11 no. 300: Soxei S’<xlTotg dvxt rCiv
lAtov Zi/s, t'o TTotoüv yioCi ri rh piïv oiiv xrcxtTy^ov dvxt rr.v xtciov

:u<ri%v, t'i,v i/Xcv, ri de Totoï/v rhv ’-v xLrr, Xiyov, rsv S-eiv (zij meenden, dat 
er twee oorsprongsprincipes van alle dingen zjjn, het werken en het lijdende, 
en dat het laatste is de qualiteitlooze substantie, de hulè, het werkende principe 
daarentegen de in haar werkzame logos, de godheid).

33) Ontwikkeld in de dialogen Phaidros en Timaios.

HermanDooyeweerd.nl



42 PROF. DR H. DOOYEWEERD

hulè evenmin intrinsiek verandert als het licht de lucht, welke het 
vervult 34).

Het neo-platonisme blijft op dit punt in de lijn van Plato, die evenmin 
een substantieele verbinding van wezensvorm en materie in de zinnelijke 
wereld aanvaardt, maar de ousia volstrekt transcendent aan de materie 
vat.

De augustinische opvatting staat dichter hij de 
stoische en aanvaardt een verbinding van vorm- 
potentie en materie in half-aristotelischen geest.

De augustinische opvatting van de logoi spermatikoi sluit zich in 
zooverre nauwer aan bij het stoisch materiebegrip, dat zij zich de 
„eerste materie” gevuld denkt met rationes seminales, die, naar het 
oerbeeld der scheppingsideeën in den Goddelijken Logos, van meetaf 
door God als actieve potenties in de eerste materie zijn gelegd. In dezen 
zin kon AUGUSTINUS zeggen, dat de aarde vol is van „zaden” niet 
slechts van planten, maar ook van dieren®®). De planten- en dieren­
zielen zijn (in tegenstelling met de „redelijke ziel” van Adam, die door 
God afzonderlijk zou zijn geschapen) hier dus gevat als werkelijke 
vorm-principes, die in de „eerste materie” als rationes seminales door 
God zijn ingeschapen. Zij zijn niettemin zelve niet van materieelen 
aard, gelijk de Stoa leerde, maar als immaterieele actieve potenties in 
die materie gelegd, en van de laatste afhankelijk®®). Deze immateriali- 
seering der logoi gaat ongetwijfeld in neo-platonische lijn.

Maar Augustinus aanvaardt in aristoteliseerenden zin een substan­
tieele verbinding van vorm-potentie en materie en wijkt daarmede prin­
cipieel zoowel van Plato als van het neo-platonisme af.

En op dezen grondslag ontwikkelde zich de opvatting van de prima 
materia in de augustinische scholastiek.

Volgens Henric van Gent is zij een werkelijk, tot opneming der vor­
men bekwaam substraat, beantwoordend aan een eigen scheppingsidee 
in den Goddelijken Logos®'). En in echt scholastischen trant wordt in

®4) Enn. III, 6, 6 sq.; II 4, 6 sq. Vgl. hierbij E. Bréhiee, Histoire de la philo- 
sophie tome I (1928) p. 461.

®®) De trinitate lib. 7, c. 8, t. 3. Vgl. hierbij het geheele derde boek van De 
Genesi ad litt.

®®) Zoo wordt Augustinus’ opvatting, onder beroep op de hierboven geciteerde 
plaatsen, geïnterpreteerd door Bonaventura, In Sent. Lib. II, Dist. XV, art. 1 
qu. I (Opera ed. cit. Tomus IV p. 217); „seminalis enim ratio, sive potentia 
activa ipsius materiae est ipsi materiae concreata, non ex aliquo producta... 
Ad id quod quaeritur, quod si ex aliquo, illud est aut spirituale, aut corporale, 
dicendum quod non est materia spiritualis, nee est materia corporalis: sed est 
quaedam potentia spiritualis indita a Creatore ipsae materiae corporali, et ei inni- 
tens, et ab ea dependens”; (want de ratio seminalis of actieve potentie van de 
materie zelve is met die materie medegeschapen, niet uit iets voortgebracht. 
En ten aanzien van de vraag, of wanneer zij uit iets is voortgebracht, dit óf 
van geestelijken óf van lichamelijken aard is, moet worden gezegd, dat zij nóch 
een geestelijke, nóch een lichamelijke materie is; maar dat zij een zekere geeste­
lijke potentie is, door den Schepper in de lichamelijke materie zelve gelegd, en 
op deze steunend en van haar afhankelijk).

®'') Qwodl. I, qu. 10 ed. Venet. 1608, torn. I, p. 13, col. 3: „Immo ipsa (materia) 
est susceptibilis esse per se tamquam per se creabile et propriam habens ideam 
in mente creatoris ... actione creatoris spoliari potest ab omni forma” (Zij is 
nl. als zoodanig ontvankelijk voor het zijn op zich zelve (als substantie), als 
kunnende op zich zelve geschapen worden en een eigen idee hebbende in den



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 43

de materie niet minder dan een drievoudig zijn onderscheiden: een 
esse simpUciter of esse primum, dat zij door een zekere deelname aan 
Gods wezen bezit, inzooverre zy door de schepping werking Gods is®®); 
een esse secundum, waardoor zij een bekwaamheid tot opneming van 
de vormen is (quo est formarum quaedam capacitas) en dat zij van 
nature bezit, inzooverre zij van den vorm verscheiden is, en eindelijk 
een esse tertium, dat de materie van den vorm ontvangt, inzooverre 
de laatste de potentie der materie volmaakt. Van dezen aard is het 
zijn, dat de materie in haar volkomen werkelijkheid (in actu) heeft en 
waardoor zij een volmaakte actueele existentie bezit®®). Men bedenke, 
dat hierbij onder „vorm” wordt verstaan „de voldragen vorm”, niet 
de ratio seminalis als actieve vorm-potentie der materie.

Bij deze opvatting van de materie knoopt ook DuNS SCOTUS aan. 
Ook hij verstaat onder materia prima de materie, voorzoover zq nog 
niet door den (voldragen) vorm is bepaald, maar hij onderscheidt, groo- 
tendeels in de lijn van den Gentschen scholasticus, in deze eerste materie: 
1® de „materia primo prima”, de onmiddellijk door God geschapen meest 
universeels materieele basis van alle eindige existentie, 2® de materia 
secundo-pritna, d. i. het substraat der generatie en corruptie (ontstaan 
en vergaan), dat door de geschapen werkende natuurkrachten (agentia 
creata of secundaria) wordt veranderd en omgevormd en eindelijk 
3® de materia tertio-prima, d. i. de materie, die door menschelijke tech­
niek of in ’t algemeen bloot uitwendig (accidenteel) gevormd wordt, 
nadat zij reeds een door de natuur inwendig geproduceerden (substan- 
tieelen) vorm heeft verworven, terwijl zij nog niet den door den kunste­
naar geconcipieerden vorm heeft aangenomen.

De materia primo-prima wordt dan in stoischen zin gevat als een 
onvergankelijke substantie: de materia secundo-prima is een reeds door 
het onderscheid tusschen vergankelijkheid en onvergankelijkheid be­
paalde materia primo-prima, en de materia tertio-prima een reeds door 
de natuurlijke generatie bepaalde materia secundo-prima^®).

Men ziet hier weer duidelijk het principieel verschil met de aristo- 
telisch-thomistische opvatting der „eerste materie” aan den dag treden. 
De zuivere materie is niet bloote „potentie” (dunamis), maar een zekere 
actueele substantie (aliqua res actu, aliquid actu)^^). En er bestaat 
zoowel voor Henric van Gent als voor Duns Scotus geen andere 
materie dan de eerste materie, die echter identiek is met alle bijzonder 
gevormde materie (materia prima est idem cum omni materia parti- 
culari) en als materia primo prima in alle geschapen wezens een en 
dezelfde is (quod unica sit materia) '**).

geest des Scheppers ... zij kan door de daad van den Schepper van iederen 
(voldragen) vorm worden ontkleed).

Ib. p. 14, col. 2: „Ipso etiam deo conservante quod in ipsa potest creare absque 
omni actione formae, potest habere a sua natura, quod sit aliquid in actu sub- 
sistens, licet non in tam perfecto actu, qualem habet in composito sub forma”. 
(Daar ook God zelf haar zoo onderhoudt, dat Hij in haar kan scheppen zonder 
iedere werkzaamheid van den vorm, kan zq’ (nl. de materie) door haar eigen 
natuur een werkelijk zelfstandig bestaan hebben, zij ’t al niet in zoo volkomen 
werkelijkheid als zij bezit in het compositum onder een vorm).

®®) Dit tegen de ontgoddelijking der materie bij Plato en Aristoteles en in 
gedeeltelijke aanknooping aan de Stoa.

®®) Quodl. I, qu. 10, ed. Venet. 1608, torn. I, p. 14, col. 1).
^) Men vindt deze nadere onderscheidingen vooral ontwikkeld door Scotus’ 

leerlingen in De rerum prineipio, qu. 8, art. 3, n. 20.
■*^) De rerum prineipio, qu. 7, art. 1, n. 3.
■**) Ib. qu. 8, art. 4, n. 30.



44 PROF. DR H. DOOYEWEERD

De leer i.z. de pluraliteit der zelfstandigheidsvormen. 
De forma corporeitatis en de licht-metaphysica 
in de augustijnsche scholastiek.

In onverbrekelijk verband met deze scholastisch uitgewerkte Augus- 
tinische opvatting der eerste materie staat nu, gelijk wij reeds opmerk­
ten, de in de augustinische scholastiek als gemeengoed aangetroffen leer 
in zake anima rationalis en materie-lichaam als twee substanties, een 
opvatting, die hier gepaard ging met de aanvaarding van meerdere sub- 
stantieele vormen in dezelfde „samengestelde substantie”. Bij Henric 
VAN Gent en Duns Scotus is op dit laatste punt de aristotelische op­
vatting in zake de eenheid van zelfstandigheidsvorm in de composita 
reeds zoover doorgedrongen, dat deze denkers nog alleen voor den 
mensch (als compositum uit anima rationalis en materie-lichaam) het 
bestaan van twee formae substantiales aannemen, t.w. een forma corpo­
reitatis (of forma mixtionis) en de anima rationalis als uiteindelijke 
wezensvorm van het menschelijk lichaam 43). Nog bij Bonaventura 
vinden wij de leer inzake de pluraliteit der zelfstandigheidsvormen in 
den ruimsten zin ten aanzien van alle composita gehuldigd, en wel 
zoo, dat dezelfde samengestelde substantie al naar gelang van de ge­
compliceerdheid harer componenten een grooter aantal van deze vormen 
bezit.

Hierbij treft de merkwaardige opvatting inzake de forma corporeitatis 
als eerste substantieele vorm van het materie-lichaam, een opvatting, 
die zelfs nog door den baanbreker van het aristotelisme in de hoog- 
scholastiek, Thomas’ leermeester Albertus Magnus, ja door THOMAS 
zelf in zijn vroegere ontwikkelingsperiode (in zijn commentaar op de 
Sententiae van LOAlBARDUS) wordt gehuldigd.

Naar de gemeenschappelijke opvatting van den Franciskaner bisschop 
van Lincoln, Robert Grosseteste, Bonaventura, Albert den Groote 
en Thomas van Aquino in zijn genoemden Sententiën-commentaar was 
deze vorm der lichamehjkheid van astralen oorsprong, identiek met 
het licht, zooals het door God na de „prima materia” geschapen werd 
als eerste vormgevend principe der lichamelijkheid.

Deze laatste opvatting ging terug op de neo-platonisch-augustinische 
en arabische licht-metaphysica, die in de 13e eeuw vooral bij Robert

Henric van Gent neemt, ofschoon hij in afwijking van Bonaventura 
en de meeste andere augustijnsche scholastici der oudere Franciskanerschoo.) 
voor de overige composita de aristotelisch-thomistische opvatting van de eenheid 
van zelfstandigheidsvorm aanvaardt, bij den mensch naast de anima rationalis 
nog een forma corporeitatis of forma mixtionis aan, zoodat de mensch als een 
compositum uit materia prima, forma corporeitatis en anima rationalis wordt 
gevat. Vgl. Quodlib. IV, 9. 13 (ed. Venet. 1608 t. I p. 167 col. 1): „Cum ergo 
terminus proprius divinae actionis sit anima rationalis, oportet quod terminus 
actionis humanae sit aliqua forma substantialis alia in homine” en Quodl. III, 
qu. 6, ib. t. I, p. 89, col. 4: „Sic ergo in homine vegetativum et sensitivum infusa 
sunt cum intellectivo et adveniunt composito ex materia et forma naturali de 
potentia materiae producta.”

Uit deze uitspraken blijkt, dat Henric van Gent, evenals Duns Scotus positie 
kiest zoowel voor het psycho-creatianistisch standpunt als voor de augustinische 
leer der prima materia met haar rationes seminales. Augustinus zelf kon, gelijk 
bekend, nimmer tot een besliste keuze tusschen het psycho-creatianisme en tra- 
ducianisme komen.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 45

Grosseteste en Bonaventura een uitvoerige uitwerking verkreeg, en 
met de leer van de meerdere zelfstandigheidsvormen in de dingen en de 
augustinisch-stoische theorie inzake de prima materia tot vast gedachten­
goed van de Franciskaner richting werd, ofschoon zij ook daarbuiten ver­
dediging vond.

Grosseteste dacht zich, evenals Augustinus, het licht (lux) als een 
uiterst fijne materieele substantie, die de immaterieele substanties het 
dichtst zou naderen. Het is drager van kracht en krachtwerkingen, kan 
zich zelve genereeren en vermeerderen en zich plotseling buiten den 
tijd naar alle zijden in kegelvorm uitbreiden 44). De driemensionale uit­
gebreidheid der ruimte is zelve slechts een functie van het licht en 
zijn werkingswetten.

Dit hcht nu als metaphysische substantie, waarvan het empirische licht 
(lumen) slechts een lichamelijk product is, wordt door den bisschep 
van Lincoln op onheldere wijze met den eersten substantieelen vorm 
der lichamelijkheid (forma corporalis of corporeitatis), vereenzelvigd. 
Het licht is de eerste vorm, die in de materia prima geschapen werd 45). 
De geheele kosmos is volgens Grosseteste de zelf-ontplooiing van het 
eene lichtprincipe naar immanente wetten 46). Het hcht is ook, gelijk 
Augustinus leerde, het instrument, waardoor de ziel op het lichaam 
werkt 47).

Bij Bonaventura vinden wij deze metaphysische lichttheorie in wijs- 
geerig verhelderde grondtrekken terug, zij ’t al niet in de mathematisch- 
natuurwetenschappelijke uitwerking, welke GROSSETESTE daaraan 
gaf 48). Volgens hem is het licht niet zelve een lichaam, omdat geen 
enkel lichaam, zooals het licht, een zuivere vorm is. Hij wil het dus in 
zijn eigenlijken zin niet, gelijk Grosseteste op Augustinus’ voetspoor 
deed, een uiterst fijne lichamelijke substantie noemen, omdat alle ge­
schapen substanties, zoowel de „lichamelijke” als de „geestelijke”, uit 
vorm en materie zijn samengesteld.

Als het hcht dus „vorm” is, kan het slechts „iets aan het lichaam” 
zijn en wel de eerste en voornaamste substantieele vorm aller lichame­
lijkheid^^). In dit geval wordt het hcht „in abstracto” gevat. Vat men

44) Hexameron bij L. Baur, Das Licht in der Naturphilosophie des Robert 
Grosseteste, S. 46: „(lux) significat enim substantiam corporalem subtilissimam 
et incorporalitati proximam, naturaliter sui ipsius generativam”. Voorts: De luce 
ed. Baur, p. 61, 11: „Lux enim per se in omnem partem se ipsam diffundit, 
ita ut a puncto lucis sphaera lucis quamvis magna subito generetur, nisi obsistat 
umbrosum.”

4®) De hice, ed. Baur, p. 61, 10: „Formam primam corporalem, quam quidam 
corporeitatem vocant, lucem esse arbitror”. Ib. p. 62, 16: „Lux est ergo prima 
forma corporalis. Lux ergo, quae est prima forma in materia prima creata.”

dB) De luce, ed. Baur, p. 67, 6: „Et in hoe sermone forte manifesta est in­
tentie dicentium „omnia esse unum ab unius lucis perfectione” et intentio 
dicentium „ea, quae sunt multa, esse multa ab ipsius lucis diversa 
multipli c a ti on e.”

'4'7) Augustinus, De Gen. ad litt., liber 3, cap. 6: „anima per lucem, id est 
ignem et aerem, quae sunt similiora spirituis, corpus administrat”.

48) Vgl. L. Baur, Das Licht in der Naturphilosophie des Robert Grosseteste, 
Festgabe für G. v. Hertling, Freiburg 1913, S. 41—66.

49) In Sent. II, dist. 13, art. 2, qu. 1 (Op. ed. cit., t. IV, p. 183, col. 2): 
,iNullum corpus potest esse pura forma: si ergo lux formam dicit, non potest 
esse lux ipsum corpus, sed aliquid corporis, si enim lux esset ipsum corpus, cum



PROF. DR H. DOOYEWEERD46

het met Augustinus in concreto, dan bedoelt men de „lichtende sub­
stantie”, d.w.z. de fijne lichamelijke substantie, waaraan het licht als 
vorm zich openbaart. En deze substantie is dan identiek met het „vuur” 
als „element” ^o).

Alle lichamen hebben deel aan de natuur van het licht en naar de 
mate deze deelname is de graad en rang van hun zijn bepaald 51).

Het licht is de jorma communis van alle lichamen, door welke de 
algemeene informeering der materie plaats vindt, terwijl gelijktijdig 
door andere vormen, nl. de elementaire en de mengvormen, de speciale 
informeering bepaald is 52). Onder „elementaire vormen” verstond de 
scholastiek de substantieele vormen der elementaire stoffen, die zij naar 
de primitieve grieksche opvatting in vuur, lucht, water en aarde meende 
te vinden, uit welke „elementen” dan alle materie-lichamen, ook het 
menschelijke „gemengd” zouden zijn. Het mixtum heeft dan weder een 
si>ecifieken „mengvorm”.

Als eerste en gemeenschappelijke substantieele vorm aller lichamen, 
welke aan het hchtend lichaam zijn geeft, is het licht niet zinnelijk 
waarneembaar. De zinnelijk waarneembare lichtschijn (fulgor, lumen) 
is slechts een accidenteel effect van het licht, niet het licht zelve 53).

De lichamelijke substanties hebben dus volgens Bonaventura een 
pluraliteit van substantieele vormen en hij bleef met deze opvatting 
geheel in de lijn van de Franciskaner traditie, die in scherpe tegenstel­
ling stond tot de aristotelische en de gerijpt thomistische conceptie van 
de eenheid van zelfstandigheidsvoTnn in een substantie.

In het complex van substantieele vormen is de lichtvorm, ofschoon 
hij de forma communis aller lichamen is, geenszins een onvolkomen

lucis sit ex seipsa seipsam multiplicare, aliquod corpus posset seipsum multipli- 
care ex se sine appositione materiae aliunde: quod est impossibile alicui creaturae, 
cum materia non habeat educi nisi per creationem”. (Geen enkel lichaam kan 
zuivere vorm zijn: als dus licht vorm beteekent, dan kan het licht niet zelve een 
lichaam zijn, maar slechts iets van het lichaam; indien namelijk het licht zelve 
een lichaam ware, dan zou, daar het licht naar zijn aard zich uit zich zelve kan 
verveelvoudigen, een lichaam zich zelve kunnen verveelvoudigen zonder bijstand 
van een materie, ’t geen aan een schepsel onmogelijk is, daar de materie slechts 
door schepping kan ontstaan). Men ziet uit dit citaat duidelijk de overeenstem­
ming met Grosseteste’s leer inzake de zelf-vermeerdering van het licht. ib. 
qu. 2: Verum est enim, quod lux, cum sit forma nobilissima inter corporalia, 
sicut dicunt philosophi et sancti... est substantialis forma.”

5«) ib. art. 2, qu. 1 conclusie: „Lux secundum abstractionem concepta corpus 
non est, sed simplex forma: in concretione vero aecepta, corpus dici potest.” 
ib. (p. 184, col. 1): „Vocat enim ibi lucem quod nos vocamus ignem”.

5^) ib. art. 2, qu. 2 (p. 185, col. 1): „Verum est enim quod lux cum sit forma 
nobilissima inter corporalia, sicut dicunt philosophi et Sancti, secundum cuius 
participationem maiorem et minorem, sunt corpora magis et minus entia, est 
substantialis forma; ib.: „lux est forma substantialis corporum, secundum cuius 
maiorem et minorem participationem corpora habent verius et dignius esse in 
genere entium” (vert. slot in tekst).

52) In Sent. II, dist. 13, divisio textus (p. 178 col. 1): „Et quoniam duplex 
est informatie materiae corporalis quaedam generalis per formam communem 
omnibus corporalibus, et haec est forma lucis; specialis vero per alias formas, 
sive elementares, sive mixtionis” (vert. in tekst).

55) In Sent. II, dist. 13, art. 2, qu. 2 (p. 185, col. 1): „fulgor qui est circa 
corpus luminosum, qui consequitur existentiam lucis in tali materia, et qui etiam 
est sensus obiectum, et operis instrumentum: et sic est accidentale complemen- 
tum.”



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 47

dispositie, die slechts ontstaan is, om door den hoogsten vorm voltooid te 
worden. Veeleer speelt hij een centrale en beheerschende rol in het 
lichaam, inzoover hij iederen anderen vorm in stand houdt, hem de 
kracht tot werken geeft en zijn waarde en uitnemendheid in de reeks 
der lichaamsvormen bepaalt “4).

Bonaventura’s opvatting inzake de verhouding 
van ziel en lichaam.

Eerst op dezen metaphysischen grondslag wordt Bonaventura’s opvat­
ting inzake de verhouding van „ziel” en „lichaam” begrijpelijk. Welis­
waar neemt hij de aristotelische en thomistische formule van de anima 
rationalis als „vorm” van het menschelijk materielichaam over 55) ^ maar 
hij interpreteert haar in augustinischen, pseudo-platonischen zin: De 
„redelijke ziel”, die in tegenstelling tot de „plantaardige en dierlijke 
ziel” uit vorm en (geestelijke) materie is samengesteld 56), is met het 
lichaam verbonden als „perfectio et motor” (als volmaking en bewegend 
beginsel) 57),

De grond der vereeniging ligt in een verlangen (appetitus) van beide 
tot elkander; de „ziel” heeft een verlangen, de lichamelijke natuur te 
volmaken; en het organisch lichaam (corpus organicum), dat reeds uit 
vorm en materie bestaat, heeft een verlangen naar opneming van zijn 
laatsten en hoogsten vorm: de anima rationalis. De laatste verbindt 
zich dus met een reeds „geformeerd lichaam”, naar de grieksche voor­
stelling gemengd uit de vier „elementen”, vuur, lucht, water en aarde. 
De pluraliteit der substantieele vormen is volgens BONAVENTURA niet

54) In Sent. II, dist. 13, art. 2, qu. 2, ad 5 (p. 185, col. 2): „Forma enim 
lucis nun ponitur in eodem corpore cum alia forma, sicut dispositio imperfecta, 
quae nata sit perfici per ultimam formam; sed ponitur tamquam forma, et na- 
tura omnis alterius corporalis formae conservativa, et dans agendo efficaciam 
et secundum quam attenditur cuiuslibet formae corporalis mensura in dignitate 
et excellentia” (vert. in tekst).

55) ib. dist. 17, art. 1, qu. 3 (Fundamenta): „Item anima naturaliter est forma 
corporis.”

55) ib. dist 17, art. 1, qu. 2 (p. 241, col. 1): „anima rationalis, cum sit hoe 
aliquid et per se nata subsistere... habeat intra se fundamentum suae exis- 
tentiae et principium materiale, a quo habet existere, et formale a quo habet 
esse”. ib.: „Sed quia anima brutalis propriam operationem non habet nee est 
nata per se subsistere, non videtur, quod habeat materiam intra se”. ib.: „Cum 
igitur principium, a quo est fixa existentia creaturae in se, sit principium mate­
riale: concedendum est animam humanam materiam habere: illa tarnen materia 
sublevata est supra esse extensionis, et supra esse privationis et corruptionis: 
et ideo dicitur materia spiritualis”.

57) In Sent. II, dist. 8, pars 1, art. 1, qu. 2 (p. 122, col. 2): „quod cum anima 
uniatur corpori ut perfectio et ut motor quaedam sunt operationes, quae con- 
sequentur ipsam animam in corpore ut est motor, quaedam ut perfectio, quaedam 
partim sic et partim sic.”

Thomas, S. Th. I, qu. 76, art. 4 formuleert dit door hem bestreden standpunt 
aldus: „anima non movet corpus per esse suum, secundum quod unitur corpori 
ut forma, sed per potentiam motivam, cu.ius actus praesupponit jam corpus 
effectum in actu per animam” (de ziel beweegt niet het lichaam door haar wezen, 
krachtens hetwelk zij met het lichaam als vorm vereenigd wordt, maar door 
een bewegend vermogen, welks verwerkelijking reeds onderstelt het lichaam dat 
door de ziel actueel is gemaakt).



48 INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP

in strijd met de eenheid der samengestelde substantie. Want ziel en 
lichaam zijn beide „substantiae incompletae” (onvolledige zelfstandig­
heden). De specifieke vorm van het organisch lichaam is niet het 
laatste doelwit van het verlangen zijner „materie”; het lichaam wordt 
eerst een „ens completum” door opname van zijn laatsten en hoogsten 
vorm, de anima rationalis, en evenzoo de ziel door haar laatste infor- 
meering van het materielichaam 58).

De leer van de pluraliteit der substantieele vormen was ook in de Ara­
bische philosophie, met name door Avicenna en AVERROËS verdedigd. 
ZeKs de christelijke scholastici, die gelijk Henric van Gent, Albert 
DE Groote en Thomas in zijn vroegeren tijd, in het algemeen de aristo­
telische leer van de eenheid van zeHstandigheidsvorm voor de samen­
gestelde substanties aanvaardden, schrokken er voor terug de „forma 
corporeitatis”, als „forma communis” voor de lichamelijkheid in de 
samengestelde substanties geheel door de ziel, als den specifieken 
wezensvorm van het compositum, te laten absorbeeren.

Naar deze opvatting heeft dus de mensch als compositum twee sub­
stantieele vormen: de forma corporeitatis, afkomstig van het astrale 
licht (lux) en de anima rationalis, en deze „vormen” zijn beide actueel 
in den mensch aanwezig.

Als compositum is de mensch samengesteld uit twee „onvolledige 
substanties”: het „materie-lichaam” en de „redelijke ziel”.

Deze geheele theorie was een typisch specimen van theologisch ge­
oriënteerd scholastisch denken, waarin de kronkelpaden van een in 
het substantiebegrip verstrikten theologischen gedachtengang wel scherp 
worden belicht.

Hoever men ook aan de aristotelische conceptie inzake de „ziel” als 
zelfstandigheidsvorm van het materie-lichaam mocht tegemoetkomen, 
men schrok er voor terug de „zelfstandigheid” van het lichaam tegen­
over de ziel en van de ziel tegenover het lichaam prijs te geven. Het 
kerkelijk dogma inzake het voortbestaan der ziel na de aflegging van 
het lichaam en de wederopstanding van dit laatste, moest, zoo zij in 
het metaphysisch kader van het substantiebegrip werd doorgedacht, vol­
gens de vóór-thomistische scholastiek tot de leer der twee „zelfstandig­
heden” voeren. Hierbij kwam de scholastische wijsbegeerte echter in 
een waren doolhof van tegenstrijdigheden. (Wordt vervolgd).

In Sent. II, dist. 17, art. 1, qu. 2, ad d (p. 241, col. 2); „Ad illud quod 
obiicitur, quod compositum ex materia et forma est ens completum, et ita non 
convenit ad constitutionem tertii, dicendum quod hoe non est verum generaliter: 
sed tune, quando materia terminat omnem appetitum formae et forma omnem 
appetitum materiae, tune non est appetitus ad aliquid extra: et ita nee possibilitas 
ad compositionem, quae praeexigit in componentibus appetitum et inclinationem, 
licet autem anima rationalis compositionem habeat ex materia et forma: appeti­
tum tarnen habet ad perficiendum corporalem materiam: sicut corpus organicum 
ex materia et forma compositum est, et tarnen habet appetitum ad suscipiendam 
animam.”

HermanDooyeweerd.nl


