DE IDEE DER INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN HET
THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP.

Een critisch onderzoek naar de grondslagen der
thomistische zijnsleer *)

.

DOOR
Pror. DR H. DOOYEWEERD.

III.

De augustinische opvatting van de individualiteit
en de oudere Franciskaner richting in de scholastiek.

Natuurlijk kon de bedoelde logosleer zelve zich niet van het griek-
sche vorm-materiemotief losmaken. PLOTINOS trachtte het religieuze
dualisme van dit motief in zijn idee van de nog boven den zijnsvorm
verheven, goddelijke al-eenheid te boven te komen. Maar hij wist het
in zijn mystieke leer inzake de uitstraling van de verschillende trappen
van zijn uit deze eenheid, slechts weer dialectisch — en dus bloot in
schijn — op te heffen. Het licht der goddelijke eenheid gaat in het
proces zijner trapsgewijze, steeds in helderheid afnemende, uitstraling
ten slotte over in zijn tegendeel: de duistere diepte der absoluut vorm-
looze materie! AUGUSTINUS verving deze uitstralingstheorie natuurlijk
door de goddelijke schepping en den neo-platonischen nous door het
goddelijk Woord als tweede persoon in de Goddelijke Drie-eenheid. Hij
nam ook geen afzonderlijke scheppingsideeén aan voor ieder individueel
ding of wezen, maar huldigde althans op dit punt de platonische op-
vatting, dat de idee als ondeelbaar geheel in haar universaliteit ook het
individueele omvat.

Maar door de idee als scheppingsidee in den Goddelijken Logos (het
Verbum) te interpreteeren, veranderde niets aan de grieksche opvatting
der individualiteit, die de laatste slechts in het polaire grondmotief van
vorm en materie wist te benaderen.

AUGUSTINUS neemt op neo-platonisch voetspoor aan, dat ook de ,,gees-
telijke substanties” (de menschelijke zielen en de engelen) behalve een
wezensvorm een ,materie”, zij 't al een ,geestelijke materie” (materia
spiritualis), bezitten 1). En in de reéele verbinding van deze beide prin-

*) Het tweede artikel verscheen in de le aflevering (le en 2e kwartaal) van
den 9en jaargang (1944). De verschijning van Phil. Reformata moest toen wor-
den stopgezet.

1) De onderscheiding tusschen de , materie” in het ideéele rijk der zijnsvormen
(eidé) en de ,materie” als vorm-loos substraat voor de wording der. zinnelijk
waarneembare dingen, gaat op PLATO zelf terug. Sinds de zgn. ,eleatische”
dialogen (PARMENIDES, SOPHISTES, POLITICOS) voert PLATO een eidetische materie

HermanDooyeweerd.nl



26 PROF. DR H. DOOYEWEERD

cipes, niet in een van beide bij uitsluiting, vindt hij den grond van de
individueele existentie 2).

Deze augustinische opvatting werd door ALEXANDER VAN HALES
(+ 1245) en diens leerling BONAVENTURA (} 1274) tot schoolthese van
de oudere augustijnsche Franciskaner richting in de hoogscholastiek 3)
verheven. Vooral bij BONAVENTURA valt daarbij de accentueering van
het materieprincipe als mede-individualiseerend beginsel in de com-
posita op, al houdt hij vast aan de augustinische opvatting, dat het
»principium individuationis creaturarum est coniunctio materiae cum
forma” 4). Dit wijst ongetwijfeld op het binnendringen van aristotelische
motieven onder invloed van de algemeene herleving van de studie van
ARISTOTELES in de 13e eeuw. Maar men mag niet vergeten, dat in de
Augustinisch-Franciskaner richting de ,,materie” zelve principieel anders
werd gevat dan door ARISTOTELES en de aristotelisch-thomistische scho-
lastiek 5). Op dit punt komen wij hieronder terug.

BONAVENTURA stelt de kwestie in zake het principium individuationis
in het scholastisch denken scherper dan een zijner voorgangers.

Hij legt den nadruk op de polaire tegenstelling binnen het kader van
het vorm-materiethema tusschen de philosophen, die het individuali-
seerend beginsel exclusief in de materie, en die, welke het uitsluitend
in den vorm zochten 6).

in, die in de eeuwige vormen-wereld zelve de verscheidenheid waarborgt. In den
dialoog Timaios wordt de hulé als substraat van alle wording in de zinnen-

wereld, de xwo% (chodra) genoemd. In zijn laatste ontwikkelingsphase, waarin
de eidé met ideegetallen worden vereenzelvigd, laat PLATO alle idee-getallen na
de absolute eenheid ontspringen uit een verbinding dezer laatste met een
ideéele materie.

8y De Genes, ad ht. V ¢..6 n. 18; VI ¢. 5 n..7, ¢..6.n. 9, ¢.' 1T n. 39;
Confessiones XI1II, 2.

3) De jongere Franciskaner school is die van DuNs Scorus (= 1270—1308),
waarop wij later terugkomen.

4) In Sent. II Dist. III art. 2 qu. 3 (Opera Sixti V pont. max. iussu diligen-
tissime emendata t. IV p. 55). Conclusio: ,,Creaturarum principium individua-
tionis est coniunctio materiae cum forma”. (De bedoelde uitgave van de B.s
werken raadpleegde ik uit de Amsterdamsche Universiteitsbhibliotheek).

5) Dit wordt uit het oog verloren door ASSENMACHER, a.w. S. 33, en even-
zeer door de neo-thomisten, die de aristotelisch-thomistische scholastiek als norm
ook voor het verstaan en het beoordeelen van de augustinische aanvaarden, een
fout, die men bij de thomisten vaak kan constateeren. Zoo bv. ook in sterke
mate bij SERTILLANGES, Le christianisme et les philosophes, passim.

6) In Sent. II Dist. III art. 2 qu. 3 (geciteerde uitgave der Opera t. IV
p. 55) : ,,Quidam enim innitentes verbo philosophi (scl. Aristotelis) dixerunt quod
individuatio venit a materia: quia individuum supra speciem non addit nisi
materiam. Et hoc ponebant: quia dixerunt universalia.- solum dicere formas:
et tunc primo tangitur materia, quando pervenitur ad hoc aliquid. Aliis vero
aliter visum est, scilicet quod individuatio esset a forma: et dixerunt quod ultra
formam speciei specialissimae, est forma individualis. Et quod movit hos ponere
illud, fuit quia intellexerunt ordinem in formis secundum generationem, et
naturam esse per eundem modum, per quem ordinatur in genere: ita quod forma
generis generalissimi primo advenit materiae; et descendendo usque ad spe-
ciem. Et adhue, illa forma non constituit individuum, quia non est omnino in
actu, sed ultra hanc formam individualis subsequitur, quae ‘est omnino in actu,
sicut materia fuit omnino in potentia.” (Sommigen namelijk, steunend op het
woord van den wijsgeer (ARISTOTELES) zeiden, dat de individuatie van de materie



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 27

Wanneer hij nu deze beide uitersten afwijst en het augustinisch
tusschenstandpunt verdedigt, dan illustreert hij dit met het (aan
PLATO’s dialoog Theaitétos ontleende) voorbeeld van het was en de
daarin gedrukte zegels. Evenmin als het aantal zegels kan ver-
meerderd worden zonder het was, evenmin kan het was, dat tevoren
één was, naar een veelheid ,,genummerd” worden zonder dat daarin
verschillende zegels worden gedrukt. Vraagt men echter welke de
voornaamste grond is, waarom men een individu een ,hoc aliquid” (dit
bepaalde individu) kan noemen, dan antwoordt BONAVENTURA: het dit
zijn, het hoc, van het ding (en hier is blijkbaar bedoeld het zinnelijk
waarneembaar ding) spruit in hoofdzaak voort uit de materie, krachtens
welke de vorm een positie heeft in plaats en tijd; want de vorm is niet
individueel zonder verbinding met de materie. Maar dat het iets be-
paalds, een aliquid, is, dat dankt het aan den vorm. Want het individu
heeft zoowel esse (het wezenlijk zijn of de essentia) als existere (em-
pirische werkelijkheid in ruimte en tijd). De existentie dankt de vorm
aan de materie, maar het actueele zijn dankt de materie aan den
vorm. ;

De individuatie ontspruit bij de schepselen dus uit een tweevoudig
principe 7).

Hieraan voegt BONAVENTURA nog een belangrijke opmerking toe ten
aanzien van de persoonlijke individualiteit van den mensch.

De persoonlijke onderscheidenheid, zoo zegt hij, beteekent zoowel
singulariteit als digniteit (waardigheid): voorzoover zij singulariteit be-
teekent, ontleent zij dit aan de verbinding van vorm- en materieprincipe,

komt; omdat het individu aan de species niets toevoegt dan de materie. En dit
beweerden zij omdat zij zeiden, dat de universalia alleen vormen beteekenen:
en dan raakt men in de eerste plaats de materie, wanneer men komt tot het
individueele ding. Anderen daarentegen hadden een andere meening, namelijk
dat de individuatie uit den vorm zou voortspruiten en zij zeiden, dat buiten den
vorm van het engste species er nog een individueele vorm is. En tot deze op-
vatting werden zij hierdoor gebracht, omdat zij begrepen, dat de orde in de
vormen overeenkomstig de voortplanting in de natuur op dezelfde wijze is
als die naar het genus; zoodat de vorm van het meest omvattende genus het
eerst bij de materie komt, en zoo bij afdaling tot aan de species. En tot hiertoe
constitueert die vorm nog geen individu, omdat hij nog niet volkomen actueel
is, maar er volgt nog een laatste individueele vorm die volkomen actueel is, zooals
de materie volkomen in potentie is).

7) ib.: ,JIdeo est tertio positio satis plana, quod individuatio consurgit ex
actuali coniunctione materiae cum forma, ex qua coniunctione unum sibi appro-
priat alterum: sicut patet cum impressio, vel expressio sit multorum sigillorum
in caera, quae prius erat una, nec sigilla plurificari possunt sine caera, nec caera
numeratur nisi, quia fiunt in ea diversa sigilla. Si tamen quaeras a quo veniat
principaliter: dicendum quod individuum est hoc aliquid. Quod sit hoe, princi-
palius habet a materia, ratione cuius forma habet positionem in loco, et tempore.
Quod sit aliquid: habet a forma. Individuum enim habet esse: habet etiam
existere. Existere dat materia formae: sed essendi actum dat forma materiae.
Individuatio igitur in creaturis consurgit ex duplici principio” (vert. bijna woor-
delijk in den tekst).

ib.: ,non totaliter (individuatio) est a forma, quia forma nulla est individua,
nisi propter coniunctionem sui cum materia” (de individuatie komt niet geheel
van den vorm, daar geen enkele vorm individueel is tenzij wegens haar verbin-
ding met de materie).



28 PROF. DR H. DOOYEWEERD

waaruit dat, wat is, ontstaat. Maar naar de digniteit ontleent zij haar
karakter in hoofdzaak aan den worm. En dit geldt zoowel voor de
menschelijke als voor de engel-personen 8).

Merkwaardig is hier de erkenning van een normatieve waarde der
individueele persoonlijkheid, haar , waardigheid”. Dat de grond dezer
laatste in hoofdzaak in den vorm gezocht wordt, kan niet verwonderen.
Het valt tegenover het thomistisch-aristotelisch standpunt te meer op,
dat de dignitas slechts in hoofdzaak en niet uitsluitend op rekening van
het vorm-principe gesteld wordt: het materieprincipe is in de augus-
tinische richting niet langer ont-goddelijkt: het heeft zelve een zekere
,waarde” gekregen; gelijk wij nog zullen zien, krachtens een andere
conceptie van de ,,prima materia”. Overigens blijkt uit het voorafgaande
wel duidelijk, hoe ook BONAVENTURA, onder aristotelischen invloed, in
de individualiteit sterk den nadruk legt op het bloot quantitatieve.

Waar nu de augustijnsche denker het individualiseerend beginsel in de
verbinding van vorm en materie zocht, moest de neo-platonische con-
ceptie van de ,ideeéle materie” (materia spiritualis) in de ,,geestelijke
substanties” de ,,individueele onsterfelijkheid van de anima rationalis”
redden 9). De vorm kan zich niet zelve individualiseeren, doch slechts
in reéele verbinding met een ,,materie”, zij 't al hier een ideeéle.

En op zulk een grondslag ontbrandde de strijd tusschen de oudere
Franciskaner en, de thomistische leer aanhangende, Dominicaner school
in de scholastiek, waarbij aanvankelijk zelfs onder de Dominicanen zich
enkelen als verdedigers van het Augustinisme tegen THOMAS keerden.

De averroistische richting van Siger van Brabant. De looche-
ning van de ,individueele onsterfelijkheid” der menschelijke
ziel op grond wvan het aristotelisch principe der individuatie.

De thomistische positie werd daarbij aanvankelijk verzwakt door de
consequenties, welke de latijnsch-averroistische richting in de aristote-
lische scholastiek uit ARISTOTELES’ opvatting van de materie als prin-
cipium individuationis had getrokken. De leider van het averroisme in
Parijs, SIGER VAN BRABANT (f 1282), zocht, evenals zijn arabische leer-
meester, den grond van de individueele veelheid in de materie. Daar
er nu volgens de aristotelische opvatting zuivere vorm-substanties be-
staan, valt bij deze geen individualiseerend beginsel aan te wijzen. Der-
halve kan de anima intellectiva als substantie (die volgens SIGER niet de
vegetatieve en sensitieve vermogens van de menschelijke ziel, maar uit-
sluitend het denkvermogen en het actieve intellect omvat, voor alle men-

8) ib.: ,Personalis autem discretio dicit singularitem et dignitatem. Inquan-
tum dicit singularitatem, hoc dicit ex ipsa conunctione principiorum, ex quibus
resultat ipsum quod est. Secundum dignitatem dicit principaliter rationem for-
mae: et sic patet unde sit personalis discretio originaliter, in creaturis loquendo,
sive in hominibus, sive in Angelis”.

9) In Sent. II d. 17, a. 1, q. 2: ,Licet autem anima rationalis compositionem
habeat ex materia et forma: (al heeft de redelijke ziel een samenstelling uit
materie en vorm). THOMAS verwerpt deze opvatting met uitvoerige argumen-
tatie. Zie Summa Th. 1, qu. LXXV art. V.



IIE]?!VIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 29

schen slechts één zijn, ook in getal, en kan van een individueele onsterfe-
lijkheid geen sprake wezen 10),

Deze — door SIGER later grootendeels weer prijsgegeven 104) — opvat-
ting dekte zich weliswaar niet met die van ARISTOTELES. Want deze
vatte slechts den actieven nous (de actueel denk-werkzaamheid, niet
het denkvermogen) als zuivere vorm-substantie (ousia) en hij liet
dezen nous niet als ,ziel” gelden, omdat de laatste steeds ,vorm van
een lichaam” is. Maar de loochening van de individueele onsterfelijkheid”
der menschelijke ziel, die inderdaad uit ARISTOTELES’ ,metaphysische
zielkunde” voortvloeide, was voldoende, om het aristotelische individua-
liseeringsprincipe als zoodanig tot mikpunt van felle critiek van de zijde
der augustinische richting te maken.

Steeds bewoog zich deze echt scholastische strijd binnen het kader
van het grieksche vorm-materiemotief, zij 't al in zijn accomodatie aan
het romanistisch synthese-motief van natuur en genade. Geen oogen-
blik vinden wij hier de critiek op den religieuzen wortel gericht,
waaruit de aristotelische metaphysica met haar onaanvaardbare conse-
quenties ten aanzien van de individualiteit voortvloeide. Geen oogen-
blik ook werd het metaphysisch substantiebegrip zelve, waaraan zich
deze individualiteitsbeschouwing vastknoopte, aan een transcendentale
critiek van wit het zuiver schriftuurlijk grondmotief onderworpen.

Dit laatste treft te meer, omdat de oudere Augustinische richting in
de scholastiek in het algemeen vasthield aan de opvatting van den
grooten kerkvader, dat de naturalis ratio bij het zoeken van de eeuwige
waarheid geen autonomie kan bezitten tegenover het licht der goddelijke
Openbaring, dat ons slechts in het geloof deelachtig kan worden.

Want dit wijst er op, dat ook de Augustinische richting geen inzicht
had in het eigenlijk aanknoopingspunt tusschen de christelijke religie
en het wijsgeerig denken, dat zij niet inzag, dat het schriftuurlijk grond-
motief der religio christiana een innerlijke reformatie van heel de wijs-

10) Quaestiones in tertium de anima 13, 172, geschreven in de eerste periode
van zijn onderwijs (1265—1270), waarin hij nog zuiver averroist was. Voorts
in het in 1272 (na het verschijnen van THOMAS’ strijdschrift tegen het averroisme
De unitate intellectus van 1270) verschenen gematigde geschrift De anima
intellectiva ed. Mandonnet 1899 (p. 107, 28: 2e partie 1908, p. 165): ,Natura
que in esse suo separata est a materia, non multiplicatur multiplicatione
materie... Ergo (anima intellectiva) non debet multiplicari multiplicatione
materie neque multiplicatione corporum humanorum”.

109) In het derde boek van zijn onuitgegeven geschrift Quaestiones in libros-
tres de anima, uitgegeven door het Institut supérieur de Philosophie de I’Univer-
sité de Louvain in de verzameling Les Philosophes Belges, Textes et études,
Tome XII vol. 1 (1931) door F. VAN STEENBERGEN. In 1942 verscheen hierbij
in dezelfde uitgave als vol. II de belangrijke commentaar van VAN STEENBERGEN
Siger dans Uhistoire de Uaristotélisme, die mij door de Leuvensche hoogleeraren
ten geschenke werd aangeboden met het eerste deel. Op pag. 660/t merkt de
schrijver op: ,Notre philosophe demeure fidéle au principe fondamental du
péripatétisme, selon lequel une forme séparée ne saurait étre multipliée numéri-
quement; d’autre part, les hésilations du De anima intellectiva touchant le
monopsychisme ont abouti & I’abandon de I’hérésie pernicieusc...” ,La doctrine
de I’ame intellective que propose I'auteur de nos Quaestiones est trés voisine de
celle de saint Thomas Cependant certaines formules différent et il est permis
de voir dans le vocabulaire technique de Siger une des causes de sa longue
opposition & la thése de 'union substantielle.”



30 PROF. DR H. DOOYEWEERD

geerige en in 't algemeen van de wetenschappelijke denkrichting moet
te weeg brengen. Ook de Augustijnsche scholastiek bleef het echt scho-
lastisch accomodatie-standpunt huldigen: geen reformatie van de wijs-
begeerte zelve, maar accomodatie van de grieksche philosophie aan de
kerkleer bleef hier het streven. Anders dan AUGUSTINUS zelf, leefde
zij reeds geheel uit het Romanistisch grondmotief van natuur en ge-
nade 11). En daardoor werd de geheele strijd tusschen Augustinisme en
Thomisme dor en onvruchtbaar voor het christelijk denken.

De strijd tegen Thomas’ leer der individuatie
en de aanvankelijke veroordeeling dezer laat-
ste door het kerkgezag.

JOHN PECKHAM en WILLEM DE LA MARE, beide uit de school van
ALEXANDER VAN HALES en BONAVENTURA, bestreden met groote scherpte
THOMAS’ individualiteitsleer met de wapenen der augustinische scholas-
tiek. Zij wierpen zich op als verdedigers van het kerkelijk dogma.

Op 7 Maart 1277 werden door STEPHAN TEMPIER, den bisschop van
Parijs, onder de 219 meest averroistische stellingen ook eenige stellingen
van THOMAS, in ’t bijzonder zijn leer van het principium individuationis
verworpen. Deze luidden als volgt: , Dat wijl de zuivere intelligenties
(de engelen) geen materie hebben, God niet meerderen van denzelfden
species zou kunnen scheppen.” ,Dat God de individuen van één species
niet zonder materie kan verveelvoudigen.” ,,Dat de vormen slechts door
de materie voor deeling vatbaar zijn” 12).

Andere thomistische stellingen, m.n. die in zake de eenheid wvan
levensvorm in den mensch, waren reeds door den streng Augustijnschen
dominicaner ROBERT KILWARDBY als aartsbisschop van Canterbury en
door diens onmiddellijken opvolger op dezen aartsbisschoppelijken stoel
JOHN PECKAM kerkelijk veroordeeld.

Zoo greep de kerkelijke autoriteit op scholastischen grondslag in den
wijsgeerigen strijd in met officieele veroordeeling van de thomistische
individualiteitsleer, d.i. van dezelfde leer, die het R.K. kerkgezag later
— terwille van hetzelfde scholastisch dogma i.z. de ,individueele on-

11) Slechts bij wijze van voorbeeld citeeren wij hier de uitspraak van HENRIC
VAN GENT, Summa theol. I, qu. 2, no. 26: ,,Nunc autem ita est, quod homo ex
puris naturalibus attingere non potest ad regulas lucis aeternae, ut in eis videat
sinceram veritatem ... illas Deus offert quibus vult et quibus vult substrahit.”
Ib. n. 5: ,,Sed in illa (scl. incommutabili veritate) nihil vidimus nisi speciali
illustratione divina, quia ipse excedit limites naturae mostrae” (ik cur-
siveer). (Nu is het echter zoo gesteld, dat de mensch uit zijn zuiver natuurlijke
vermogens niet kan reiken tot de regels van het eeuwige licht, opdat hij daarin
schouwe de zuivere waarheid ... deze biedt God aan wien Hij wil en aan wien
Hij wil onttrekt Hij ze. Maar in die onveranderlijke waarheid zien wij niets
tenzij door een bijzondere goddelijke verlichting, omdat dit de grenzen onzer
natuur te buiten gaat), aangeh. bij M. pE WULF, Histoire de la philosophie’
scolastique dans les Pays-Bas, p. 178 note 3, p. 179 note 1. Aan DE WULF worden
ook de volgende citaten uit HENRIC VAN GENT's werken ontleend.

12) n. 81: Quod quia intelligentiae non habent materiam, deus non posset
facere plures eiusdem speciei. n. 96: Quod Deus non potest multiplicare individua
sub una specie sine materia. n. 191: Quod formae non recipiunt divisionem nisi
per materiam (bij DENIFLE, Chart. Univ. Par. I p. 543 sqq. en MANDONNET,
Siger de Brabant, 2e partie, Louvain 1908, p. 175—191.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 31

sterfelijkheid der anima rationalis” — implicite zou sanctioneeren!
Niets toont duidelijker de gevaren van een verstrikking der christelijke
geloofsstukken in de dilemmas eener geaccomodeerde grieksche meta-
physica.

Negatie en vorm als individualiseerend
principe in de school van Henric van Gent.

De verschillende houding ten opzichte van het probleem der indivi-
duatie bleef ook in de verdere ontwikkeling der scholastiek een der
meest prominente punten in den strijd van den augustinischen geest
tegen den thomistischen.

Hield de oudere Franciskaner school in het algemeen sinds ALEXANDER
VAN HALES streng vast aan de augustinische opvatting van de reéele
verbinding van vorm en materie als principium individuationis, zij ’t al
ten deele met toenemende accentueering van de mede-individualisee-
rende rol der materie ten aanzien van de composita, buiten deze orde
vinden wij bij sommige geheel of ten deele augustijnsch georiénteerde
scholastici weder het vorm-principe, ’t zij in samenhang met het plato-
nisch principe der negatie (S«repov), 't zij zonder meer, tot individuali-
seerend beginsel verheven.

Hier openbaarde zich weer de polaire werking van het vorm-materie-
motief, die wij bij BONAVENTURA scherp geformuleerd vonden. De po-
gingen om het dilemma: vorm dan wel materie als principium indi-
viduationis, te boven te komen, strandden de een na de ander op het
gemeenschappelijk pseudo-uitgangspunt der scholastische metaphysica:
het zijnsbegrip. Want wij hebben gezien, hoe dit begrip zelve door het
dialectisch grondmotief der grieksche wijsbegeerte doortrokken bleef
en dus geen werkelijke eenheid boven de polaire tegenstelling kon
inhouden.

HENRIC VAN GENT (f 1293), de Vlaamsche ,,doctor solemnis” en een
der meest op den voorgrond tredende figuren in de Augustiner richting
der 13e eeuwsche scholastiek buiten de Franciskanerorde, bestreed
THOMAS’ aristotelische leer in zake het principium individuationis met
de wapenen ontleend aan PLATO’s dialoog Sophistés. Het individuali-
seerend beginsel ligt volgens hem niet in de materie, gelijk THOMAS
had geleerd, maar in de negatie, inzooverre de vorm in het suppositum
(de individueele substantie als subject) ongedeeld, individueel, singulier,
ondeelbaar en verschillend van de ontelbaar andere wezensvormen is
geschapen. De eigenlijke individualiteit schuilt dus in den vorm, maar
slechts door uitsluiting van iedere identiteit met andere wezensvormen.

De platonische leer uit den Sophistés werd daarbij nog nader uitge-
werkt. De negatie, waarin de individualiteit haar grond vindt, is ni.
volgens hem van tweevoudig karakter: naar binnen sluit zij iedere
mogelijkheid van verveelvoudiging en verscheidenheid van den vorm
uit, en naar buiten iedere identiteit met de overige vormen 13). De
materie en de quantiteit kunnen volgens hem niet de juiste grond en

13) Quodlibeta V qu. 8 ed. Venetiensis 1608 t. I p. 246 col. 2: ,Est igitur

dicendum, quod in formis creatis specificis, ut specificae sunt, ratio individu-
ationis ipsarum, qua determinantur in suppositis, et quae est ratio constitutiva

HermanDooyeweerd.nl



22 PROF. DR H. DOOYEWEERD

oorzaak van de individualiseering zijn 14). De vraag, waarom ontologisch
de ,,substantie” door negatie individueel en een enkeling is, wordt door
den vlaamschen scholasticus niet meer voor ,metaphysische oplossing”
vatbaar geacht. Dit weet slechts God in Zijn schepperswijsheid 15).

In platonisch-augustinische lijn verwierp HENDRIK VAN GENT ook de
neo-platonisch-thomistische leer, dat er een ,idee van het individueele
,schepsel” in den goddelijken logos zou bestaan: De goddelijke schep-
pingsidee van de species omsluit in haar universaliteit ook het individu.
Er bestaan dus geen bijzondere ideeén in God van de individueele
schepselen 16),

Daarentegen neemt hij een eigen idee van de materie der zinnelijke
dingen in den goddelijken geest aan 17), hetgeen weer, gelijk in de
geheele Augustijnsche scholastiek, een principieel andere opvatting van
de prima materia dan in het aristotelisch-thomisme impliceerde.

Zijn leerling GOTTFRIED VON FONTAINES (f 1309), die overigens reeds
sterke toenadering tot het thomisme vertoont met name in de kennis-
leer en in zijn positiekeuze tegen het ,primaat van den wil” bij den
grooten kerkvader, bleef nochtans op gewichtige punten, en vooral in
het individuatieprobleem THOMAS’ aristotelisch standpunt verwerpen.
Volgens hem ligt het principium individuationis in den substantieelen
vorm. Want uit de ,materia quantitate signata” kan nimmer een sub-
stantieel, maar slechts een accidenteel onderscheid tusschen de indivi-
duen voortspruiten.

De laatste zouden immers in dit geval slechts ,plura quanta”, maar
niet ,plures substantiae” zijn 18). Deze critiek kon overigens THOMAS
niet treffen, omdat deze, gelijk wij vroeger zagen, niet in de acciden-
teele categorie der quantiteit als zoodanig, maar in de materie als sub-
stantieel principe naar haar quantitatieve deelbaarheid, het individuali-
seerend beginsel zocht.

De gevaren van deze opvatting op scho-
lastisch standpunt. Het mominalisme.

Op Thomistisch standpunt moest men steeds weer de vraag stellen:

suppositi, est negatio, qua forma ipsa... ut est terminus factionis, facta est
indivisa omnio in supposito et individualis et singularis privatione omnis divi-
sibilitatis per se et per accidens et a quolibet alio divisa. Quae quidem negatio
non est simplex, sed duplex, quia est removens ab intra omnem plurificabilitatem
et diversitatem, et ab extra omnem identitatem” (vertaling bijna woordelijk in
den tekst).

14) Quodl. II, 8 pl. 54: ,Patet igitur clarissime, quod materia et quantitas
non possunt dici praecisa ratio et causa individuationis.

15) Quodl. II, 8 fol. 56: ,,Sed quales secundum substantiam sint differentes
nescimus; solus autem deus, qui fecit eos, novit”.

16) Quodl. V qu. 3 t. I p. 230 col. 3: ,individua proprias ideas in Deo non
habent.”

17) Quodl. T qu. 10 t. 1 p. 13 col. 3, aangehaald hieronder blz. 19 noot 37.

18) Zie B. HAUREAU, Histoire de la philosophie scolastigue II, 2 p. 149 note 1:
»Ergo si in duobus individuis non sit alia et alia forma substantialis, sed solum
accidentalis, quae est quantitas... unum individuum differet ab alio solum
accidentaliter sive secundum formam accidentalem, et essent plura secundum
quantitatem sive plura quanta, et non secundum substantiam sive non essent
plures substantiae, quod est manifestum inconveniens”.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 33

Hoe kan de substantieele vorm zich zelve individualiseeren? Men vreesde
hier niet zonder reden de consequenties van een theorie, die in den
»vorm” het principium individuationis zocht.

Immers in het kader van het vorm-materiemotief in zijn aristotelische
conceptie moet de vorm de rol van wet in den zin van substantieele,
resp. accidenteele, zijnsbepaling vervullen 19). Wanneer echter de vorm
als wetstype tenslotte in zich zelve volkomen zou zijn geindividualiseerd,
dan zou hij zijn bepalende en begrenzende functie tegenover de ,,materie”
niet meer kunnen vervullen. Dan dreigde onmiddellijk de nominalis-
tische consequentie, de loochening van de realiteit van de algemeene
wezensbepalingen in het individueele ding en de volledige denaturee-
ring van het wetmatige tot een subjectieve denk-constructie met als
gevolg: de uitwissching van de metaphysische grens tusschen essentia
en existentia.

Het scholastisch uitgangspunt maakte het onmogelijk de juiste ver-
houding tusschen wet en subject te zien. Zoo kwam men voor het dilem-
ma te staan de individueele subjectiviteit of in de ,materie” of in den
vorm te laten ontspringen.

GOTTFRIED VON FONTAINES gaf evenmin als zijn leermeester HENRIC
VAN GENT, antwoord op de vraag, hoe het ontologisch mogelijk is, dat
in het vormprincipe zelve het individualiseerend beginsel kan schuilen.
Beide verwijzen hier naar de goddelijke schepperswijsheid: God schept
werkelijke dingen en deze hebben slechts individueele existentie. De
algemeene wezensbepalingen, aldus GOTTFRIED VON FONTAINES, hebben
geen werkelijke existentie, maar worden als zoodanig slechts door het
intellect gevat 20).

Dit behoefde nog niet in nominalistischen zin te zijn bedoeld, maar
opende niettemin op gevaarlijke wijze de deur voor nominalistische ge-
volgtrekkingen, doordat hier verzuimd werd ook de algemeene wezens-
bepalingen van het ding met denzelfden nadruk op Gods scheppingsdaad
terug te voeren. Daar men eenmaal begonnen was de schriftuurlijke
scheppingsidee met het grieksche vorm-materiemotief te infecteeren,
dreigden inderdaad allerlei gevaren, wanneer men den ,vorm” een
functie wilde laten vervullen, die zijn bijzondere beteekenis ten opzichte
van de materie weer dreigde teniet te doen, ofschoon, gelijk wij zagen,
niet minder groote gevaren lagen in het aristotelisch-thomistisch stand-
punt.

Intusschen kan niet worden ontkend, dat in de verlegging van het
individualiseerend beginsel in den vorm de duidelijke tendens school
te breken met de vroeger gesignaleerde religieuze depreciatie van de
individualiteit in de aristotelisch-thomistische leer. Reeds in de oudere
Franciskanerschool van Oxford met haar sterke experimenteel-natuur-

19) Vgl. hierbij de uiteenzetting van SERTILLANGES, Der Hg. Thomas v
Aquin, S. 114) over de verhouding van het thomistisch substantiebegrip tot het
wetsbegrip, waar eveneens het vorm-principe met het eigenlijk wetmatige wordt
vereenzelvigd en zijn uitspraak t.a.p. S. 542 ,,Das Gesetz des Korpers aber is
die Seele” (nl. als vorm).

20) ib. p. 150 note 1: ,,Res non existunt nisi singulariter prout nomine propric
significantur: communiter autem sive secundum suam communitatem non exis-
tunt, sed solum intelliguntur, et sic etiam nomine communi generis vel speciei
significantur”.

Phil. Ref. 45 3



34 PROF. DR H. DOOYEWEERD

wetenschappelijke en mathematische belangstelling, werd aan het indivi-
dueele in de dingen der ervaringswereld de volstrekte prioriteit boven
het algemeene in de genera en species toegekend. Een ROGER BACON,
tijdgenoot van BONAVENTURA, ging zelfs zoo ver de geheele vraag inzake
een principium individuationis als dwaas te kwalificeeren en den grond
der individueele existentie uitsluitend in Gods scheppersdaad te
zoeken 21),

Op nominalistisch standpunt moet uiteraard het metaphysisch probleem
inzake het individualiseerend beginsel geheel vervallen. Maar zoo-
lang men aan de grieksche zijnsleer met haar vorm-materie-motief bleef
vasthouden, moest de uitschakeling van dit metaphysisch probleem het
inderdaad gerechtvaardigde verzet oproepen van alle scholastici, die
het nominalistisch standpunt verwierpen. Om het probleem i.z. het prin-
cipium indwiduationis inderdaad als een wvalsch gesteld probleem te
mogen kwalificeeren, moest het Christelijk denken eerst de schriftuur-
lijke visie op de verhouding van wet en subject terugwinnen. En dit
was binnen het kader van het vorm-materie-thema niet mogelijk.

Zoo kan het dus niet verwonderen, dat in de jongere Franciskaner-
school van Oxford, gegrondvest door JOHANNES DUNS ScoTus (f 1270—
1308) de vraag naar het individualiseerend principe weer in volle meta-
physische scherpte aan de orde kwam.

Deze ,,doctor subtilis”, naar DILTHEY’s getuigenis de scherpzinnigste
denker, welke de middeleeuwsche scholastiek heeft voortgebracht, moet
worden beschouwd als de vernieuwer van de augustinische traditie in de
oudere Franciskanerschool van ALEXANDER VAN HALES, maar in een
richting, die het reeds in deze school te constateeren infiltratieproces
met aristotelisch-thomistisch denkbeelden, duidelijk accentueert.

In zijn kennisleer staat hij, onder afwijzing van de augustinische ver-
lichtingsleer reeds volledig op het standpunt van de autonomie der natu-
ralis ratio, zij ’t al, dat hij — in tegenstelling tot THOMAS — van een
theologia naturalis weinig overlaat. Zijn (naar de traditie der Oxforder
Franciscanen-school aan de mathesis georienteerd) wetenschapsbegrip
deed hem de grenzen der natuurlijke rede op theoretisch gebied veel
enger trekken dan THOMAS.

Zoo acht hij althans in een deel zijner geschriften 22) ook de on-
sterfelijkheid der anima rationalis en haar ontstaan door goddelijke
schepping niet redelijk te bewijzen.

Op een geheele reeks onderling samenhangende punten bleef DUNS
Scotus echter de verdediger van het oude augustinische gedachten-
goed der Franciskaner-orde, dat hij met nieuwe scherpzinnige argu-
menten tegenover de aristotelisch-thomistische opvattingen stelde. In dit

21) ASSENMACHER, a.w. S. 26 noot 3: ,Ista quaestio est stulta, quum suppo-
nit, nihil aliud posse reperiri quod causat individuum, nisi species et aliquid
cum specie. Et cum quaeritur... quid est causa individuationis, quaerendum est
ab illis, quid facit universalia eorum esse universalia... et non possunt dicere
quod creator facit quod libet, secundum quod proprietas eius exigit et ideo
materiam primam fecit singularem...”

22) Daarentegen verdedigt hij de bewijsbaarheid dezer stellingen in zijn
Quaestiones in Metaphysicam XII qu. 2, no. 2; qu. 10, no. 2; De rerum principio,
qu. 10 art. 1 no. 3 sqq (dat echter waarschijnlijk niet van Scotus zelf is) er
zijn Quaestiones quodlibetales qu. 21, no. 15.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 35

opzicht bleef hij de representant van den anti-thomistischen Francis-
kaner geest.

Zijn leer van het principium individuationis moet m.i. worden gezien
als een poging de door ALEXANDER VAN HALES en BONAVENTURA weer
opgenomen augustinische opvatting metaphysisch te verscherpen en te
verdiepen 23). Is de reeéele verbinding van vorm en materie in alle
schepselen zonder onderscheid, ook bij de ,,geestelijke substanties”, het
individualiseerend beginsel, dan moet in het wezenlijk zijn der creaturen
zelve een differentia individualis (individueel onderscheid) aanwezig zijn.

Dan kan dus het principium individuationis noch in den vorm, noch
in de materie als zoodanig schuilen. Het moet dan in het zijn der sub-
stantie zelve te vinden wezen. Met grooten nadruk verdedigt DUNS
ScoTus tegenover THOMAS, dat in de individualiteit der samengestelde
substanties niet een onvolkomenheid, maar een volkomenheid is te zien.
Want als ,,ultima realitas” kan de individueele existehtie geen onvol-
komenheid zijn 24). In dit opzicht krijgt de reeds in de oudere Oxfordsche
Franciskanerschool, met haar sterk empirisch-natuurwetenschappelijke
belangstelling, geaccentueerde positieve waardeering van het individu-
eele gegevene, bij DUNS ScoTus slechts een diepere metaphysische
fundeering.

Het ,ens individuans”, als laatste metaphysische grond van de indivi-
dualiteit in de dingen zelve, is de zgn. haecceitas. Gelijk uit het animal
(zinnelijk levend wezen) homo (de mensch) wordt, doordat bij het
(zinneljjk) ,levend zijn” de specifieke differentie der ,humanitas” komt,
zoo wordt uit ,,homo” weer SOCRATES, doordat zich bij de generieke en
specifieke wezenheden de individueele differentie: de ,,Socratitas” (het
Socrates zijn) voert. Hier is ongetwijfeld niet de platonische dialectiek,
maar de aristotelische logica aan het woord. Zijn dus de ,entia indivi-
duantia” de ware individualiseerende beginselen, dan mag de ,,vorm”
niet, gelijk in het aristotelisch-thomisme, met het ,,universeele” worden
vereenzelvigd. Dan zijn veeleer vorm én materie in de individueele sub-
stantie gelijkelijk door de haecceitas geindividualiseerd. HENRIC VAN
GENT’s principe der negatie wordt dus door een positieve zijnsbepaling
vervangen. Op den grondslag der scholastische zijnsleer met haar trans-
cendentale bepalingen verdedigt DUNS het standpunt, dat slechts aan
een positieve wezenheid het transcendentale predicaat der eenheid kan
toekomen en dat iedere bijzondere positieve ent1te1t ook haar bijzondere,
alleen haar toekomende eenheid bezit.

Daaruit volgt, dat ook de individueele eenheid als laatste eenheid van
een ding in een positieve entiteit (wezenheid) moet zijn gegrond, die als
zoodanig formeel verschillend is van de algemeene natuur van het
individu 24).

23) In ongeveer gelijken zin wordt Duns Scotus’ individualiteitsleer opgevat
door MINGES, Suarez und D. Scotus (phil. Jahrbuch 1929 S. 337) en KLug, Die
Lehre des Joh. Duns Scotus iiber Materie und Form nach den Quellen darge-
stellt (Phil. Jahrb. 1917 S. 58), beide contra de door SUAREZ verspreide inter-
pretatie als zou Duns het pr. indiv. in den vorm zoeken.

24) In II Sent. dist. III qu. 6 (dit is de geweldige commentaar van Scotus
op de Sententiae van Lombardus) uitg. Vives, Paris 1893: ,sicut unitas in

communi sequitur entitatem in communi, ita quaecunque unitas per se conse-
quitur aliquam entitatem: ergo unitas simpliciter qualis est unitas individui



36 : PROF. DR H. DOOYEWEERD

Al zoekt DUNS ScOTUS dus niet, gelijk langen tijd op SUAREZ’ voet-
spoor werd aangenomen, het individualiseerend beginsel in den vorm,
wel kan men zeggen, dat de grondlegger der jongere Franciscanerschool,
in tegenstelling tot BONAVENTURA, het accent der individualiteit op den
individueelen vorm legt, waar hij schrijft, dat de individueele vorm het
eerste distinctieve (onderscheidings-)beginsel is en de natuur van het
ding in numerieke eenheid bepaalt.

Tegen de nominalistische gevolgtrekkingen uit de individualiseering
van den vorm als zoodanig heeft de groote schotsche scholasticus zich
met kracht verzet. Hij wil volkomen op ,,realistischen grondslag” blijven.

De algemeene wezenstypen der dingen, hebben ook volgens hem,
evenals voor THOMAS, een drievoudige realiteit: ante rem als scheppings-
idee in den goddelijken geest, in re als essentia of quidditas van het
ding en post rem als het door het intellect uit de dingen geabstraheerd
begrip van het wezen. Wanneer het algemeene, waarop alle weten-
schappelijke kennis gericht is, gelijk het nominalisme wil, bloot in het
menschelijk denken bestaan zou hebben zonder grondslag in de realiteit
der dingen, dan zou volgens hem de metaphysica en de wetenschap in
het algemeen, in logica opgaan 25). De individueele suibstantie is naar
zijn wezen één. Maar zooals het menschelijk intellect door de zgn. ,dis-
tinctio formalis ex natura rei” de genera, species en differentiae specificae
als algemeene metaphysische zijnsgraden (gradus metaphysici) uit deze
natuurlijke wezenseenheid kan abstraheeren, zoo kan het ook de
,haecceitas”, de ,individueele differentie”, als den positieven individu-
eelen zijnsgraad, die aan de algemeene zijnsgraden is toegevoegd, door
formeele onderscheiding uit de natuur van het ding abstraheeren 26).

Hier openbaart zich zelfs tegenover THOMAS een verscherping van
het realistisch standpunt.

Het kennis-theoretisch verschil tusschen Thomas
en Duns Scotus.

Volgens THOMAS heeft het universale slechts naar zijn inhoud en grond

consequitur per se aliquam entitatem; non autem consequitur per se entitatem
naturae, quia illius est aliqua unitas propria et per se realis, ut probatum est:
igitur consequitur entitatem aliam determinantem istam: et illa faciet unum
per se cum entitate naturae, quia totum, cuius haec est unitas, perfectum est
de se”. (Zooals de eenheid in het gemeenschappelijke het wezen in het gemeen-
schappelijke volgt, zoo volgt iedere substantieele eenheid een zeker wezen: derhalve
volgt de substantieele eenheid, welke de eenheid van het individu is op zichzelve
een zeker wezen; zij volgt echter op zich zelve niet het wezen van de (algemeene)
natuur (van het ding), wijl deze een eigen en in zich zelve reeéle eenheid bezit,
gelijk bewezen is: derhalve volgt zij een andere eenheid, welke die der natuur
bepaalt: en deze zal de (individueele) substantieele eenheid aan het ding geven
met het wezen der algemeene natuur, omdat het geheel, waarvan zij de eenheid
is, van zich zelve volkomen is.”

25) Theoremata subtilissima IV n. 1: ,ita quod universalia non sunt fictiones
intellectus, tunc enim nunquam in quid praedicarenter de re extra, nec ad de-
finitionem pertinerent, nec metaphysica differet a logica; immo omnis scientia
esset logica.”

26) Scholion ad Sent. II d. 3 p. 1 art. 2, qu. 2 n. 2: ,,entitas essentiae specificae
superaddita et ex parte rei formaliter ab ipsa distincta-differentia individualis
(haecceitas) sicut natura specifica per differentiam specificam ita individuum
per haecceitatem”.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 37

(fundamentaliter) in de individueele composita reéel bestaan, terwijl het
als ,,zuivere vorm” (formaliter) slechts in de menschelijke ziel actueel
aanzijn krijgt. Dit laatste geschiedt dan door een innerlijke omvorming
van het materieele individuum in het zinnelijk beeld (phantasma) en
vervolgens door een innerlijke omvorming van het door het passieve in-
tellect ontvangen zinnelijk beeld in een ,,zuiveren vorm” door het actieve
intellect (intellectus agens).

De abstractie van de materie en de individualiteit, welke de denk-
activiteit hierbij verricht, is maar niet als een bloot-logische gedacht,
maar als een ontologische abstractie, die een totale om-vorming van
het bloot-zinnelijk gegevene tot een ,puur-geestelijk” wezen teweeg-
brengt. In het ,individueele ding” is als zoodanig het zinnelijk beeld
slechts ,,potentieel” aanwezig en in het zinnelijk beeld is op zijn beurt
de algemeene vorm slechts ,,potentieel”, naar de mogelijkheid, aanwezig.
De ,,potentie” moet door een werkzaamheid van hooger orde tot ,,actua-
liteit” worden verheven. En dit wordt, wat de ,,universalia” betreft,
eerst door de begripswerkzaamheid (het zgn. ,actieve intellect”) be-
werkstelligd. Dit kennistheoretisch standpunt hangt onverbrekelijk
samen met de aristotelisch-thomistische zijnsleer en het daarin geworteld
substantiebegrip. Als de ,,materieele substantie” als zoodanig geen relatie
heeft tot de menschelijke kennis, die als begripskennis uitsluitend op
de universalia is gericht, en haar ,,zijn” uit ,,vorm” en ,materie”, actua-
liteit en potentie, is samengesteld, dan moet de menschelijke kennis
inderdaad een innerlijk omvormingsproces zijn, waarbij de ,materieele
vormen”, die als zoodanig slechts in een materieel-individueele sub-
stantie belichaamd zijn, tot een geheel andere ,zuiver geestelijke zijns-
wijze” worden omgevormd 27),

Op dit punt is DUNS ScoTus echter meer ,realistisch” dan THOMAS.
Al geeft hij toe, dat de universalia of algemeene wezenheden als zoo-
danig niet actueel zijn, maar slechts in de individuen bestaan hebben,
zoo wil hij toch het algemeene type ook formeel in het individueele
ding handhaven en het dus in zijn algemeenheid niet eerst in den men-
schelijken geest tot vorm laten komen. Dit bedoelde SCOTUS met zijn
beroemde ,,distinctio formalis ex natura rei”.

Naar deze opvatting heeft ieder schepsel een dubbele eenheid: de
individueele en de formeele. De formeele eenheid vindt haar grond in
het ,formeele wezen”, dat op zich zelve indifferent tegenover de indivi-
duatie is; het kan wel is waar slechts in de individuen werkelijk zijn,
maar het gaat toch van nature, als ,,algemeen wezen”, aan het individu-
eele vooraf.

27) Vgl. SERTILLANGES, Der hl. Thomas v. Aquin (iibers. d. Grosche) S. 635:
»Wenn die geistige Erkenntnis so auf dem Wege eines ,,Abziehens” vorgeht

und von den Gegenst_iinden nur den allgemeinen — allen von der Art der
Gattaung umfaszten Einzeldingen gemeinsamen — Rahmen erfaszt, so versteht
es sich von selbst, dasz das Einzelding — zum wenigsten direkt — keine Be-

ziehung zur geistigen Erkenntnis hat. Das Einzelding ist Gegenstand des Sinnes;
in der geistigen Erkenntnis wird es nur indirekt erfaszt, indem der Verstand,
der auf seinen Akt zuriickgreift und ihn beurteilt, so wie er ist, dort — gegen-
seitig voneinander gefordert — einmal das Prinzip dieses Aktes findet, nimlich
die geistig erkennbare Form, und dann den Ursprung dieser Form, nimlich das
Bild, und endlich den Ursprung des Bildes, nimlich das #uszere Einzelding”.



38 PROF. DR H. DOOYEWEERD

De individualiteiten ontstaan hierdoor, dat de algemeene wezensnatuur
verschillende individueele eigenaardigheden al naar gelang van de ver-
schillende individuen aanneemt. Dan moet dus de algemeene wezens-
natuur van een ding ook reeds formaliter — d. i. als algemeene vorm —
reeél in de individueele substantie aanwezig zijn. De substantieele vorm
behoudt dus ook in de uiteindelijke individualiseering mede zijn alge-
meene wezenstrekken, die op de menschelijke kennis betrokken zijn. De
generieke en specifieke eigenaardigheden zijn m. a. w. in de dingen niet
bloot potentieel of virtualiter, gelijk THOMAS leerde, maar formaliter
voorhanden.

Met deze opvatting van de universalia hangt een belangrijk kennis-
theoretisch verschil tusschen DUNS ScOoTUS en THOMAS samen. Wel
sluit de schotsche scholasticus zich tegenover de augustinische verlich-
tingsleer, volgens welke de anima rationalis de ideeén in den godde-
lijken logos onmiddellijk door goddelijke verlichting schouwt onafhan-
kelijk van de zinnelijke waarneming, bij de aristotelisch-thomistische
opvatting aan, dat het intellect de algemeene wezensbegrippen slechts
door abstractie uit de zinnelijke waarneming kan vormen; maar toch
leert hij tegenover THOMAS, dat het intellect zich onmiddellijk op het
individueele richt en dit laatste eerder kent, dan het algemeene 28).

Is de vorm niet door de materie geindividualiseerd, maar in laatste
instantie door de differentia individualis intrinsiek individueel, dan moet
ook het individueele verschil tusschen de dingen rechtstreeks en zelfs
v66ér de algemeene kenmerken intelligibel zijn.

De scotistische individualiteitsleer vermeed uiteraard de moeilijkheden
en innerlijke tegenstrijdigheden, waarin de thomistisch-aristotelische zich
verstrikte ten aanzien van de individualiteit der ,,zuiver-geestelijke sub-
stanties. DUNS ScosTUS huldigt in de lijn der Augustinische-Franciskaner
traditie de opvatting, dat alle geschapen substanties, ook de animae ratio-
nalis en de engelen, vorm en materie hebben. Maar hij behoeft bij de
geestelijke substanties het principium individuationis niet in de ,,materia
spiritualis” te zoeken. Ook bij de menschelijke zielen en de engelen is
de ,differentia individualis” van het wezen het individualiseerend
principe.

En de nominalistische consequenties van de leer der differentia in-
dividualis trachtte ScoTus af te snijden door de bovenuiteengezette
ultra-realistische theorie inzake het ook formeel bestaan der universalia
in de individueele dingen.

Critiek op Scotus’ individualiteitsleer.

Overzien wij nu deze scotistische theorie, dan is het duidelijk, dat de
schotsche scholasticus poogt boven het dilemma materie dan wel vorm
als principium individuationis, uit te komen, door de individualiteit uit
een soort wortel-eenheid van het substantieele zijn te laten ontspringen.
Wij hebben in ons eerste artikel gezien, dat het metaphysisch substantie-

28) Vgl. de rerum principio qu. 13 a. 3 n. 28—33; ib. n. 44: Unde fundamen-
tum originale, a quo movetur omnis cognitio, dico radicaliter est esse actuale”.
Ook wanneer dit geschrift niet van ScoTus zelf maar van zijn leerlingen is, staat
toch wel vast, dat deze opvatting typisch scotistisch is.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 39

begrip zelve gevat werd als een ,,wortel-eenheid” van het ding, als een
eenheid boven de verscheidenheid zijner accidenteele eigenschappen, en
dat juist in dezen trek de verborgen religieuze ondergrond van dit be-
grip aan het licht trad.

Wij zagen toen ook, dat het metaphysisch substantiebegrip in zijn
verworteling in de Grieksche zijnsleer onmogelijk zulk een worteleenheid
boven de polaire tegenstelling van het vorm-materiemotief kan bieden,
gelijk trouwens de anorganische dingen alsmede de planten en dieren
geen zelfstandige wortel-eenheid bezitten.

Maar dan kan ook Scotus’ differentia individualis in wezen niets
bieden wat boven de oude augustinische opvatting i.z. de reeéle ver-
binding van vorm en materie als individualiseerend beginsel uitgaat. De
geheele opvatting, dat de individueele differentie als een ,laatste zijns-
bepaling” boven de generieke en specifieke wezensbepalingen wordt toe-
gevoegd (superadditur), wijst op dezelfde miskenning van de intrinsieke
structuur der individualiteit als in het aristotelisch-thomisme. De sub-
jectieve individualiteit ,,voegt” zich niet ,toe” aan haar intrinsieke
structuur, die haar wetstype is, maar kan zich slechts in haar eigen
structuurtype openbaren.

En zij kan geen ,laatste zijnsbepaling” boven haar structuurprincipe
zijn, omdat zij alleen in haar structuur bepaald is.

Doordat ook de scotistische school bleef vasthouden aan het meta-
physisch substantiebegrip in het kader der grieksche zijnsleer, kon zij
uiteraard evenmin als de thomistische scholastiek oog hebben voor de
religieuze wortel-eenheid der individualiteit in de menschelijke natuur.
Ook voor haar blijft de menschelijke ziel de abstracte anima rationalis
als ,,geestelijke substantie”. DUNS ScoTus huldigt, geheel in de lijn der
augustijnsche Franciskaner traditie de leer, dat het organisch materie-
lichaam een eigen zelfstandigheidsvorm, de zgn. forma corporeitatis be-
zit, die de eerste materie eerst geschikt maakt tot opneming van den
uiteindelijken wezensvorm van het lichaam: de anima intellectiva 29).

De augustinische opvatting in zake de ,jprima
materia” en haar beteekenis voor de opvatting
van ziel en lichaam als twee substanties.

Aan deze traditioneele leer der Franciskaner school lag een reeds
vroeger gesignaleerde opvatting van de prima materia ten grondslag, die
van de aristotelisch-thomistische principieel afweek. Wij moeten thans
op dit punt nader ingaan, omdat daarmede ook een andere conceptie
van het substantie-begrip samenhangt, die reeds AUGUSTINUS bracht
tot de opvatting van het ,materielichaam” als een eigen (zij ’t al on-
volledige) ,,substantie”, onderscheiden van de zuiver geestelijke sub-
stantie, de anima rationalis, die zich met dit lichaam verbindt.

Deze verscherpt dualistische constructie inzake de verhouding van
ziel en lichaam, die, gelijk wij zullen zien, door THOMAS weer aan de

29) Reportata Parisiensia (Opus Parisiense) IV dist. 11, qu 3 n. 22: ,;sed
corpus, quod est altera pars compositi hominis, pars, inquam potentialis respectu
animae intellectivae, quia per illam formam corpoream organicam
ultimate disponitur materia ad susceptionem animae intellectivae.”



40 PROF. DR H. DOOYEWEERD

aristotelische constructie wordt aangepast, is zoowel van zuiver-plato-
nisch als van aristotelisch standpunt eenvoudig onbegrijpelijk. Zij wordt
eerst verstaanbaar vanuit AUGUSTINUS’ opvatting der ,,eerste materie”.
Volgens den grooten kerkvader was de ,,aarde”, waarvan in de beide
eerste verzen van Gen. 1 gesproken wordt, identiek met de ,,prima
materia”, die door God nog zonder eenigen vasten vorm werd geschapen,
terwijl de schepping van den ,hemel” op de zuiver geestelijke wereld
der engelen zou slaan. God heeft echter in de ,,0er-materie” van meetaf
de kiemen (rationes seminales) der lichamelijke schepselen gelegd, op
welker ontwikkeling de orde in den tijdelijken kosmos berust, een ge-
dachte ontleend aan de Stoische leer der Acyer omwepuxrive: (logoi sper-
matikoi). Dan moest dus aan deze eerste materie ook inderdaad, ge-
lijk de oudere Stoa leerde, reeds als zoodanig een actueele zelfstandig-
heid (ousia) toekomen en kon ze niet met ARISTOTELES als een bloot
,potentieel zijn” (dunamei on) worden gevat. Zij is van meetaf door
God toegerust met werkzame ontwikkelingskiemen, waaruit door de
werking der natuurlijke agentia lichamelijke vormen ontstaan 30).

De stoische opvatting inzake de prima materia
tegenover de aristotelische.

Deze conceptie van de ,prima materia” week wel sterk af van de
gerijpte aristotelische. Volgens de laatste heeft de ,eerste materie”
(mpwrn UAn) als zoodanig nimmer actueel zijn, doch is zij slechts een zijns-
principe, dat als zoodanig het volstrekte tegendeel is van het vorm-
principe. Actueel zijn komt aan de materie eerst toe door den wvorm.

Daarom bestreed ARISTOTELES ook de door hem aan de Pythago-
reeérs en Speusippos toegeschreven opvatting, dat het zaad er eerder
zou zijn dan de plant, het dier en de mensch 31). Het zaad komt van
het voltooide levend wezen, niet omgekeerd.

De oudere Stoa daarentegen vat de eerste materie als een werkelijke
substantie (ousia) waarin de ,,vormen” reeds potentieel als werkzame
ontwikkelingskiemen (dus niet als reeds volkomen vormen) aanwezig
zijn. Deze zgn. logoi spermatikoi zijn dus zelve van materieelen aard,
zij zijn uitvloeisels uit het materieprincipe zelve als werkend principe
(wooiv). Als werkend principe is de materie, gelijk de Stoain HERACLITUS’
lijn leert, goddelijk, is zij ,,0oorzaak”, oorsprong van het ontstaan der
individueele vorm-dingen. Als lijdend principe (7ooyov) is de materie
passief, inert, bekwaam tot het opnemen van alle mogelijke vormen.
Maar het onderscheid tusschen passieve en werkzame materie is slechts
gradueel: de laatste is slechts van fijner structuur, zij is een wvurig
pnrneuma, dat de grovere materie als haar ,logos” doordringt. En dit
vurig pneuma is de stoische godheid, die dus zelve materieel wordt
gevat. Werkzame en passieve materie zijn echter niet te scheiden.

30) De Genest ad litteram 2, c. I

31) Met A (cap. 7) 1072b in fine en 1073a: ,,Want het zaad is uit iets anders,
dat vroeger en volkomen is, en niet het zaad is het eerste, maar het volkomen
levend wezen.”



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 41

De godheid woont in de passieve materie als vorm-gevend beginsel 32).

Natuurlijk moest deze Stoische leer van de prima materia eerst duchtig
aan de kerkelijke scheppingsleer worden ,,geaccomodeerd”, en van haar
.materialistisch”-pantheistische trekken worden ontdaan, zou zij voor
,theologisch gebruik’ pasklaar worden. Daartoe moest eerst de stoische
opvatting in zake het ,,materieel” karakter en den materieelen oorsprong
der Adyo om:ipuxrizor worden uitgeschakeld.

De neo-platonische conceptie der logoi spermatikoi:
geen reéele verbinding van vorm en materie.

Dit was reeds geschied in het neo-platonisme, dat evenzeer de leer
der logoi spermatikoi had overgenomen, maar met principieele uitscha-
keling van de stoische leer der prima materia.

PLOTINOS knoopt aan bij de platonische conceptie van de ,wereld-
ziel” 33), die door den ,,demiurg” in het aanzijn is geroepen als volmaakte
afbeelding van de idee van het ,,zooion”, het alle mogelijke soorten van
levende wezens omvattend oer-type. Bij hem wordt deze wereldziel de
derde ,hypostase” of het derde principe van de godheid.

Haar eerste ,,hypostase” is het boven den zijnsvorm verheven en dus
zelve niet als ,,substantie” te vatten absolute eene (7¢ &v), dat als het licht
uit zijn volheid uitstraalt de tweede hypostase (die wél ousia of sub-
stantie is): den nous met de volheid der ideeénwereld, die in het zijn van
den logos begrepen is. Uit deze tweede hypostase straalt de derde uit:
de ,,ziel”, d.i. primair de ,,wereldziel”, aan welker substantie de indivi-
dueele menschen-, dieren- en planten deel hebben, en waarvan zij slechts
fragmenten zijn. Deze ,,wereldziel” is naar haar ,zijn” de intelligibele
wereld van de nous zelve, maar meer verdeeld dan de laatste. Zij is
bestemd om den onmetelijken rijkdom van de intelligibele wereld met
haar individueele ideeén op haar beurt in verzwakte mate te doen uit-
stralen in de ,materie” en op die wijze aan de niet-goddelijke zinnen-
wereld de afstraling der eeuwige zijnsvormen mede te deelen, die zich
voorbijgaand in den eeuwigen stroom van het worden, in de duistere
materie ,afteekenen”. De ,ideeén” worden in de ,,ziel” tot ,logoi”, die
onmiddellijk op de zinnelijke dingen als vorm-principe afstralen.

Hie'rbij komt geen enkele reeéle of substantieele verbinding van
,vorm” en ,materie” tot stand gelijk in de aristotelische metaphysica,
en nog minder is de ,,vorm’ h1er potentieel eigen aan de eerste materie
alshaar (zelve materieele) logos spermatikos, gelijk in de stoische natuur-
leer.

Er blijft een absoluut dualisme tusschen beide grondprincipes van het
grieksche vorm-materiemotief: Het zinnending is volgens PLOTINOS
slechts een voorbijgaande afstraling van den vorm in de materie, die de

32) DioG. LAERrT. 7, 134, st. v. fr. II no. 300 b‘anet Saura/g “/’X“é’ ewau TWY
SAwy Bw, ) Totoby xat TO waaxou, TO uév auu mxa-xpu elvae TV &mowy
ouaxy, TIv UAGY, TO 8¢ mowolv Tov v alTh Ady oV, 7ov Seov  (zij meenden, dat
er twee oorsprongsprmclpes van alle dingen zijn, het werken en het lijdende,
en dat het laatste is de qualiteitlooze substantie, de hulé, het werkende principe
daarentegen de in haar werkzame logos, de godheid).

33) Ontwikkeld in de dialogen Phaidros en Timaios.

HermanDooyeweerd.nl



42 PROF. DR H. DOOYEWEERD

hulé evenmin intrinsiek verandert als het licht de lucht, welke het
vervult 34). :

Het neo-platonisme blijft op dit punt in de lijn van Plato, die evenmin
een substantieele verbinding van wezensvorm en materie in de zinnelijke
wereld aanvaardt, maar de ousia volstrekt transcendent aan de materie
vat.

De augustinische opvatting staat dichter bij de
stoische en aanvaardt een verbinding van vorm-
potentie en materie in half-aristotelischen geest.

De augustinische opvatting van de logoi spermatikoi sluit zich in
zooverre nauwer aan bij het stoisch materiebegrip, dat zij zich de
,eerste materie” gevuld denkt met rationes seminales, die, naar het
oerbeeld der scheppingsideeén in den Goddelijken Logos, van meetaf
door God als actieve potenties in de eerste materie zijn gelegd. In dezen
zin kon AUGUSTINUS zeggen, dat de aarde vol is van ,zaden” niet
slechts van planten, maar ook van dieren®). De planten- en dieren-
zielen zijn (in tegenstelling met de ,redelijke ziel” van Adam, die door
God afzonderlijk zou zijn geschapen) hier dus gevat als werkelijke
vorm-principes, die in de ,,eerste materie” als rationes seminales door
God zijn ingeschapen. Zij zijn niettemin zelve niet van materieelen
aard, gelijk de Stoa leerde, maar als immaterieele actieve potenties in
die materie gelegd, en van de laatste afhankelijk ®¢). Deze immateriali-
seering der logoi gaat ongetwijfeld in neo-platonische lijn.

Maar AUGUSTINUS aanvaardt in aristoteliseerenden zin een substan-
tieele verbinding van vorm-potentie en materie en wijkt daarmede prin-
cipieel zoowel van PLATO als van het neo-platonisme af.

En op dezen grondslag ontwikkelde zich de opvatting van de prima
materia in de augustinische scholastiek.

Volgens HENRIC VAN GENT is zij een werkelijk, tot opneming der vor-
men bekwaam substraat, beantwoordend aan een eigen scheppingsidee
in den Goddelijken Logos 3"). En in echt scholastischen trant wordt in

34) Emn. 111, 6, 6 sq.; II 4, 6 sq. Vgl. hierbij E. BREHIER, Histoire de la philo-
sophie tome I (1928) p. 461.

35) De trinitate lib. 7, c. 8, t. 8. Vgl. hierbij het geheele derde boek van De
Genesi ad litt.

36) Zoo wordt AUGUSTINUS’ opvatting, onder beroep op de hierboven geciteerde
plaatsen, geinterpreteerd door BONAVENTURA, In Sent. Lib. II, Dist. XV, art. 1
qu. I (Opera ed. cit. Tomus IV p. 217): ,seminalis enim ratio, sive potentia
activa ipsius materiae est ipsi materiae concreata, non ex aliquo producta...
Ad id quod quaeritur, quod si ex aliquo, illud est aut spirituale, aut corporale,
dicendum quod non est materia spiritualis, nec est materia corporalis: sed est
quaedam potentia spiritualis indita a Creatore ipsae materiae corporali, et ei inni-
tens, et ab ea dependens”: (want de ratio seminalis of actieve potentie van de
materie zelve is met die materie medegeschapen, niet wuit iets voortgebracht.
En ten aanzien van de vraag, of wanneer zij uit iets is voortgebracht, dit of
van geestelijken of van lichamelijken aard is, moet worden gezegd, dat zij noch
een geestelijke, noch een lichamelijke materie is; maar dat zij een zekere geeste-
lijke potentie is, door den Schepper in de lichamelijke materie zelve gelegd, en
op deze steunend en van haar afhankelijk).

37) Quodl. I, qu. 10 ed. Venet. 1608, tom. I, p. 13, col. 3: ,, Immo ipsa (materia)
est susceptibilis esse per se tamquam per se creabile et propriam habens ideam
in mente creatoris... actione creatoris spoliari potest ab omni forma” (Zij is
nl. als zoodanig ontvankelijk voor het ziyn op zich zelve (als substantie), als
kunnende op zich zelve geschapen worden en een eigen idee hebbende in den



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 43

de materie niet minder dan een drievoudig zijn onderscheiden: een
esse simpliciter of esse primum, dat zij door een zekere deelname aan
Gods wezen bezit, inzooverre zij door de schepping werking Gods is %) ;
een esse secundum, waardoor zij een bekwaamheid tot opneming van
de vormen is (quo est formarum quaedam capacitas) en dat zij van
nature bezit, inzooverre zij van den vorm verscheiden is, en eindelijk
een esse terttum, dat de materie van den vorm ontvangt, inzooverre
de laatste de potentie der materie volmaakt. Van dezen aard is het
zijn, dat de materie in haar volkomen werkelijkheid (in actu) heeft en
waardoor zij een volmaakte actueele existentie bezit *®). Men bedenke,
dat hierbij onder ,,vorm” wordt verstaan ,de voldragen vorm”, niet
de ratio seminalis als actieve vorm-potentie der materie.

Bij deze opvatting van de materie knoopt ook DUNS SCOTUS aan.
Ook hij verstaat onder materia prima de materie, voorzoover zij nog
niet door den (voldragen) vorm is bepaald, maar hij onderscheidt, groo-
tendeels in de lijn van den Gentschen scholasticus, in deze eerste materie:
1° de ,,materia primo prima’”’, de onmiddellijk door God geschapen meest
universeele materieele basis van alle eindige existentie, 2° de materia
secundo-prima, d.i. het substraat der generatio en corruptio (ontstaan
en vergaan), dat door de geschapen werkende natuurkrachten (agentia
creata of secundaria) wordt veranderd en omgevormd en eindelijk
30 de materia tertio-prima, d.i. de materie, die door menschelijke tech-
niek of in ’t algemeen bloot uitwendig (accidenteel) gevormd wordt,
nadat zij reeds een door de natuur inwendig geproduceerden (substan-
tieelen) vorm heeft verworven, terwijl zij nog niet den door den kunste-
naar geconcipieerden vorm heeft aangenomen.

De materia primo-prima wordt dan in stoischen zin gevat als een
onvergankelijke substantie: de materia secundo-prima is een reeds door
het onderscheid tusschen vergankelijkheid en onvergankelijkheid be-
paalde materia primo-prima, en de materia tertio-prima een reeds door
de natuurlijke generatie bepaalde materia secundo-prima %°).

Men ziet hier weer duidelijk het principieel verschil met de aristo-
telisch-thomistische opvatting der ,,eerste materie” aan den dag treden.
De zuivere materie is niet bloote ,,potentie” (dunamis), maar een zekere
actueele substantie (aliqua res actu, aliquid actu) %'). En er bestaat
zoowel voor HENRIC VAN GENT als voor DUNS ScCOTUS geen andere
materie dan de eerste materie, die echter identiek is met alle bijzonder
gevormde materie (materia prima est idem cum omni materia parti-
culari) en als materia primo prima in alle geschapen wezens een en
dezelfde is (quod unica sit materia) *2).

geest des Scheppers... zij kan door de daad van den Schepper van iederen
(voldragen) vorm worden ontkleed).

Ib. p. 14, col. 2: ,,Ipso etiam deo conservante quod in ipsa potest creare absque
omni actione formae, potest habere a sua natura, quod sit aliquid in actu sub-
sistens, licet non in tam perfecto actu, qualem habet in composito sub forma”.
(Daar ook God zelf haar zoo onderhoudt, dat Hij in haar kan scheppen zonder
jedere werkzaamheid van den vorm, kan zij (nl. de materie) door haar eigen
natuur een werkelijk zelfstandig bestaan hebben, zij ’t al niet in zoo volkomen
werkelijkheid als zij bezit in het compositum onder een vorm).

38) Dit tegen de ontgoddelijking der materie bij PLATO en ARISTOTELES en in
gedeeltelijke aanknooping aan de Stoa.

39) Quodl. I, qu. 10, ed. Venet. 1608, tom. I, p. 14, col. 1).

40) Men vindt deze nadere onderscheidingen vooral ontwikkeld door ScoTus’
leerlingen in De rerwm principio, qu. 8, art. 3, n. 20.

41) De rerum principio, qu. 7, art. 1, n. 3.

42) Tb. qu. 8, art. 4, n. 30.



44 PROF. DR H. DOOYEWEERD

De leer i.z. de pluraliteit der zelfstandigheidsvormen.
De forma corporeitatis en de licht-metaphysica
in de augustijnsche scholastiek.

In onverbrekelijk verband met deze scholastisch uitgewerkte Augus-
tinische opvatting der eerste materie staat nu, gelijk wij reeds opmerk-
ten, de in de augustinische scholastiek als gemeengoed aangetroffen leer
in zake anima rationalis en materie-lichaam als twee substanties, een
opvatting, die hier gepaard ging met de aanvaarding van meerdere sub-
stantieele vormen in dezelfde ,samengestelde substantie”. Bij HENRIC
VAN GENT en DUNS ScCOTUS is op dit laatste punt de aristotelische op-
vatting in zake de eenheid van zelfstandigheidsvorm in de composita
reeds zoover doorgedrongen, dat deze denkers nog alleen wvoor den
mensch (als compositum uit anima rationalis en materie-lichaam) het
bestaan van twee formae substantiales aannemen, t.w. een forma corpo-
reitatis (of forma mixtionis) en de anima rationalis als uiteindelijke
wezensvorm van het menschelijk lichaam 43). Nog bij BONAVENTURA
vinden wij de leer inzake de pluraliteit der zelfstandigheidsvormen in
den ruimsten zin ten aanzien van alle composita gehuldigd, en wel
zoo, dat dezelfde samengestelde substantie al naar gelang van de ge-
compliceerdheid harer componenten een grooter aantal van deze vormen
bezit.

Hierbij treft de merkwaardige opvatting inzake de forma corporeitatis
als eerste substantieele vorm van het materie-lichaam, een opvatting,
die zelfs nog door den baanbreker van het aristotelisme in de hoog-
scholastiek, THOMAS’ leermeester ALBERTUS MAGNUS, ja door THOMAS
zelf in zijn vroegere ontwikkelingsperiode (in zijn commentaar op de
Sententiae van LOMBARDUS) wordt gehuldigd.

Naar de gemeenschappelijke opvatting van den Franciskaner bisschop
van Lincoln, ROBERT GROSSETESTE, BONAVENTURA, ALBERT DEN GROOTE
en THOMAS VAN AQUINO in zijn genoemden Sententién-commentaar was
deze vorm der lichamelijkheid van astralen oorsprong, identiek met
het licht, zooals het door God na de ,,prima materia” geschapen werd
als eerste vormgevend principe der lichamelijkheid.

Deze laatste opvatting ging terug op de neo-platonisch-augustinische
en arabische licht-metaphysica, die in de 13e eeuw vooral bij ROBERT

43) HENRIC VAN GENT neemt, ofschoon hij in afwijking van BONAVENTURA
en de meeste andere augustijnsche scholastici der oudere Franciskanerschoo?
voor de overige composita de aristotelisch-thomistische opvatting van de eenheid
van zelfstandigheidsvorm aanvaardt, bij den mensch naast de anima rationalis
nog een forma corporeitatis of forma mixtionis aan, zoodat de mensch als een
compositum uit materia prima, forma corporeitatis en anima rationalis wordt
gevatl. Vgl. Quodlib. IV, 9. 13 (ed. Venet. 1608 t. I p. 167 col. 1): ,,Cum ergo
terminus proprius divinae actionis sit anima rationalis, oportet quod terminus
actionis humanae sit aliqua forma substantialis alia in homine” en Quodl. III,
qu. 6, ib. t. I, p. 89, col. 4: ,,Sic ergo in homine vegetativum et sensitivum infusa
sunt cum intellectivo et adveniunt composito ex materia et forma naturali de
potentia materiae producta.”

Uit deze uitspraken blijkt, dat HENRIC VAN GENT, evenals DUNS ScoTus positie
kiest zoowel voor het psycho-creatianistisch standpunt als voor de augustinische
leer der prima materia met haar rationes seminales. AUGUSTINUS zelf kon, gelijk
bekend, nimmer tot een besliste keuze tusschen het psycho-creatianisme en tra-
ducianisme komen.



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 45

GROSSETESTE en BONAVENTURA een uitvoerige uitwerking verkreeg, en
met de leer van de meerdere zelfstandigheidsvormen in de dingen en de
augustinisch-stoische theorie inzake de prima materia tot vast gedachten-
goed van de Franciskaner richting werd, ofschoon zij ook daarbuiten ver-
dediging vond.

GROSSETESTE dacht zich, evenals AUGUSTINUS, het licht (lux) als een
uiterst fijne materieele substantie, die de immaterieele substanties het
dichtst zou naderen. Het is drager van kracht en krachtwerkingen, kan
zich zelve genereeren en vermeerderen en zich plotseling buiten den
tijd naar alle zijden in kogelvorm uitbreiden 44). De driemensionale uit-
gebreidheid der ruimte is zelve slechts een functie van het licht en
zijn werkingswetten.

Dit licht nu als metaphysische substantie, waarvan het empirische licht
(lumen) slechts een lichamelijk product is, wordt door den bisschop
van Lincoln op onheldere wijze met den eersten substantieelen vorm
der lichamelijkheid (forma corporalis of corporeitatis), vereenzelvigd.
Het licht is de eerste vorm, die in de materia prima geschapen werd 45).
De geheele kosmos is volgens GROSSETESTE de zelf-ontplooiing van het
eene lichtprincipe naar immanente wetten 46). Het licht is ook, gelijk
AUGUSTINUS leerde, het instrument, waardoor de ziel op het lichaam
werkt 47).

Bij BONAVENTURA vinden wij deze metaphysische lichttheorie in wijs-
geerig verhelderde grondtrekken terug, zij ’t al niet in de mathematisch-
natuurwetenschappelijke uitwerking, welke GROSSETESTE daaraan
gaf 48). Volgens hem is het licht niet zelve een lichaam, omdat geen
enkel lichaam, zooals het licht, een zuivere vorm is. Hij wil het dus in
zijn eigenlijken zin niet, gelijk GROSSETESTE op AUGUSTINUS’ voetspoor
deed, een uiterst fijne lichamelijke substantie noemen, omdat alle ge-
schapen substanties, zoowel de ,lichamelijke” als de ,,geestelijke”, uit
vorm en materie zijn samengesteld.

Als het licht dus ,,vorm” is, kan het slechts ,jets aan het lichaam”
zijn en wel de eerste en voornaamste substanticele vorm aller lichame-
lijkheid 49). In dit geval wordt het licht ,in abstracto” gevat. Vat men

44) Hexameron bij L. BAUR, Das Licht in der Naturphilosophie des Robert
Grosseteste, S. 46: ,,(lux) significat enim substantiam corporalem subtilissimam
et incorporalitati proximam, naturaliter sui ipsius generativam”. Voorts: De luce
ed. BAUR, p. 51, 11: ,Lux enim per se in omnem partem se ipsam diffundit,
ita ut a puncto lucis sphaera lucis quamvis magna subito generetur, nisi obsistat
umbrosum.”

45) De luce, ed. BAUR, p. 51, 10: ,,Formam primam corporalem, quam quidam
corporeitatem vocant, lucem esse arbitror”. Ib. p. 52, 15: ,Lux est ergo prima
forma corporalis. Lux ergo, quae est prima forma in materia prima creata.”

146) De luce, ed. BAUR, p. 57, 5: ,,Et in hoc sermone forte manifesta est in-
tentio dicentium ,,omnia esse unum ab unius lucis perfectione” et intentio
dicentium ,ea, quae sunt multa, esse multa ab ipsius lucis diversa
multiplicatione.”

#7) AUGUSTINUS, De Gen. ad litt., liber 3, cap. 5: ,,anima per lucem, id est
ignem et aerem, quae sunt similiora spirituis, corpus administrat”.

48) Vgl. L. BAUR, Das Licht in der Naturphilosophie des Robert Grosseteste,
Festgabe fiir G. v. Hertling, Freiburg 1913, 8. 41—55.

49) In Sent. II, dist. 18, art. 2, qu. 1 (Op. ed. cit,, t. IV, p. 183, col. 2):
4Nullum corpus potest esse pura forma: si ergo lux formam dicit, non potest
esse lux ipsum corpus, sed aliquid corporis, si enim lux esset ipsum corpus, cum



46 1 ) PROF. DR H. DOOYEWEERD

het met AUGUSTINUS in concreto, dan bedoelt men de ,lichtende sub-
stantie”, d.w.z. de fijne lichamelijke substantie, waaraan het licht als
vorm zich openbaart. En deze substantie is dan identiek met het ,,vuur”
als ,,element” 50).

Alle lichamen hebben deel aan de natuur van het licht en naar de
mate deze deelname is de graad en rang van hun zijn bepaald 51).

Het licht is de forma communis van alle lichamen, door welke de
algemeene informeering der materie plaats vindt, terwijl gelijktijdig
door andere vormen, nl. de elementaire en de mengvormen, de speciale
informeering bepaald is 52). Onder ,elementaire vormen” verstond de
scholastiek de substantieele vormen der elementaire stoffen, die zij naar
de primitieve grieksche opvatting in vuur, lucht, water en aarde meende
te vinden, uit welke ,elementen” dan alle materie-lichamen, ook het
menschelijke ,,gemengd” zouden zijn. Het mixtum heeft dan weder een
specifieken , mengvorm”.

Als eerste en gemeenschappelijke substantieele vorm aller lichamen,
welke aan het lichtend lichaam zijn geeft, is het licht niet zinnelijk
waarneembaar. De zinnelijk waarneembare lichtschijn (fulgor, lumen) -
is slechts een accidenteel effect van het licht, niet het licht zelve 53).

De lichamelijke substanties hebben dus volgens BONAVENTURA een
pluraliteit van substantieele vormen en hij bleef met deze opvatting
geheel in de lijn van de Franciskaner traditie, die in scherpe tegenstel-
ling stond tot de aristotelische en de gerijpt thomistische conceptie van
de eenheid van zelfstandigheidsvorm in een substantie.

In het complex van substantieele vormen is de lichtvorm, ofschoon
hij de forma communis aller lichamen is, geenszins een onvolkomen

lucis sit ex seipsa seipsam multiplicare, aliquod corpus posset seipsum multipli-
care ex se sine appositione materiae aliunde: quod est impossibile alicui creaturae,
cum materia non habeat educi nisi per creationem”. (Geen enkel lichaam kan
zuivere vorm zijn: als dus licht vorm beteekent, dan kan het licht niet zelve een
lichaam zijn, maar slechts iets van het lichaam: indien namelijk het licht zelve
een lichaam ware, dan zou, daar het licht naar zijn aard zich uit zich zelve kan
verveelvoudigen, een lichaam zich zelve kunnen verveelvoudigen zonder bijstand
van een materie, 't geen aan een schepsel onmogelijk is, daar de materie slechts
door schepping kan ontstaan). Men ziet uit dit citaat duidelijk de overeenstem-
ming met GROSSETESTE’s leer inzake de zelf-vermeerdering van het licht. ib.
qu. 2: Verum est enim, quod lux, cum sit forma nobilissima inter corporalia,
sicut dicunt philosophi et sancti... est substantialis forma.”

50) ib. art. 2, qu. 1 conclusio: ,,Lux secundum abstractionem concepta corpus
non est, sed simplex forma: in concretione vero accepta, corpus dici potest.”
ib. (p. 184, col. 1): ,,Vocat enim ibi lucem quod nos vocamus ignem”.

51) jb. art. 2, qu. 2 (p. 185, col. 1): ,Verum est enim quod lux cum sit forma
nobilissima inter corporalia, sicut dicunt philosophi et Sancti, secundum cuius
participationem maiorem et minorem, sunt corpora magis et minus entia, est
substantialis forma; ib.: ,lux est forma substantialis corporum, secundum cuius
maiorem et minorem participationem corpora habent verius et dignius esse in
genere entium” (vert. slot in tekst).

52) In Sent. II, dist. 13, divisio textus (p. 178 col. 1): ,,Et quoniam duplex
est informatio materiae corporalis quaedam generalis per formam communem
omnibus corporalibus, et haec est forma lucis; specialis vero per alias formas,
sive elementares, sive mixtionis” (vert. in tekst).

53) In Sent. 1I, dist. 13, art. 2, qu. 2 (p. 185, col. 1): ,fulgor qui est circa
corpus luminosum, qui consequitur existentiam lucis in tali materia, et qui etiam
est sensus obiectum, et operis instrumentum: et sic est accidentale complemen-
tum.”



INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP 47

dispositie, die slechts ontstaan is, om door den hoogsten vorm voltooid te
worden. Veeleer speelt hij een centrale en beheerschende rol in het
lichaam, inzoover hij iederen anderen vorm in stand houdt, hem de
kracht tot werken geeft en zijn waarde en uitnemendheid in de reeks
der lichaamsvormen bepaalt 54).

Bonaventura’s opvatting inzake de verhouding
van ziel en lichaam.

Eerst op dezen metaphysischen grondslag wordt BONAVENTURA’s opvat-
ting inzake de verhouding van ,ziel” en ,lichaam” begrijpelijk. Welis-
waar neemt hij de aristotelische en thomistische formule van de anima
rationalis als ,,vorm” van het menschelijk materielichaam over 55), maar
hij interpreteert haar in augustinischen, pseudo-platonischen zin: De
wredelijke ziel”, die in tegenstelling tot de ,plantaardige en dierlijke
ziel” uit vorm en (geestelijke) materie is samengesteld 56), is met het
lichaam verbonden als ,,perfectio et motor” (als volmaking en bewegend

beginsel) 57).

De grond der vereeniging ligt in een verlangen (appetitus) van beide
tot elkander: de ,ziel” heeft een verlangen, de lichamelijke natuur te
volmaken; en het organisch lichaam (corpus organicum), dat reeds uit
vorm en materie bestaat, heeft een verlangen naar opneming van zijn
laatsten en hoogsten vorm: de anima rationalis. De laatste verbindt
zich dus met een reeds ,geformeerd lichaam”, naar de grieksche voor-
stelling gemengd uit de vier ,elementen”, vuur, lucht, water en aarde.
De pluraliteit der substantieele vormen is volgens BONAVENTURA niet

54) In Sent. 1I, dist. 13, art. 2, qu. 2, ad 5 (p. 185, col. 2): , Forma enim
lucis nun ponitur in eodem corpore cum alia forma, sicut dispositio imperfecta,
quae nata sit perfici per ultimam formam: sed ponitur tamquam forma, et na-
tura omnis alterius corporalis formae conservativa, et dans agendo efficaciam
et secundum quam attenditur cuiuslibet formae corporalis mensura in dignitate
et excellentia” (vert. in tekst).

55) ib. dist. 17, art. 1, qu. 3 (Fundamenta): ,Jtem anima naturaliter est forma
corporis.”

56) ib. dist 17, art. 1, qu. 2 (p. 241, col. 1): ,anima rationalis, cum sit hoc
aliquid et per se nata subsistere... habeat intra se fundamentum suae exis-
tentiae et principium materiale, a quo habet existere, et formale a quo habet
esse”. ib.: ,,Sed quia anima brutalis propriam operationem non habet nec est
nata per se subsistere, non videtur, quod habeat materiam intra se”. ib.: ,,Cum
igitur principium, a quo est fixa existentia creaturae in se, sit principium mate-
riale: concedendum est animam humanam materiam habere: illa tamen materia
sublevata est supra esse extensionis, et supra esse privationis et corruptionis:
et ideo dicitur materia spiritualis”.

57) In Sent. II, dist. 8, pars 1, art. 1, qu. 2 (p. 122, col. 2): ,,quod cum anima
uniatur corpori ut perfectio et ut motor quaedam sunt operationes, quae con-
sequentur ipsam animam in corpore ut est motor, quaedam ut perfectio, quaedam
partim sic et partim sie.”

TroMAS, S. Th. I, qu. 76, art. 4 formuleert dit door hem bestreden standpunt
aldus: ,,anima non movet corpus per esse suum, secundum quod unitur corpori
ut forma, sed per potentiam motivam, cujus actus praesupponit jam corpus
effectum in actu per animam” (de ziel beweegt niet het lichaam door haar wezen,
krachtens hetwelk zij met het lichaam als vorm vereenigd wordt, maar door
een bewegend vermogen, welks verwerkelijking reeds onderstelt het lichaam dat
door de ziel actueel is gemaakt).



48 INDIVIDUALITEITS-STRUCTUUR EN THOMISTISCH SUBSTANTIEBEGRIP

in strijd met de eenheid der samengestelde substantie. Want ziel en
lichaam zijn beide ,substantiae incompletae” (onvolledige zelfstandig-
heden). De specifiecke vorm van het organisch lichaam is niet het
laatste doelwit van het verlangen zijner ,materie”’; het lichaam wordt
eerst een ,ens completum” door opname van zijn laatsten en hoogsten
vorm, de anima rationalis, en evenzoo de ziel door haar laatste infor-
meering van het materielichaam 58).

De leer van de pluraliteit der substantieele vormen was ook in de Ara-
bische philosophie, met name door AVICENNA en AVERROES verdedigd.
Zelfs de christelijke scholastici, die gelijk HENRIC VAN GENT, ALBERT
DE GROOTE en THOMAS in zijn vroegeren tijd, in het algemeen de aristo-
telische leer van de eenheid van zelfstandigheidsvorm voor de samen-
gestelde substanties aanvaardden, schrokken er voor terug de ,forma
corporeitatis”, als ,forma communis” voor de lichamelijkheid in de
samengestelde substanties geheel door de ziel, als den specifieken
wezensvorm van het compositum, te laten absorbeeren.

Naar deze opvatting heeft dus de mensch als compositum twee sub-
stantieele vormen: de forma corporeitatis, afkomstig van het astrale
licht (lux) en de anima rationalis, en deze ,,vormen” zijn beide actueel
in den mensch aanwezig.

Als compositum is de mensch samengesteld uit twee ,,onvolledige
substanties”: het ,materie-lichaam” en de ,redelijke ziel”.

Deze geheele theorie was een typisch specimen van theologisch ge-
oriénteerd scholastisch denken, waarin de kronkelpaden van een in
het substantiebegrip verstrikten theologischen gedachtengang wel scherp
worden belicht.

Hoever men ook aan de aristotelische conceptie inzake de ,,ziel” als
zelfstandigheidsvorm van het materie-lichaam mocht tegemoetkomen,
men schrok er voor terug de ,,zelfstandigheid” van het lichaam tegen-
over de ziel en van de ziel tegenover het lichaam prijs te geven. Het
kerkelijk dogma inzake het voortbestaan der ziel na de aflegging van
het lichaam en de wederopstanding van dit laatste, moest, zoo zij in
het metaphysisch kader van het substantiebegrip werd doorgedacht, vol-
gens de vér-thomistische scholastiek tot de leer der twee ,,zelfstandig-
heden” voeren. Hierbij kwam de scholastische wijsbegeerte echter in
een waren doolhof van tegenstrijdigheden. (Wordt vervolgd).

58) In Sent. II, dist. 17, art. 1, qu. 2, ad d (p. 241, col. 2): ,,Ad illud quod
obiicitur, quod compositum ex materia et forma est ens completum, et ita non
convenit ad constitutionem tertii, dicendum qued hoc non est verum generaliter:
sed tune, quando materia terminat omnem appetitum formae et forma omnem
appetitum materiae, tunc non est appetitus ad aliquid extra: et ita nec possibilitas
ad compositionem, quae praeexigit in componentibus appetitum et inclinationem,
licet autem anima rationalis compositionem habeat ex materia et forma: appeti-
tum tamen habet ad perficiendum corporalem materiam: sicut corpus organicum
ex materia et forma compositum est, et tamen habet appetitum ad suscipiendam
animam.”

HermanDooyeweerd.nl



