
De eenheid der wetenschap in het geloof 

 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

 

 

 

titel: De eenheid der wetenschap in het geloof 

 

auteur: Herman Dooyeweerd 

 

bron: Polemios, jrg. 2, nr. 09 (22 februari 1947), p. 1-3 

 

website: https://hermandooyeweerd.nl/publicaties401/#1947A25 

https://hermandooyeweerd.nl/wp-content/uploads/1947A25.pdf 

https://hermandooyeweerd.nl/wp-content/uploads/1947A25tekst.pdf 

 

toelichting: De tekst van het voorliggende document is integraal overgenomen uit het 

gepubliceerde artikel. Er is echter voor gekozen de oorspronkelijke tekst om 

te zetten naar de huidige spelling. De pagina’s zijn genummerd van [aP02] 

tot en met [aP03]. 

 

  

https://hermandooyeweerd.nl/publicaties401/#1947A25
https://hermandooyeweerd.nl/wp-content/uploads/1947A25.pdf
https://hermandooyeweerd.nl/wp-content/uploads/1947A25tekst.pdf


De eenheid der wetenschap in het geloof 

 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

“De eenheid der wetenschap in het geloof” 1 

I. 

De wijsbegeerte, die lange tijd in de kringen van de vakwetenschap, min of meer in 

diskrediet was geraakt, schijnt op het ogenblik een goede kans te maken, haar oude erepositie 

in te nemen. 

Het positivisme, dat het onderzoek naar de diepere grondslagen van de wetenschap 

overbodig achtte, is misschien nog niet geheel verdwenen, maar het voert toch niet meer de 

boventoon, althans niet in de publieke uitingen. Allerwege begint men zich in de kringen van 

de vakwetenschap zelf weer rekenschap te geven van de grondslagen van de wetenschap, die 

met die van alle andere wetenschappen in nauwe samenhang staan. 

Ook in de studentenwereld valt vooral na de bevrijding een sterke opleving van de 

wijsgerige belangstelling te constateren. Men wil boven de enge grenzen van zijn eigen 

vakgebied weer iets zien van de eenheid, die alle delen van de wetenschap verbindt. In deze 

lijn ligt ook de proefneming met het studium generale van de verschillende universiteiten en 

hogescholen. Ik heb zelf in Delft kunnen constateren, dat in het bijzonder de colleges in de 

wijsbegeerte daar de algemene belangstelling trokken. Intussen zij men voorzichtig zijn 

verwachtingen in dit opzicht te hoog te spannen. Het enkel volgen van een aantal colleges in 

de wijsbegeerte, geeft op zichzelf nog geen enkele waarborg, dat men een dieper inzicht zal 

krijgen in de eenheid van de wetenschap. Immers de wijsbegeerte zelf heeft zich sterk 

gespecialiseerd naar de verschillende vakgebieden en wordt zeer verschillend opgevat. 

Wat inderdaad nodig zou zijn, om weer de eenheid van de wetenschap in te zien, is 

een herleving van een oude idee, die tegenwoordig niet meer de algemene instemming heeft, 

dat is de aloude idee van de wijsgerige encyclopedie van de wetenschappen. Deze idee vindt 

algemeen geen instemming, omdat men haar verbindt met de sterk bespiegelende wijze, 

waarop ze in het begin van de vorige eeuw werd gepropageerd en uitgewerkt. Maar de 

bezwaren en vaak zeer gegronde bezwaren, die men tegen deze bijzondere wijze van 

uitwerking heeft, kunnen niet tegen de grondgedachte zelf worden aangevoerd, te minder 

wanneer die idee van de eenheid van de wetenschap, waarin elk vakonderzoek zijn vaste 

grondslag vindt in de aard van het wetenschappelijke onderzoek zelf en in de bouw van de 

werkelijkheid. 

Het grondcriterium voor de indeling van de vakwetenschap is niet willekeurig. De 

vakwetenschappen zijn principieel niet alleen ingedeeld naar het gezichtspunt van de 

doelmatigheid in de werkelijke verdeling, maar er is een grondcriterium, dat niet willekeurig 

is. Er is een groot aantal aspecten. Ik noem die van getal, hoeveelheid, ruimtelijkheid, 

beweging, organisch leven, van gevoel, van logische onderscheidenheid, van historische 

ontwikkeling, van taal en symbolische uitdrukking, van omgang en verkeer, van economische 

waarde, van esthetische harmonie, van recht, van moreel en geloof. 

De werkelijkheid, die door de wetenschap onderzocht wordt, gaat in geen van de 

aspecten op, doch fungeert er in beginsel zonder uitzondering in. Maar de vakwetenschap kan 

de aspecten niet tegelijk onderzoeken, maar beziet ze onder bepaald gezicht. Wanneer wij nu 

deze aspecten een ogenblik zelf beschouwen en daarbij afzien van de concrete verschillen, 

zoals zij zich aan ons voordoen, dan doen wij een verrassende ontdekking, namelijk deze, dat 

ieder aspect in zijn eigen bouw en structuur een ware weerspiegeling is van de samenhang van 

de aspecten. 

Ik wil u dit aan de hand van een enkel voorbeeld illustreren. Neem bv. het aspect van 

het gevoel. Het aspect van gevoel bezit een kernmoment. “Was man nicht definieren kann, 

sieht man als ein Fühlen an”, zegt de Duitser. Het zou verkeerd zijn dit alleen tot het gevoel te 

beperken. Om het kernmoment heen groeperen zich andere momenten, waarvan een deel 

 
1  Prof. Dooyeweerd was zo welwillend zijn op 27 januari jl. in de Domkerk te Utrecht gehouden rede aan 

ons blad af te staan.  



De eenheid der wetenschap in het geloof 

 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

terugwijst naar alle aspecten, die in de tijdelijke orde van de werkelijkheid een vroegere plaats 

innemen en anderdeels vooruitwijzen op andere aspecten. Gevoel is niet anders mogelijk dan 

in een gevoelsleven. In het levensmoment toont het gevoelsaspect zijn innerlijke 

gebondenheid met het organisch levensaspect. Gevoelsleven is geen organisch leven. Het is 

gekarakteriseerd door de kern van het gevoel. Het is onderworpen aan eigen gevoelswetten en 

nochtans is geen gevoelsleven mogelijk zonder samenhang met het organisch levensproces. 

Het gevoelsleven kan zich alleen openbaren in gevoelsbewegingen. Onze emoties, 

gevoelsbewegingen, zijn geen fysieke bewegingen, zoals ze door een natuurkundige 

onderzocht worden. Ze zijn onderworpen aan gevoelswetten en nochtans zijn geen 

gevoelsbewegingen, geen emoties mogelijk, zonder de grondslagen van fysieke bewegingen, 

fysieke veranderingen in de structuur van het gevoelsaspect. 

Ontmoeten wij verder het ruimtegevoel. Ieder weet, dat de zinnelijke gewaarwording 

van ruimte niet dezelfde is als degene, waarover de geometrie spreekt, maar toch ligt hieraan 

een geometrische ruimte ten grondslag. 

De menigvuldige gevoelens doordringen elkaar in kwalitatieve zin en toch is er 

innerlijke samenhang tussen deze menigvuldigheid. Onze verdere verbindingsdraad vinden 

wij met de latere aspecten in de structuur van het gevoel. Als wij het menselijke gevoelsleven 

beschouwen, ontdekken wij een historisch, een taalgevoel, een omgangsgevoel, een 

economisch-waardegevoel, een rechtsgevoel, een moreel gevoel en een geloofsgevoel van 

vertrouwen en zekerheid. Zo openbaart zich inderdaad in de structuur van het aspect zelf, het 

geheel van alle andere aspecten, maar in een bepaalde zin, in de zin van het gevoel. 

 

Deze stand van zaken heeft gevolgen voor de vakwetenschap en wel deze. De 

vakwetenschap komt op haar gebied in aanraking met begrippen, die schijnbaar ook in andere 

wetenschappen gehanteerd moeten worden. Ook de vakgeleerde in de grond van de zaak, 

moet een idee hanteren van de onderlinge verhouding en samenhang van de verschillende 

aspecten van de werkelijkheid. Ook hij stuit van uit de problemen uit het vakgebied op de 

eenheid van de wetenschap. 

Thans raak ik de oude strijdvraag of de wetenschap, naar haar aard gezien, autonomie, 

zelfstandigheid, onafhankelijkheid, op haar eigen gebied bezit, dan wel of zij afhankelijk is 

van vooroordelen, die zelf niet van wetenschappelijk karakter zijn. In de kringen van de 

wetenschap is de eerste opvatting, dat zult u mij wel toegeven, nog steeds overheersend. Wie 

de autonomie van de wetenschap verwerpt en poneert, dat deze van geloofsvoorstellingen 

afhankelijk is, pleegt een aanslag op de wetenschap zelf. Het is immers dan zo. Wanneer men 

zich bindt in zijn wetenschappelijke onderzoekingen aan geloofsveronderstellingen, dan is 

men bevooroordeeld en de aard van de wetenschap eist, dat men niet dogmatisch 

bevooroordeeld is, maar steeds bereid is stellingen, die men aanvankelijk als waar heeft 

aangenomen, prijs te geven, wanneer mocht blijken, dat ze met de waarheid in strijd zijn. 

In de christelijke belijdende kringen is dit standpunt nog steeds het meest gangbare. In 

rooms-katholieke kringen is overheersend het standpunt verdedigd, dat op z.g. natuurlijk 

terrein de menselijke rede in staat is, zonder hoger licht van de openbaring de waarheid te 

ontdekken. Slechts een betrekkelijk kleine groep r.k. kringen hangt deze opvatting niet aan.  

Het is die groep, die zich vooral oriënteert aan de kerkvader Augustinus, die 

uitdrukkelijk poneerde, dat menselijk denken, zonder verlichting door het geloof, de waarheid 

niet ontdekken kan.  

In protestants-christelijke kringen staat de overheersende mening achter de z.g. 

neocalvinistische groep, die een ander standpunt innam. Dr. A. Kuyper poneerde de antithese. 

Hij spreekt van een gelovige en een ongelovige wetenschap. Hierop deze gedachte, is de Vrije 

Universiteit gegrond. 

 



De eenheid der wetenschap in het geloof 

 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

II. 

Hoe zal men bij deze stand van de meningen tot een werkelijk gesprek komen? Ik stel 

hier uitdrukkelijk vast, dat het gesprek tussen de beide groepen in het verleden praktisch 

vrijwel onmogelijk was, door de inderdaad dogmatische wijze, waarop beide standpunten 

verdedigd werden. Dogmatisch ter ene en ter andere zijde. De werkelijk fundamentele 

verdediging van de standpunten wordt aan beide zijden gemist. 

Het is waar, dat dr. Kuyper in zijn bekende Encyclopaedie van de Godgeleerdheid een 

wetenschappelijke leer heeft ontwikkeld, waarin hij getracht heeft aan te tonen, dat in het 

menselijke kennisproces het geloof een noodzakelijke functie vervult. Maar de wijze, waarop 

dr. Kuyper in deze wetenschap althans het geloof definieerde, was zodanig, dat de aanhangers 

van het autonomie-standpunt het zonder meer konden aanvaarden.   

Zoals ik zeg, het gesprek op deze voet tussen de beide standpunten is niet wel 

mogelijk, maar er heeft zich merkwaardigerwijze, zowel in Nederland als in Frankrijk in de 

laatste tijd een denkrichting ontwikkeld, die zich ten doel heeft gesteld om de vraag, of de 

wetenschap naar haar aard autonoom is of niet, inderdaad in de weg van een fundamenteel, 

kritisch onderzoek, naar de aard van de wetenschap zelf te toetsen. 

In Frankrijk is het geweest de richting van de bekende katholieke denker, Maurice 

Blondel en in Nederland is het geweest een denkrichting, die de naam heeft gekregen van: 

wijsbegeerte der wetsidee, die hetzelfde doel gesteld heeft.  

Ik wil trachten vanavond enkele van de grondgedachten van de wetenschap kritisch 

voor u te ontwikkelen. 

 

Deze denkrichting begint met de volgende kritische vraag: Hoe is wetenschap 

mogelijk?  

Op het eerste gezicht zou u kunnen denken, dat die vraagstelling volstrekt niet juist is; 

dat de vraag reeds volkomen gesteld en beantwoord is door Immanuel Kant. Deze heeft de 

vraag gesteld, hoe algemeen gestelde wetenschappelijke oordelen mogelijk waren. Kant stelt 

een zogenaamd kennistheoretisch onderzoek in naar de grenzen van onze kennis. De vraag 

hoe de kennistheorie zelf mogelijk is, is Kant niet tot probleem geworden. Hij gaat, met 

geheel de denkrichting van zijn tijd, uit van de wetenschappelijke denkhouding. Dit behoeft 

volgens ons geen nadere toelichting. Wat is wetenschappelijk denken? Dat kunnen wij alleen 

vaststellen door de wetenschappelijke denkhouding te confronteren met een andere 

denkhouding, die ook al vertrouwd is, die van het dagelijks leven, die van de naïeve ervaring. 

In de wetenschappelijke denkhouding nemen wij op een merkwaardige manier afstand van 

ons veld van onderzoek. 

Het veld van onderzoek, dat zelf niet van logisch karakter is, biedt weerstand aan de 

poging het in ons logisch begrip te vatten, want het is zelf niet van logisch karakter. 

De eerste vraag is nu deze: Beantwoordt de “gegenstands”-relatie aan de 

werkelijkheid, zoals zij zich geeft? Als dat zo was, zou iedere mogelijkheid van kennis zijn 

opgegeven. Onze logische denkfuncties, met behulp waarvan wij ons begrip vormen, zouden 

door een onoverbrugbare kloof gescheiden zijn van zijn veld van onderzoek. Dan zou er geen 

enkele mogelijkheid van overbruggen aanwezig zijn. In werkelijkheid is deze “gegenstands”-

relatie een product van een kunstmatige abstractie, van een kunstmatig analyse, uiteenstelling 

van de werkelijkheid. Een uiteenstelling van de werkelijkheid in haar verschillende aspecten. 

Daarom is een kritische vraag, die nu moet rijzen, deze: Wat wordt in de theoretische 

denkhouding van de gegeven werkelijkheid afgetrokken en hoe is deze aftrek mogelijk? Deze 

kritische vraagstelling laat ons van de “gegenstands”-relatie in haar theoretisch karakter, als 

van een gegeven uitgaan. Zij blijkt echter geen gegeven te zijn, maar een probleem. Dat blijkt 

nog duidelijker, wanneer wij een theoretisch wetenschappelijke denkhouding, [aP02] met de 

denkhouding van de gewone, naïeve ervaring, niet-wetenschappelijke denkhouding, 



De eenheid der wetenschap in het geloof 

 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

vergelijken. Daarin nemen wij geen afstand ten opzichte van de werkelijkheid, maar zijn met 

onze logische denkfuncties en andere functies, volkomen ingesteld in de werkelijkheid. Geen 

“gegenstands”-relatie ontmoeten wij in deze denkhouding. 

 

Maar er zijn andere betrekkingen en andere relaties, die gewoonlijk zeer ten onrechte 

met de “gegenstands”-relatie vereenzelvigd worden. Dat is de relatie van subject tot object. 

In de gewone denkhouding, een ervaren houding, aarzelen wij geen ogenblik om 

scheikundige stoffen als water en zuurstof, een functie toe te kennen in het organisch leven. 

Het zijn levensbehoeften. Wij zijn ons zeer goed bewust, dat deze stoffen zelf niet, maar toch 

een middelfunctie in het organisch levensaspect vervullen.  

Als wij in het gewone leven een vogelnest waarnemen, dan ervaren wij dat ding in 

onverbrekelijke samenhang met het leven van de vogels en in de naam komt het verband tot 

uitdrukking. Wij kennen het een functie toe in het organisch levensaspect, geen levenssubject, 

maar levensobject.  

Wanneer wij een bloeiende roos waarnemen, dan kennen wij daaraan toe, zinnelijke 

waarneembare eigenschappen, van kleur, geur, vorm en gedaante. Wij zijn ons zeer bewust, 

dat deze objectieve eigenschappen niet toekomen aan een roos, die zelf zintuigelijke kan 

waarnemen als subject. Wij zien het zo: dat zijn zinnelijke eigenschappen, die aan de roos 

toekomen, voor ieder mogelijk zintuigelijk waar te nemen.  

Opnieuw vatten wij hier de eigenschappen van dat ding in onze waarneming, in een 

relatie van subject tot object, maar niet in een “gegenstands”-relatie. Wij kennen de roos ook 

toe culturele eigenschappen. Het is een kweekobject en daarom kennen wij het ook 

economisch waarde toe. Al deze eigenschappen hebben echter steeds een objectief karakter. 

De subject-objectrelatie van de gewone ervaring laat de werkelijkheid ineen, in tact. De 

“gegenstands”-relatie breekt de werkelijkheid uiteen. Deze relatie is niet identiek, maar 

elkaars tegendeel. 

Nu kan de wetenschappelijke denkhouding niet blijven staan bij de theoretische 

uiteenstelling. Het is niet voldoende te constateren, dat het recht, als zijnde van niet-logisch 

karakter, weerstand biedt aan de logische begripsvorming. Wij willen van de theoretische 

antithese voortschrijden tot de verbinding. Daarmee rijst een nieuw fundamenteel probleem, 

dat ik als volgt formuleer: Van welk standpunt uit, laten in de theoretische “gegenstand”-

relatie, de uitingen en tegenover elkaar gestelde aspecten, zich weer in diepere eenheid 

verbinden? 

Hier raak ik het kernprobleem van mijn gehele betoog, want hier is het uitgangspunt 

van de hele wetenschap.  

 

Nu moet één ding onmiddellijk duidelijk zijn. Zal het uitgangspunt op kritische wijze 

gekozen zijn, dan kan het in geen geval liggen in de “gegenstand”-relatie zelf. Het kan ook 

niet liggen in het logische aspect van het veld van onderzoek. Het blijft bij de onverzoenlijke 

tegenstelling. 

Zal het wezenlijk tot verbinding komen, dan moet een uitgangspunt gegeven zijn, dat 

boven de theoretische denkhouding verheven is. Het theoretische denken is, zoals we zagen, 

naar zijn aard en structuur aangewezen op de verbinding, het zoeken van verbinding met de 

niet logische aspecten van de werkelijkheid. 

Nu zijn er zoveel mogelijkheden, als de werkelijkheid aspecten bevat. Het gevolg is, 

dat het theoretisch denken zich onmiddellijk gaat distantiëren: in mathematisch denken, 

natuurkundig denken, biologisch denken, psychologisch denken, in historisch denken etc. 

Waar moet men het uitzicht zoeken van de wetenschap? 

Onverschillig hoe de keuze uitvalt, steeds zal het laten vallen van de keus op zo’n 

bepaald gezichtspunt neerkomen op verabsolutering van vakwetenschap. 



De eenheid der wetenschap in het geloof 

 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Nergens in de theoretisch “gegenstands”-relatie is enig aanknopingspunt gegeven, dat 

een vakwetenschappelijke verabsolutering zou rechtvaardigen. 

Nu zou men kunnen menen voor de wijsbegeerte geldt dat misschien, maar in de 

vakwetenschap niet, daar kunnen wij uitgaan van vakwetenschappelijke gezichtspunten. Dit is 

echter ook daar niet mogelijk, omdat men ook daar komt te staan voor problemen van 

samenhang van aspecten. 

Al naar gelang van de idee van de onderlinge verhouding van de aspecten, ontstaan 

ook in de wiskunde verschillende richtingen, bekend als de logicistische, formalistische, 

symbolistische en de intuïstische. Immanuel Kant heeft een andere weg gewezen, die de 

belofte in zich schijnt te sluiten, om de moeilijkheden voor de aanhangers van de autonomie 

van de wetenschap te overwinnen. Hij nodigt de wetenschap uit de richting te kiezen van de 

zelfbezinning. 

Er zijn twee denkhoudingen mogelijk. De ene denkhouding, die zich geheel verliest in 

de “gegenstand” en de kritische zelfbezinning. Als wij tot zelfbewustzijn komen, dan 

erkennen wij inderdaad dat wij een diepere eenheid zijn. 

Wat is de mens en waar is zijn eenheid? 

Wat de ikheid eigenlijk zelf is, kan ik niet beantwoorden in de wetenschap, maar in de 

wetenschap kan ik wel een logisch begrip vormen van de ikheid. Van dat logische “ik” gaan 

alle synthetische denkhandelingen uit. Daar is de eenheid boven de verscheidenheid. 

Voldoet dat logisch “ik” inderdaad aan de kritische eis van uitgangspunt van de 

wetenschap? Neen, want dit komt niet uit boven de “gegenstands”-relatie. Het is zo, zoals 

Kant zegt, dat tegenover dit logische “ik” heel de empirische werkelijkheid als “gegenstand” 

optreedt. 

 Ik stel een nieuwe vraag. Hoe is de keuze van het uitgangspunt van de wetenschap 

mogelijk? Van welke aard is de concentrische richting die ons denken neemt, op de “ikheid”, 

die denkt? 

Als inderdaad ons denken de concentrische richting neemt, op de “ikheid”, die denkt, 

dan zijn wij werkzaam in religieuze zin. De religie bestaat in concentrering van al onze 

tijdelijke functies op een absolute oorsprong, die wij God kunnen noemen. De religie 

voegt niet een nieuw aspect aan de werkelijkheid toe, maar bestaat hierin, dat zij alle 

aspecten concentreert in de verhouding tot die absolute oorsprong. 

Het zijn inderdaad religieuze motieven, die de ware uitgangspunten vormen van de 

wetenschap en hiermee raak ik een zeer moeilijk en doornig terrein, waarvan ik mij zeer goed 

bewust ben. Wat baat het dat terrein te laten liggen, als een kritisch onderzoek van de aard van 

het wetenschappelijk denken ons zelf naar dat terrein drijft? Wat baat het, het terrein te 

vermijden, wanneer wij langs de kritische weg, met innerlijke noodzakelijkheid boven de 

theoretische denkwijze worden gedreven? 

Een religieus grondmotief is een gemeenschapsmotief. 

De enkeling wordt door het gemeenschapsmotief meer beheerst, naarmate hij er zich 

minder van bewust is, er zich minder rekenschap van geeft. 

Ik zou het zo willen stellen, dat het niet mogelijk is het denken van een bepaalde 

periode volkomen kritisch te verstaan in zijn eigen strekking en bedoeling, als wij niet 

doorgedrongen zijn tot het religieuze grondmotief, dat het beheerst heeft. Thans kom ik tot de 

vier religieuze grondmotieven. De tijd verbiedt mij helaas er hier in de diepte op in te gaan. Ik 

hoop, dat u mij zult vergeven, dat ik deze punten zeer ondergeschikt zal behandelen. Het 

betreft hier de vier volgende motieven: 

Het motief van vorm en materie. 

Het motief van schepping, zondeval en verlossing. 

Het motief van natuur en genade. 

Het motief van natuur en vrijheid. 



De eenheid der wetenschap in het geloof 

 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

 

III. 

Het oudste motief is dat van vorm en materie. Dit vond zijn oorsprong in een 

onverzoenlijk conflict tussen de oude natuur- en levensreligie in de olympische godenwereld. 

De oude olympische godheden werden vormloos voorgesteld. Hieraan lag geen reddersplan ten 

grondslag, doch men zag het onontwijkbare lot. 

De cultuurreligie van de olympische godenwereld is geheel anders. Deze goden nemen 

vorm en gedaante aan van persoonlijke aard. Zij verlaten de moeder aarde, worden verheven 

boven de eeuwig vloeiende levensstroom en het doodslot en krijgen een zetel aangewezen op 

de Olympus. Deze goden hebben vorm en gedaante, maar zijn niet waarneembaar voor het 

zinnelijke oog. Zij hebben onsterfelijkheid, want zij zijn verheven boven het wentelend rad van 

de geboorte en doodslot van de stervelingen. De pogingen tot synthese moesten reeds daarom 

mislukken omdat de jongere cultuurgoden, stralend en onsterfelijk als zij waren, geen macht 

hadden over het doodslot. Zo lang zij stralend door het leven gingen, konden zij bescherming 

verlenen, doch zij konden niet helpen, wanneer de dood hen neervelde. 

Het motief, het grondmotief, het gebroken grondmotief van materie, ontleend aan de 

cultuurreligie, beheerst het Griekse denken van de aanvang. U kunt het niet verstaan, als u deze 

drijfkant op de achtergrond niet ziet.  

Het grondmotief van het christelijk motief: schepping, zondeval en verlossing, ziet een 

ogenblik de tegenstelling, tussen de God, die zich openbaart als Verlosser en de God, die ver 

boven al het aardse verheven is.  

Men leze in dit verband na Psalm 139: “Waar o God, zou ik vluchten voor Uw geest 

en zou ik heenvlieden voor Uw aangezicht?” De schepping is absoluut, integraal, oorsprong 

van alle dingen, heeft geen tegenmacht tegenover zich en God de Schepper openbaart de mens 

aan zichzelf. 

Zoals God zich als Schepper openbaart, als absolute oorsprong van alles wat bestaat, 

zo ontdekt hij de mens aan zichzelf, de mens geschapen naar Gods beeld, in zijn volstrekte 

worteleenheid van religieus karakter. Wat de Schrift noemt het hart van de mens, of de ziel 

van de mens, of de geest van de mens: het is de wortel van het menselijk bestaan. 

In onverbrekelijke samenhang met het scheppingsmotief staat de zondeval. De 

zondeval is noodzakelijk, radicaal, grijpt in de wortel in. 

Ook de verlossing in Christus Jezus is radicaal omdat zij het hart omzet uit zijn 

afvallige richting, in de richting van God. De Schepper, dit grondmotief, deze geestelijke 

drijfkracht, is maar niet een leer, waarover men kan theoretiseren, maar het is een drijfkracht. 

Als zij ons in haar greep heeft, laat zij niet los, bepaalt ons denken en onze levenshouding en 

het is dan onmogelijk iets aan die greep te onttrekken, ook onze wetenschap niet. Want zij zet 

onze wetenschappelijke denkrichting om in de wortel. Iedere verabsolutering is hier bij de 

wortel afgesneden. Dit grondmotief maakt onze blik weer vrij voor de eigen aard van de 

aspecten die de werkelijkheid vertoont en alle structuren die de werkelijkheid vertoont. 

 

In de middeleeuwen vormde een verzoening tussen het motief van vorm en materie en 

het motief van schepping, zondeval en verlossing tot het motief van natuur en genade. 

In het natuurmotief wordt eigenlijk de Griekse natuurbeschouwing overgenomen. De 

kwestie komt nu: hoe verhoudt zich het natuurmotief tegenover de genade? De natuur is de 

autonome voordracht van de genade, doch een nauwkeurige beschouwing kan tenslotte 

voeren tot dualisme tussen natuur en genade.  

De loochening van de mogelijkheid van een christelijke wetenschap ligt in deze lijn, 

dat natuur en genade uit elkaar zijn geweken en dat men zegt: er is geen enkel 

aanknopingspunt.  

 



De eenheid der wetenschap in het geloof 

 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Het vierde grondmotief, het motief van natuur en vrijheid. 

De wortel hiervan is de wortel van het zelfbewustzijn, het niet bereid zijn zich te 

onderwerpen aan enige wet, die de mens zich niet zelf in zijn rede gesteld heeft. Het is een 

zuiver, nieuwe persoonlijkheidsbeschouwing, die met de hartstocht van de revolutie gekeerd 

wordt tegen het middeleeuwse authoristische geloof. 

In de christelijke beschouwing ligt de natuur onder de zware slagschaduw van de leer 

van de zondeval. De moderne opvatting maakt de natuur tot het oneindige veld van 

mogelijkheden. Daarin voelt de mens zich thuis. 

Dat nieuwe wetenschappelijke ideaal is door het persoonlijkheidsideaal zelf 

gepropageerd, maar toont zich hiervan spoedig een bittere vijand. Wanneer het inderdaad 

gelukt om heel de werkelijkheid van hoog tot laag te vatten als een gesloten keten van 

oorzaken en gevolgen, dan blijft in heel deze werkelijkheid geen plaats over voor vrijheid van 

de persoonlijke opvatting. Dit voerde tot de grote crisis tussen Kant en Rousseau. 

In de natuur zelf wil het vrijheidsprincipe ontdekt worden. Het gaat gepaard met de 

nieuwe opvatting van menselijke persoonlijkheid, onder de heerschappij van een algemene 

wet. Men ontdekt in de naties en in de volkeren individualiteit, persoonlijkheden en als het zo 

ver gekomen is, dan verliest het oude, wetenschappelijke ideaal, alle bekoring. Men zoekt een 

nieuwe wetenschappelijke gezichtshoek en meent die te ontdekken in de historie. Het gaat om 

het absoluut “Einmalige”, het individuele, om de figuren als Bismarck etc. Zo wordt een 

nieuwe wetenschappelijke methode geboren uit het vrijheidsmotief, een nieuw 

wetenschappelijke methode, die straks evenzeer tot een wetenschappelijk ideaal wordt 

verheven en dat de laatste een dodelijke bedreiging voor het vrijheidsideaal in zich zal blijken 

te houden. 

Naar mate de historische denkwijze meer doordringt, gaat men deze ideeën zien als 

producten van individualisten. 

Als het zo ver gekomen is en de oude ideologische grondslag verdwenen is, dan is een 

fundamentele crisis gekomen in de humanistische wereldbeschouwing, die drie eeuwen lang 

de westerse cultuur beheerst heeft. Waarvoor heb ik u dit alles gereleveerd? Omdat het mijn 

innige overtuiging is, dat alleen de weg, die ik u hier aangewezen heb, kan leiden tot een 

openlijk gesprek tussen de denkrichtingen. Het gesprek is niet mogelijk gebleken, wanneer 

men [aP03] uitging van criteria van wetenschappelijkheid, het uitsluiten van 

andersdenkenden. Deze denkrichtingen dwingen tot volstrekt kritische onderscheidenheid van 

wetenschappelijke oordelen en bovenwetenschappelijke vooroordelen. 

Als het er ons inderdaad om te doen is om met elkaar in gesprek te treden, moeten wij 

geen vrees hebben door te dringen tot de diepere lagen van ons wetenschappelijke denken. 

Daar zal het heet toegaan! Het gaat daar om de absolute waarheid, de religieuze waarheid. 

Daar komt ook naar voren voor ieder de missietaak. 

Wie overtuigd is, in de grondslag van zijn denken, de waarheid gegrepen te hebben, 

mag niet zwijgen, mag zich niet verschuilen, maar staat persoonlijk voor de 

verantwoordelijkheid van zijn medemens. 

Wij hebben afgedaan met de hoogmoedsgedachte van de autonomie van de 

wetenschap. Wij zijn bereid elkaar tegemoet te treden. De wetenschap is een 

gemeenschapstaak, die alleen in onderling contact en in een edele wedijver, die de 

wetenschap eist, kan worden verricht. 

Als het resultaat van het hier gegevene moge zijn, dat uw belangstelling voor deze 

gedachte gewekt is en dat u met mij zult gaan inzien, dat alleen langs deze weg inderdaad 

denkcontact mogelijk is, dan zal ik mijn moeite ruimschoots beloond achten. 

 

Prof. dr. H. Dooyeweerd  


