
HOE 18 WIJSBEGEERTE MOGELIJK?
(Rede van Prof.Dr H.Dooyeweerd, Baarn, 30 Augustus 1947)

Ik geloof dat de eigenlijke kern van de vraag, die ons hier bezig houdt, 
nog niet aan de orde is geweest. De vraag "Hoe is wijsbegeerte mogeljjk?* werd 
beantwoord met verwijzing naar het feit: de mogelijkheid der wijsbegeerte is haar 
werkelijkheid. Dat is een ontwijking van het eigenlijke probleem. Een verwijzing 
naar de werkelijkheid als de mogelijkheid aan de orde is, is eigenlijk de mede-
deellng: de wijsbegeerte heeft in haar mogelijkheid voor mij geen problematiek, 
en Is zoo niet problematisch. We hebben gehoord een verwijzing naar de metaphy 
sloa: wijsbegeerte is mogelijk als metaphvslsch begrijpend en boven zich zelf 
uit grijpend denken. Ten slotte werd door ^rof.Beth een geheel andere vraag
gesteld en beantwoord, nl.: wat zijn zo de oorzaken, speciaal de psychologische 
oorzaken, waardoor men tot philosophische bezinning komt.

Als ik mag formuleeren wat deze vraag,
mij inhoudt, dan zeg ik: deze vraag is voor mij een

hoe wijsbegeerte mogelijk Is ▼oor

s c h e

meen geldige voorwaarden,

Een vraag, die dwingt tot wat men in de wijsbegeerte noemt 
tale crltiek, een critlek due/ naar de alge-

die het wijsgeerig denken eerst mogelijk maken.
Daarbij kunt U denken aan de transcendentale critlek, zooals die door KANT w.>t

is ingesteld op de ervaring. Een vraag naar de 
te eerst mogelijk makende voor-onderstellingen.

algemeen geldige, de wijsbegeer

ren met
De voor-onderstelling 
et de subjectlevev8na

en van het wysgeerlg 
erstellingen van het

denken, dat moet U niet verwar 
denken. Die subjectieve voor-

onderstellingen kunnen van zeer uiteenloopenden aard zijn. Voor zoover een den
ker zich van deze subjectieve vooroordeelen of vooronderstellingen geen reken 
schap geeft, rekenschap omtrent den aard van die vooroordeelen, vervalt hij in 
een dogma.

uit voorDat is een oncritlsc^e wijze van philosopheeren, Zoo geeft hl 
theoretisch oordeel, wat inderdaad niets anders zijn dan voor-theoretische of
boven-theoretl80he vooroordeelen, die hij in hun waren aard niet onderkend 
heeft.

Dat kan geschieden onder het masker van een critlsche methode.
Het uitgeven van subjectieve vooronderstellingen van niet-theoretischen

aard voor theoretische axioma’s kan geschieden onder het masker van een zooge
naamd critlsche methode. Een voorbeeld daarvan IsdeErkenntni skr 
tik, door Kant geïnaugureerd. De grondvraag, die Kant stelde in de Kri 
tik der reinen Vernunft is: hoe zijn synthetische oordeelen apriori mogelijk?
Hoe is ervaring, algemeen geldige ervaring, mogelijk? Deze grondvraag schijnt 
het denken te leiden in transcendentaal-critische richting.

Inderdaad is dit niet het geval!
Want Kant onderwerpt wel de metaphyslca van zijn tijd en van vroegere tijden 

en de mathesis en de mathematische natuurwetenschap aan een transcendentale
oritiek in den zin van zijn kentheorle, maar de mogelijkheid van de kentheorle 
zelf is voor hem geen probleem geworden.

In
Hij

de kentheorle begint hij dus met een dogmatische Inzet
begint

axioma’s worden uitgegeven.
met een aantal subjectieve vooroordeelen, die voor theoretische

van de Vernunftj de vrijheid enIk zal er enkele opsommen; de autonomie van de Vernunft; de vrijheid en 
spontaneïteit van het menschelijk verstand in de vrije vormgeving aan het zinne­
lijk materiaal dat door onze zintuigen van de werkelijkheid in ons wordt opge­
nomen; de vereenzelviging van wat we noemen en
stand der kennis; vandaar de vereenzelviging van de empirische werkelijkhe 
met den tegenstand; vandaar de beperking van onze ervarlngsmogel’jkheld tot 
twee bronnen van onze kennis, het verstand (de logische denkfunctie) en zinne-
lijkheid, dat is de zintuigelijke waarnemlngsfunotle.

Al deze vooroordeelen worden door Kant als theoretische axioma's geponeerd 
Het is toch duidelijk, dat de menschelljke kennis uit slechts twee bronnen ken 
voortkomen: dat wordt geponeerd zonder cultisch onderzoek naar den aard van het 
kentheoretisch denken.

Al deze vooroordeelen woorden in hun samenhang beheerscht door een grond- 
vooroordeel, dat in het geheel niet van wtjsgeerigen aard is, en ook niet van 
theoretlsoh-wetensc hap pe lijken aard.

Dat grond-vooroordeel moet door een wezenlijk radicale critlek aan het Helt 
worden gebracht, om Kant recht te doen en zijn Kritik der reinen Vernunft van
binnen uit te verstaan, te begrijpen hle hij tot zijn vraagstelling komen kon, 
te verstaan hoe hij deze subjectieve vooroordeelen als theoretische axioma’s kon
poneeren.

Dat is de dogm&tlsche Inzet van Kant's kennisaritlek.

hoe men die ook op
Deze dogmatische inzet kan men niet ontgaan door de kennistheorie op haar 

beurt te fundeeren in een werkelijkheldsleer, een ontologie, ___—-
▼at. Werkelijkheldsleer behoeft niet In metaphy el sa hen zin te worden opgevat: 
men kan zich volkomen beperken tot de ervaring.

HermanDooyeweerd.nl



HWMD 2

Als men nu heeft Ingezien, dat aan iedere kentheorie ten grondslag ligt 
een ontologie, heeft men de dogmatische Inslag vermeden? Neen: want de onto­
logie plaatst ons voor hetzelfde grond/probleem als de kentheorie, 
van haar mogelijkheid, in de^z^jlWen transcendentaal-critlschen zin

Kant zelf heeft gevoeld, dat in ieder kentheoretisch probleem een ontolo

name ijk dat

gisch probleem vervat was: dat doet hij, als hij onderscheid maakt tusschen het 
p h a i n ome non en het Ding an sioh, de werkelijkheid op zich zelf, en 
poneert, dat het Ding an sich, de werkelijkheid op zich zelf, voor het men- 
sohelljk kenvermogen onkenbaar is, de grens van onze ervaringsmogclijkheid te 
boven gaat.

Nu kan men, als men zegt dat de ontologie een critlsche grondwetenschap
is dat doen in den zin van de moderne phaenomenologie, 
mann, Die Metaphysik der Erkenntnis, die vermijden wil de dogmatische Inzet van | 
de traditioneels metaphysische ontologie, en nu tracht een ontologie op te

als Nlcolal Hart

bouwen//^/ door een wezens-beschrijving In phaenomenologischen trant van het 
phaenomeen der kennis, nagaan wat Inderdaad daarin strikt gegeven is, en dat 
strikt gegevene naar zijn wezen beschrijven.

Ook de phaenomenologisohe ontologie stond wijsgeerig voor het critlsche
grondprobleem: of zij als zuiver theoretische wetenschap mogelijk is xn voor
zoover dat laatste, alles beheershhende grondprobleem aller wijsbegeerte,ook 
hier wordt enegeerd, heeft ook de phaenomenologisohe ontologie niets vóór op 
Kant's kennisoritiek, en wordt de vraag, aan welke de voorrang toekomt, onop­
losbaar.

Dat in het algemeen de phaenomenologie in den modernen zin als transcen­
dentale grondwetenschap van alle wijsbegeerte onbruikbaar is, springt in het 
oog als men de phaenomenologie in het algemeen voor dezelfde grondvraag stelt: 
hoe is zij mogelijk?

De phaenomenologisohe de uitschakeling van allerlei
vooroordeelen, bergt al in zich een transcendentaal grondprobleem
phaenomenologie komt tot een uitschakeling van de natuurlijke wereld zooals zij
in de natuur-ervaring gegeven is; als zij uitschakelt de natuur- en de zooge­
naamde geestes-wetenschappen; als zij uitschakelt de empirische ikheid van den 
denker; en ten slotte als residu van wat HUSSERL noemt de "methodische Welt- 
vernichtung’ overhoudt het absolute bewustzijn, waarvan HUSSERL zegt ”quod null 
re indiget ad exlstendum”, de definitie welke de scholastiek van de substan­
tie gegeven heeft, het gezuiverde intellèglbile bewustzijn - dan wordt da r 
een reeks grondproblemen der wijsbegeerte axiomatisch en onproblematisch Inge-
voerd, die in het licht van de transcendentale orltiek problemen zijn.

Dit alles geldt in nog sterkere mate voor 
door MANNHEIM en JERUSALEM wordt geponeerd als 
de wijsbegeerte*

Het is begrijpelijk, hoe men er toe komt.

de moderne ^enksociol o£ie, die
critlsche grondwetenschap voor

De sociologie is zoover voortgeschreden, dat zij tot 
men, dat het wijsgeerig denken van bepaalde perioden zeer

het inzicht is geko 
sterk bepaald is

door sociaal-historische vooroordeelen. Die vooroordeelen wil men in het licht I 
stellen en vanuit die sociale vooroordeelen het stelsel zelf verstaan.

Dat lijkt een veel belovende weg. Een critlsche en niet dogmatische weg. ■ 
Maar deze denk-sociologle stelt ons een probleem, dat MANNHEIM zoo formuleert: ■
zij onderstelt een intelligentie, die "sozlal freischwebend 
gentie, die zich van die vooroordeel en heeft los gemaakt.
dentaal grondprobleem, waar weer in zitten alle problemen 
de ontologie, de phaenomenologie en zo voort!

* is, een Intel11- 
Dat is een transcen 
van de kennisleer,

Zoo blijkt ten slotte het eigenlijke grondprobleem van
begeerte te schuilen in niets anders dan in de t 
denkhouding als zoodanig.

Ik laat terzijde de verschillende opvattingen, die 
heeft; of zij wetenschap is in den strikten zin of niet;

h
alle mogelijke wijs 
eoretisch

men van de wijsbegeerte 
en de verschillende

richtingen. Maar dit eene houd ik vast: al wat nog wijsbegeerte wil heeten, is 
gebonden aan de theoretische denkhouding. En die theoretische denkhouding, dat
ie het eigenlijke inunnMnniiubMmKinni transcendentale grondprobleem van de ori-
tlek der wijsbegeerte die niet alleen een orltiek der wijsbegeerte is, maar
die raakt de wetenschap in al haar mogelijke vormen, de vakwetenschap Inbegrepen 
Want de vakwetenschap is ook gekarakteriseerd door de theoretische denkhouding.

Zoo lang deze denkhouding als onproblematisch gegeven wordt aanvaard,
waarvan de wijsbegeerte haar uitgangspunt kan nemen 
oendentale orltiek niet toegekomen, _  
Is nog niet ten volle in haar strekking gepeild.

Dit impliceert, dat

zoo lang is men aan trans­
en is de vraag, hoe wijsbegeerte mogelijk

_ „ en ook de zoogenaamde autonomie van het wijsgeerig
denken en he wetenschappelijk denken in het algemeen niet als axioma mag han

♦»

HermanDooyeweerd.nl



teeren dat zich aan een transcendentale oritlek sou kunnen onttrekken.
We hebben in de voorgaande referaten (Pos, Robbers, Reth) die autonomie

als axioma naar voren hooren brengen. Axioma's zijn voor de transcendentale 
oritlek der wijsbegeerte contrabande! Ik ken geen axioma's, en ook dit axioma 
wil ik onderwerpen aan de transcendentale oritlek. Van niemand mag wetenschap­
pelijk worden geelsoht, dat hij de autonomie van het denken als postulaat prijs 
geeft. Maar de transcendentale oritlek eisoht, dat men ieder postulaat in zijn 
ware geaardheid leert zien, en niet dogmatisch als criterium van wetenschappe-
lijkheid gaat uitgeven.

Dat inderdaad in het postulaat van de autonomie van het theoretisch den­
ken een transcendentaal grondprobleem moet verscholen liggen, blijkt overtuigend 
uit het feit, dat het in de ontwikkelingsgang van de Wetsersohe philosophie
aeer verschillend is opgevat. Kr is geen sprake van, dat men over de vraag
wat de autonomie van het denken Is, eenstemmig zou zijn. In 
geerte werd de autonomie der theooria geproclameerd als de 
kennis: de bios theoretlkos der pythagoraeers, die zich te 
de plstls en de doxa In het algemeen.

In de thomistische scholastiek wordt de autonomie van

de uriekocho wljsbe 
weg tot ware gods- 
weer stelden tegen

de w^sgeerige theo
opgevat als de natuurlijke voortrap voor de boven-na tuur lijke kennis uit de

Openbaring, waarbij de plstls, het geloof, wordt gezien als bovennatuurlijke 
genadegift aan het natuurlijke Intellect. Deze opvatting van de autonomie voert 
tot de aanpassing van de Grieksche wijsbegeerte aan de leer der kerk. Wanneer 
Ss de Grieksche wijsbegeerte door de leer der kerk tegensprak, werd dit geweten 
aan een denkfout, die langs theoretlsohen weg werd bloot gelegd} Thomas deed 
dat, zonder beroep op de Openbaring. Dit is een opvatting van de autonomie 
van het denken, waarbij het natuurlijk denken nooit in strijd kan komen met de 
Openbaring, wat leidt tot innerlijke aooomodatle: als door Plato en Arlstoteles 
stellingen zijn geponeerd, die wel in strijd komen met de Openbaring, dan moeten 
ze worden geaocomodeerd.

Weer principieel anders wordt de autonomie van het denken opgevat in de
moderne humanistische wijsbegeerte. Hier komt het postulaat van de autonomie
van het wetenschappelijk denken. Deze opvatting wordt beheerscht door het nieuwe 
vrijheidsmotief, zooals dat doorwerkt in het wetenschaps- en het persoonlijkheids 
-ideaal, dat met de Griekscheden middeleeuwsehe houding principieel heeft ge­
broken. Dat is iets anders, déze autonomie, die den mensch maakt tot de maat 
van alle dingen.

De kantiaansche oplossing van het probleem van geloof en wetenschappen 
hun verhouding is geen vrucht van transcendentaal critisch onderzoek naar moge­
lijkheden van wetenschappelijk denken, maar veeleer een resultaat van een verbor-
gen dualisme in het boven-theoretisch uitgangspunt van KAKT, dat ook in zijn
geheele kenniscritiek tot uiting komt en haar beheerscht.

Dan rijst de vraag of zulk een transcendentale oritlek die de theoretische 
denkhouding zelf en als zoodanig tot probleem maakt, binnen het kader van de 
wijsbegeerte mogelijk is. Als dat niet het geval is, dan kan deze vraag naar de
mogelijkheid der wijsbegeerte ook door de philosophie als metaphilosophlsoh pro
bleem worden uitgeschakeld.

Maar dan zou het ook geen zin hebben, van de transcendentale oritlek van 
het wijsgeerig denken te spreken. De oritlek die men dan nog op de wijsbegeerte 
in haar ontwikkelingsgang zou kunnen oefenen, zou komen uit een geheel andere 
dimensie van het menschelijk bewustzijn, b.v. het religieus besef, dat geen in­
nerlijke aanraking heeft met de eigenlijk wetenschappelijke werkzaamheid. Men 
zou twee terreinen van het menschelijk bewustzijn met elkaar oonfronteeren, die
geen innerlijke aanraking met elkaar hebben.

Voor een wezenlijke transcendentale oritlek van alle mogelijke wijsgeerig 
denken is eerst plaats, wanneer wij onze theoretische denkhoudin

zijn noodzakelijke vooronderstellingenradicaal critische denkhoudin richten o
en we e algemeen geldige structuur van dit denken zelf

zelf in een

esloten, en wel die In
ÜKgsn, resp. door die structuur zijn gepostuleerd.

Alleen de onderstelling, dat deze transcendentale oritlek een zuiver theo­
retisch, een sulver wijsgeerig karakter sou moeten dragen, moet bij dit critisch 
onderzoek worden losgelaten, omdat zij belast is met het dogmatisch vooroordeel 

de autonomie van het wijsgeerig denken, waarvan wij het problematisch karak-van 
ter

is.

In het voorgaande reeds hebben aangetoond.
Het moet in het midden blijven, of autonoom wetenschappelijk denken mogelijk 

De gang van het ondersoek zelf zal het moeten uitmaken.

het
Ma deze opmerkingen over den aard van hst de transcendentale oritlek van

---- : wijsgeerig denken, die alleen in staat is antwoord te geven op de vraag naar 
de mogelijkheid der wiereer te, wil in trachten in het kort de methode aan te

HermanDooyeweerd.nl



HWMD *
geven waarnaar ik deze transcendentale oritiek denk te voeren.

Het eerste grondprobleem in tranceendentalen zin, wat de mogelijkheid van 
wijsgierig denken aangaat, betreft de eigenlijke structuur van de theoretische 
denkhouding.

Die structuur is alleen op te sporen in confrontatie van de theoretische
iet de niet-theoretische denkhouding in het dagelijkse!) leven.

Waardoor onderscheidt zich de eerste van de laatste? Waardoor onderscheidt
H

zich naar haar aard de theoretische denkhouding van de niet-theoretische’ 
Het ondersbheid ligt in het

van de theoretische denkhouding d.w.z.
enoversteiiend karakter 

in de theoretische denkhouding stellen
wij onze logische denkfunctie, d.i. het logisch aspect van onze concrete denk- 
act, of denkhand e 1 ing, bewust en opzettelijk t egenover een nlet-logis 
aspect van de werkelijkheid.

Dit wijkt af van de gangbare voorstelling van den (tegenstand. Men spreekt 
over den tegenstand van de kennis, de (tegenstand van het Ik. Die Is er niet.
Het ik heeft geen tegenstand, en ook de
we heel«naai niet tot kennis. Niet onze

kennis niet. Als dat zoo was, kwamen 
concrete kennls-actlvlteit heeft een

(tegenstand. Er ie alleen een tegenstand van niets anders dan van de logische 
functie van ons denken. Meer niet.

Het is zoo: wij stellen in de theoretische denkhouding onze logische denk-
sch a <H2X vanonsdei^^ bewust tegenover een niet-loglsohfunctie, het 10j____________________________

aspect van de werkeïijlcheld. En dat niet-loglsoh aspect van de werkelijkheid
biedt weerstand. Dat is de tegenstand de weerstand aan mmsnnpmgmm onze poging
om het in logisch begrip te vatten. Meer niet. Andere tegenstand is er niet, 
alleen hier: in zijn niet-logisch aspect biedt het tegenstand, en zoo ontstaat 
het wetenschappelijk begrip.

Als u als student u de vraag stelt: wat is dat veld van onderzoek, dat ik
ga beoefenen? Wat is het recht? Wat gebeurt daar? waar wilt U dan toe komen?
U wilt komen tot begrip van, tot logisch begrip van het recht, en U heeft dat
begrip nog niet, en daar ligt dat niet-loglsoh asoect tegenover Kxe&f i»i »i$ Uw
logische denkfunctie 
wordt het (tegenstand

en b|§dt in zijn niet-loglsoh karakter weerstand. Zoo 
en zoo ontstaat het theoretisch probleem.

In deze tegenoverstelling ontstaat de bekende theoretische
wordt. Het

logisch denken neemt afstand. •
Beantwoordt deze tegenstandrelatle aan de structuur, aan de 

structuur, die in onze ervaring gegeven is, van de werkelijkheid?
ons gegeven

Ik stel hier geen metaphysleche vraag, maar een vraag die onontwijkbaar
is, ook voor de vakwetenschap onontwijkbaar.

het geval was, zou de mensahelijke kennis principieel ónmogelijkAls dat 
worden. Onze logische denkfunctie zou in alle scherpte het nlet-logisch pemn
speet af moeten weren; dat is het niet logische, hier is een echt theoretische 
antithesis, een tegenstelling in de (tegenstand srelatie. Een ^weder- 
oder: hier het logische, daar het nlet-loglsche. Als dat aan de werkelijkheid
beantwoordt dan is er een kloof tus.schen beide, dan komt het nooit tot logisc
begrip van het niet-logische. Het probleem der kennis zou onoplosbaar zijn.

Inderdaad is deze theoretische antithesis- of degenstandsrelatie niet 
beantwoordend aan de structuur van de werkelijkheid, maar een p r o d u c
van een van een abstract!
We hebben iets geabstraheerd van de gegeven structuur van de werkelijkheid. We 
hebben juist datgene geabstraheerd, waardoor dat logisch aspect onverbrekelijk 
■utaMtauudtai met alle andere aspecten van de werkelijkheid samenhangt, en dat
de ervaring eerst mogelijk maakt

Die aftrekking, die abstractie, die kunstmatige bewerking is zelf het 
product van een theoretischeulteenste11ing van de werkelijkheid in haar
logisch en haar nie 
genatandsrelatie.

ogisch aspect. Zoo alleen ontstaat de afstand en de (te—

Daarmee ontstaat het
grond probleem: wat wordt in de theoretische denkhouding van de
gegeven structuur der werkelijkheid afgetrokken, en 
lijk?

Vat wordt afgetrokken?

hoe ie die aftrekking moge

theoretische of wetenschap-
te gaan

Deze critische grondvraag belet ons om van de 
pelljke denkhouding als onproblematisch gegeven uit

Zij stelt ons in staat tot een exacte confrontatie van de wetenschappelijke
met de voor-wetenschappelljke denkhouding.

Want de laatste, de denkhouding van het dagelijksch leven, mist ieder

ook met onze logische denkfunc

tegenoverstellend karakter. Zij kent geen (tegenstandsrelatie. De (tegenstandsre 
latle le aan de naïeve denkhouding vreemd. In de naïeve denk- en ervarlngs- 
houding zijl we met al onze bewuatzljnsfuncties, ook met onze logische denkfunc 
tle midden in gesteld in d/e werkelijkheid, en welervaren die werkelijkheid als

HermanDooyeweerd.nl



HWMD 5
een ononderbroken samenhang van al haar aspecten. 

Hoe is dat mogelijk? 
Dat laatste is alleen mogelijk, doordat wij in de naïeve ervaring#» en

denkhouding de werkelijkheid Sm ervaren in een relatie die men volkomen 
ten onrechte met de Gegenstandsrelatie vereenzelvigd heeft en die 
net haar polaire sbsy^oril tegendeel is/: de relatie van subject en object.

Wat is dat?
In de gewone ervarlngehoudlng aarzelen we geen oogenblik aan die roos

eigenschappen toe te kennen, behoorende tot wat wij kunnen noemen het psychische 
aspect van de werkelijkheid. We kennen haar toe zinnelijke vorm, 
We zijn ons goed bewust dat die roos niet fungeert en niet kan fungeeren als

'leur, gedaante.

subject in de zintulgeltjke waarneming. Wij kennen aan dezelfde roos in de dage- 
lijksohe ervaringshouding logische kwaliteiten toe, waardoor zij zich onder­
scheidt van andere bloemen. Het zijn naïef opgestelde kenmerken, maar we hebben 
een zeker begrip van die roos, waardoor wij haar onderscheiden van andere dingen 

Die kenmerken zijn objectief logische hoedanigheden: die roos kan niet
denken, niet subjectief logisch fungeeren.

We gaan verder: we kennen aan de roos ook eigenschappen toe en hoedanig­
heden in het cultuur-aspect van de werkelijkheid: een gekweekte roos onderschel-
den wij van een wilde r&os. We kennen aan die roos objectieve kwaliteiten toe
in taal-aspect: de roos heeft objectieve beteekenls, hoon wij ons ervan be
wust zijn dat die roos niet subjectief is In symbolische beteekening.

We kennen aan die roos ook objectieve functies toe in het economische, 
In het recht, en zoo voort. In al die aspecten fungeert voor onze naïeve er­
varing die roos hetzij als subject, hetzij als object. En nu vatten wi de volle
werkelijkheid van die roos in de relatie van subject en object, die zoodanig is 
dat zij de werkelijkheid intact, in-één laat, en niet uiteenstelt zooals dat in 
de Gegenstandsrelatie het geval is.

In deze subject-object-relatie wordt dus ook de logische denkfunctie
midden in de werkelijkheid zelf ingesteld, zij maakt er bestanddeel van uit. De 
subject-object-relatie die ik hier noem draagt in de naïeve denkhouding een 
structureel karakter. Wij zijn ons in de naïeve ervaring bewust, 
als Ik zeg: die roos is rood, dat dat een hoedanigheid is die betrokken is
niet op mijn subjectieve waarneming, maar op alle moge lijke waarneming.

In de naïeve denk- en ervaringshouding kennen we aan de subject-object
relatie structureel karakter toe: 
werkelijkheid.

zij behoort tot de structuur der ervarings

Ik hoop hiermee te hebben duidelijk gemaakt het niet gradueels, maar radi
cale verschil tusschen de theoretische Gegenstandsrelatie die het wetenschap­
pelijk denken kenmerkt en de niet«theoretische subjeot-object-relatie, 
karakteristiek is voor de naïeve denk- en

die
e rvaringshoud ing

Dit is allerminst in overeenstemming 
naïeve ervaring.

Vooral in den kring van de cultische

met de gangbare opvatting van de

weteneohappelljken kring, is men van meenIng,
phllosophle, en ook wel in natuur- 

dat de naïeve ervaring zelf een
theorie is van de werkelijkheid: het naïef realisme. En aangezien het een

realisme is, moet het grondig weerlegd worden door de crltlek. Dat
heeft KOT KANT gedaan; en dat meenen de aanhangers van een natuurwetenschap, 
- die daarmee de grenzen van hun vak te buiten gaan - te doen De naïeve er
varing, daar zijn we boven uit!

Neen. De naïeve ervaring is niet een theorie, die weerlegd kan worden.Zij 
is een gegeven. Een groot gegeven. Het eenige gegeven, het waarachtige gegeven 
van de werkelijkheid. Waarvan iedere theorie over de werkelijkheid bevredigend
rekenschap moet kunnen geven} en als zij dat niet kan, 
die theorie!

Nu kunnen we de vraag beantwoorden: wat wordt in 
ding afgetrokken in het gegeven der werkelijkheid? De 
ject-object-relatle wordt afgetrokken (?).

dan des te erger voor

de theoretische denkhou 
niet-theoretische sub-

De theoretische denkhouding kan echter bij de Gegenstandsrelatie niet blij­
ven staan. Zij moet van de antithesis voortschrijden tot een synthe si s.

Daarmee ontstaat het grond­
probleem: van welk standpunt uit laten de in de Gegenstandsrelatie uiteen en
tegenover elkander gestelde aspecten zich weer in synthesis vereenigen?

Daarmee raak ik het kernprobleem van de transcendentale crltlek; het pro­
bleem van het uitgangspunt van Iedere mogelijke wijsbegeerte.

Bq een critische beschouwing van de Gegenstandsrelatie moet één ding 
zeker zijn: het gezochte uitgangspunt van wetenschap en wijsbegeerte kan noch 
gezocht worden In de logische denk pool van de Gegenstandsrelatie, noch gezocht

HermanDooyeweerd.nl



Ja I ■ 1»A

worden in zijn Gegenstand. Zal het tot verbinding komen, dan ie een derde 
noodzakelijk. Zal het tot wezenlijke svnthesls komen, dan moet ik mijn uitgangs­
punt kunnen kiezen, dat in mijn bewustzijn is te vinden, dat boven de Gegenstand. 
relatie uitgaat, boven het logisch aspect en boven de nlet-loglsche aspecten 
die zijn Gegenstand zijn.

Daarmee schijnt de wijsbegeerte in een orltisohe Impasse te zijn gekomen. 
Want het dogma van de autonomie van het theoretisch denken dwingt, om het uit­
gangspunt te zoeken binnen in het theoretisch denken.

Het theoretisch denken is krachtens zijn structuur en aard aangewezen op 
synthesis. Zuiver logische denk-activltelt, die zich puur binnen het logische 
aspect van de werkelijkheid beweegt, Is een onmogelijkheid, en kan niet bestaan.

Theoretisch denken is steeds synthetisch denken, op synthese aangewezen 
denken, en is zelfs In de formuleerlng van zijn problemen op een aan het logi­
sche tegenovergesteld aspect der werkelijkheid betrokken. 6

Theoretisch denken is naar zijn aard "Aspekt-gebunden”.
Voor het theoretisch denken valt de werkelijkheid uiteen tonaBUDgraDataMOB 

ièb£ in een groote verscheidenheid van aspecten. Er zijn evenveel gepraeclseerd 
■SUBHhBBBdua theoretische syntheseis mogelijk als de werkelijkheid nlet-loglsche 
aspecten bevat; mathematisch denken, physicaal denken, biologisch denken 
psychologisch denken, historioaal denken, en zoo voort. *

Als men zegt: wij kiezen in de wetenschap ons uitgangspunt, dan vraag Ik: 
welk wetenschappelijk denken bedoelt U? Onverschillig waar de keus valt het 
is altijd onoritlsoh en wetenschappelijk onverantwoord. Want het komt altijd 
neer op verabsoluteering van ABBDrBtawnteismniimm een vakwetenechappelijk gezichts­
punt. Als ik het uitgangspunt van de wijsbegeerte zoek In het phvslcale denken 
of in het mathematisch denken, of het biologisch of

e

psychologisch of hlstori
oaal denken, het doet 
logisme, enz. Al die 
vraagt verklaring.

Dit standpunt is

er niet toe, ik verval In een 
-ismen laten zich doorvoeren, 

in dubbelen zin oncrltisch.

-Isme: historicisme, blo 
naar het schijnt; ook dat

Ten eerste: in de vakwetensohappelijke synthesis zit juist het transcenden 
tale grondprobleem verborgen, en te meenen dat men zich in de vakwetenschap 
daarvan niets aan behoeft te trekken, dat kan Ik niet begrijpen. Dat Is juist d 
oorzaak van het uiteengaan in richtingen in de vakwetenschappen, zelfs in de 
mathesis. In de mathesis staat men voor dit probleem: hoe verhoudt zich het 
getals-aspeot van de werkelijkheid en het ruimtelijke aspect van de werkelijkheid 
tot het logische aspect van het denken en tot het aspect van de taal? Al naar 
gelang men die verhouding en samenhang anders ziet, gaan de wiskundigen uiteen 
in verschillende richtingen; loglcisme, functionalisme, empirisme.

Dat probleem is niet te vermijden. De vraag, hoe i 
de verhouding van het eene vakgebied tot het andere, 
maar komt midden in de vakwetenschap aan de orde.

Dat men de mogelijkheid overweegt, dat men aan vakwetenschap kan doen zon­
der Impliciet een wijsgeerig standpunt te hebben gekozen, en In het wjjsgeerlg 
standpunt nog op andere wijze positie te hebben gekozen, is mij een levend raad- 
del. Dat is de Impasse, waarin de autonomie van het wetenschappelijk denken ons 
schijnt te voeren.

men zijn begrippen vormt, 
dat is niet transcendent,

■aar ik zou geen recht Amh laten wedervaren aan de aanhangers van deze 
autonomie als ntammtrliBpmBitjkaBiiiisoui theoretisch axioma, als ik niet wees op 
de uitweg, die KANT gewezen heeft. KANT heeft gezien het onoritlsoh karakter 
van de verabsoluteering van bepaalde vakwetensohappelijke gezichtspunten en 
heeft gemeend langs crltischen weg een andere manier te kunnen wijzen om boven 
deze -ismen uit te komen, en toch het uitgangspunt van het theoretisch denken 
binnen het theoretisch denken zelf te vinden.

KANT meent dat zoo te kunnen bewerken, dat hij kan aantoonen, dat in onze 
logische denkfunctie een laatste punt aanwezig is 
stand kan worden. F

------------- ^------ —------- „ _„, dat nooit meer tot Gegen- 
KANT zoekt het uitgangspunt van het theoretisch denken langs 

den weg dien men kan noemen den weg der orltisohe zelfbezinning. Dat is de 
groote daad van KANT, waardoor hij het denken oproept tot zelfbezinning. Hij 
onderscheidt namelijk twee denkrichtingen: de sakeltjke, gegenstandliche, die 
heelemaal op het onderzoek van den Gegenstand gericht is; en de reflexieve, 
die zich terugwendt, terugbezint juist op de subjectieve denk-aot zelf.

Daarin w^ ^^ &et denken wijzen den weg der orltisohe zelfbezinning; kijk 
niet altijd naar wat er tegenover het logisch denken staat, maar geef u reken­
schap, wat u zelf doet als u depkend werkzaam is. 
< binnen het logisch aspect te kunnen aanwijzen ccn l&öt>s^ö gub-
251!?!!1?! die ?00it t°t tegenstand kan worden. Ik kan de geheels empirische 

$°J ^^cnstand maken van het 'ik denk”, maar dat laatste ”lk denk”J*®^®^^®^ J°J tegenstand maken van het ”lk denk”, ^.„u. www «..,_.« _  -- 
^ *°* tegenstand maken, want Ik moet er altijd bij »Hn. Dat ik denk 

moet al mijn voorstellingen kunnen begeleiden. M

HermanDooyeweerd.nl



HWMD
een veel belovende weg.

het resultaat waartoe hij komt: hij handhaaft het dogma van de autonomi 
Man het theoretisch denken, en zoekt in het logisch denk-aspect naar wat men

heeft: het transcendentale logische denk-c"wj~“ , ~ ~ ------
nooit in de tegenpool van den Gegenstand kan komen, omdat het ”lk denk’ 

al mün voorstellingen en denkhandelingen moet kunnen begeleiden.
I KANT er in geslaag in dat transcendentale denksubject Inderdaad een 

punt in het bewustzijn aan te wijzen, dat voldoet aan de critische elschen van

We vonden dit: zal het uitgangspunt Inderdaad oritisch gekozen zijn, dan 
mag het niet In een van de polen van de tegenstandsrelatie gezocht worden,noch 
in de subjectieve logische denkpool, noch in den Gegenstand. Want het gaat om
de verbinding.
denkpool.^^e niit ^enk” blijft volkomen in de Gegenstandsrelatie bevangen, 
zoozeer, dat hij zegt: de geheele empirische werkelijkheid Is in beginsel Gegen 
stand voor dit laatste "ik denk”.

HUSSERL in zijn phaenomenologie maakt dezelfde fout in zijn beginsel van het- 
transcendentale bewustzijn, het "reine Ich". ■

De weg, dien KANT wees, was veelbelovend, want alleen in den weg van een ■ 
iMhtcBMtjKxaait mm! radicaal critische zelfbezinning kunnen wij ons uitgangspunt 1
ontdekken. I

Waarom is deze weg zoo veel belovend? 
Omdat de ikheid het concentratiepunt is van heel ons tijdelijk bestaan. Van |

alle functies, van alle aspecten waarin wij fungeeren.
Ik fungeer in het aspect van getal, ruimtelijkheid, physlsche beweging, 

, organisch leven, psychisch gevoel, logisch denken, historische ontwikkeling 
* Br is geen aspect aan te wijzen, dat ik niet bezit: het zijn mijn actaal, enz.
pecten, de aspecten van mijn en uw bestaan. ■

Als het theoretisch denken de richting van de ikheid kiest die denkt,krijgt 
het een concentrische richting. Het verstrooit zich niet langer. Het gegenstan-i 

w ------ --------^ ™ —^t — — ^3 tot F
critische zelfbezinning, neemt mijn blik de concentrische richting: hij gaat naar 
de eenheid, waarin alle aspecten als in een brandpunt mminniBiiixiu samentreffen. |

De ikheid als centrum van heel de tijdelijke existentie , als brandpunt van r
□Ijn bestaan, die gaat inderdaad alle tijdelijke aspecten van de Gegenstandsrelatk| 
te boven, die is in den vollen zin des woords transcendent, 
de aspecten aan de ikheid niet vreemd, want het zijn haar eigen aspecten.

ZIJD

de

Hier schijnt het punt gevonden te zijn.
we hebben gezien dat, wanneer we vasthouden aan het dogma van 

autonomie van het theoretisch denken, de weg van de critische zelfbezinning
Intusschen

niet ten einde gegaan kan worden. Ik moet dan halt maken, ik ben gebonden aan | 
mijn postulaat van de autonomie van het theoretisch denken.

Ter wille van het dogma wordt de critische zelfbezinning stop gezet!
KANT weigert uitdrukkelijk zich verder rekenschap te geven van den aard der 

ikheid, die theoretisch philosopheert. Later,in de practische philosophle, komt 
hij tot de onthulling van zijn ware uitgangspunt, maar theoretisch doet hij het 
niet. f

Zoo voert het trasncendentale grondprobleem Inzake het uitgangspunt van 
alle mogelijke wijsbegeerte en wetenschap in de door KANT bedoelde richting van
critische zelfbezinning vanzelf tot het vierde grond 
van de transcendentale critlek:

Hoe is de keuze van het gezochte uitgangspunt mogelijk en van 
Is de critische zelfbezinning, die daartoe noodig is?

Er Is geen andere critische weg dan die der zelfbezinning.

welken aard

Als het denken de concentrische richting neemt op de ikheid, alle aspecten
richtend op hun diepere wortel-eenheid, dan neemt het een richting, die nooit 
door het theoretisch denken zelf kan zijn bepaald. Het theoretisch denken voert 
naar verstrooiing, verscheidenheid; de concentrische richting voert naar de
eenheid. Zij het theoretisch denken, maar stamt er niet uit.

Er bestaat geen Vernunft als zelfstandig iets.
Er bestaat geen theoretisch denken als iets, dat op zich zelf zou zijn.
De ikheid is de verborgen speelster op het Instrument van het denken.
Te zeggen dat de wetenschap autonoom is, haar uitgangspunt uit zich zelf 
. „-—j ___ - 23 zelf, zonder speler, de Noc-

turne van Chopin voor te dragen.
Hu Is de concentrische richting 

eenheid een daad, die alleen mogelijk 
Absoluten Oorsprong van mijn bestaan,

van het theoretisch denken op die wortel 
is in gelijktijdige concentratie op den 
of wat ik daarvoor houd.

Dat kan bewust of onbewust gebeuren. .... -*
Dit is een daad van religieuzen en niet van theoretisohen aard

HermanDooyeweerd.nl



HWMD 8

Want dit is de aard van de religie: de religie voegt niet een nieuw as­
pect toe aan de verscheidenheid van aspecten; de religie geeft geen nieuw as­
pect van de werkelijkheid, maar vat alle aspecten samen in de richting op den 
Absoluten Grond en Oorsprong der werkelijkheid. Dat is het wezen van onze ik­
heid dat zijn wij zelf In het diepst van ons wezen: religieus.

Zoo heerscht er e en geestelijke of religieuze concentratie-wet in den
mensch. De mensch moet altijd naar het conentratle-punt zoeken, de mensch
is naar zijn ikheid aangewezen op het zoeken van den vasten grond.

De verabsoluteerlng van het vakwetenschappelljk aspect, historicisme enz. 
is wetenschappelijk niet te verklaren. Wil dat zeggen, dat het niet te verklaren 
is? Iedere verabsoluteerlng neemt zijn oorsprong uit de religieuze concentri­
sche richting, die aan de menschelijke ikheid, en vanuit die ikheid ook aan het 
denken dat door hem geleid wordt, eigen is: dit is te verklaren uit de concen­
tratie- wet die algemeen geldig is. De mensch kan er niet bulten, hij moet zoe­
ken, en zonder het zoeken van den vasten grond is wetenschap onmogelijk in al
haar vormen. Want ik moet een uitgangspunt hebben voor mijn wetenschap. De we
tenschap zelf biedt geen uitgangspunt. En de wetenschap is niet mogelijk zonder 
ui tgangspunt.

De ikheid, dat 
nooit langs den weg

is de geest, de ziel van de menschelijke existentie. Zij ie 
van theoretische speculatie of metaphysica te vatten. Zij

gaat alle logisch begrip te boven.
Uit de structuur van het denken is dat aan te toonen.
De ikheid is de vooronderstelde; zij is niet in begrip te vatten, omdat zij

het transcendente centrum is van onze existentie, waarvan alle begripsvorming 
uitgaat•

Binnen de transcendentale sfeer van het theoretisch denken zelf kunnen 
wij de ikheid slechts benaderen door alle in de tegenstandsrelatie uiteen-» en
tegenovergestelde aspecten concentrisch op haar te richten, en daarmee impli­
ciet op de ware of vermeende oorsprong der werkelijkheid.

Is nu de individueels 
begeerte en wetenschap? N

ikheid zelve het uiteindelijk uitgangspunt van wijs-
e e n.

De ikheid is slechts door 
Want het geestelijk centrum, het religieuze leven, is niet individualis­

tisch te verstaan. Het wordt gevoed uit een geestelijke gemeenschap, waarin het 
individueele ik geworteld is. Het individueele ik is slechts de individueele
mensch, de menschelijke existentie als in geestelijke wortel-eenheid geconcen
treerd. Maar uitgangspunt van wijsbegeerte en wetenschap moet van boven-indivi
dueel, van gemeenschaps-karakter zijn. Want wetenschap en w^sbegeerte is niet 
een individueele liefhebberij, maar gemeenschapstaak en gemeenschapszaak.

Geestelijke gemeenschap: ik gebruik hier het woord "geestelijk” niet 
gewonen zin, zooals we zeggen: het logische is van geestelijken aard. Ik

in den

bruik geestelijk” hier in religieuzen zin. De eigenlijke geest is alleen waar
het concentrische is en niet waar de verscheidenheid is, in den zin van uit- 
elkaar-gelegd-zijn. Het is de wortel van de zaak, het centrale, concentrische.

Geestelijke gemeenschap wordt alleen geboren en in stand gehouden door een
gemeenechaps-geest die als drijfkracht als dynamls vanuit heto------—-----,. o-^-_---- —„ „_^_„„. _, als een geestelijke dynamls vanuit het
< centrum van ons bestaan al onze tijdelijke levensuitingen beheerscht, richting
geeft, aandrijft.

We kunnen deze religieuze drijfkracht het religieuze m o
t i e f van het denken noemen, in den zin van beweegkracht.

Het religieuze grondmotief is het eigenlijk uitgangspunt van de wetenschap.
Het is ook de diepste wortel van de theoretische wijsgeerige werkzaamheid 

en het ware uitgangspunt van elke mogelijke wijsbegeerte, ook van de kantiaan- 
sche, de phaenomenologie, en zoo voort.

Het religieuze grondmotief is door de algemeen geldige structuur van het 
theoretisch denken gepostuleerd. Het zit in die structuur niet besloten, want 
die structuur is een betre k k e 1 ij k e eenheid, t.w. een eenheid in 
veelheid, In een relatie gegrond, nl. de Gegenstandsrelatie. Maar het concen­
tratiepunt transcendeert de veelheid van aspecten krachtens de 
structuur van het theoretisch denken. Het is het voor-onderstelde van het theo­
retisch denken, omdat het de synthesis mogelijk maakt.

2***1 wijsbegeerte is mogelijk zonder uitgangspunt in een religieus grond- 
*$**•*• Dit laatste is steeds het eigenlijke, ofschoon mogelijk gecamoufleerde, 
verborgen uitgangspunt.

Het is dus zaak om de religieuze grondmotieven op te sporen, die de phi- 
losophie In haar ontwikkelingsgang beheersohen, en de beteakenis van deze grond 
motieven voor de interne wijsgeerige gedachtengang aan te geven»

Onorltlsoh en onwetenschappelijk is de poging om het Grieksche, middel-

HermanDooyeweerd.nl



HWMD
u4bhe of humanistische denken zoogenaamd zuiver theoretisch te interpretee 

In de onderstelling, dat de wijsbegeerte zloh In haar ontwikkeling steeds 
van de religie zou hebben los gemaakt. Zulk een poging komt onve rand er lijk 

neer op het onderschuiven van het religieus grondmotief, waarvan men zelf onbe­
wust uitgaat, aan den gedachtengang, dien men onderzoekt. OVINK in zijn boek 
over de sophlstiek geeft een beschouwing over het Grleksohe denken, waarin 
bltlkt hoe hij de Grieken benadert vanuit een grondmotief van den modernen tijd, 
dat van natuur en vrijheid. Hij geeft als critiek op de Grleksohe natuurphiloso- 
phie dat zij de natuur verabsoluteert en dus voor de vrijheid geen ruimte laat» 
een critiek die de Grieken niet begrepen zouden hebben, want dat grondmotief

ee
ren, 
meer

beheerschte hen niet.
Voor zoover de Grleksohe wijsbegeerte zich tegen het volksgeloof keerde, 

mogen we niet zeggen, dat de Grieken het denken van het religieuze grondmotief 
van de Grleksohe religie zou hebben vrij gemaakt.

Welke religieuze grondmotieven hebben het Westersche denken beheerscht?
Het is wetenschappelijk eisch, zich daarvan rekenschap te geven, want al­

leen zoo is men in staat het wijsgeerig theoretisch denken in zijn internen ont 
wikkelingsgang te verstaan.

Het zijn er, in hoofd zaak, 
Uit het eigen grondmotief, en niet uit het grondmotief van den onderzoeker

moet de denker worden verstaan.

Schepping
Schepping 

tureeren. Want

is de diametrale tegenstelling van demiourgein.
is een woord, dat wij allemaal kennen en gebruiken en ... dena- 
het heeft een diepte, waar wij niet aan willen. Er is geen plek-

Je in de wereld, waar de mensch autonoom iets tegenover God kan stellen.
Schepping beduidt de verlorenheid van den mensch.
Schepping beduidt: integraal is God de Oorsprong) Hij heeft -een tegen- 

instantie tegenover Zich.
In de schepping openbaart God den mensch aan zich zelf.
De Hensch heeft een wortel van zijn bestaan, zijn hart, dat brandpunt, van

waar al onze tijdelijke levensuitingen hun uitgang nemen.
Wanneer daar de afval plaats grijpt, is die ook radicaal.
Als het christelijk grondmotief beslag krijgt op ons denken, beteekent dat 

een volledige revolutie voor het denken, een omkeering, zooals we niet kunnen 
zien in het antieke humanisme, ook niet in het moderne humanisme.

Het integrale en radicale karakter van de christelijke religie dwingt ons
tot een werkelijkheidsvisie, die de 
voortdurend in het oog houdt.

Een poging tot verzinning van

wortel en het centrum van alle aspecten

het ^ieksche en het Christelijke grondmo
tief leidt tot het grondmotief 
de scholastieke wijsbegeerte en

van 
ook

natuur en genade. Dat motief beheerscht 
haar opvatting van de autonomie van het

denken. Daarom is de scholastieke opvatting van die autonomie totaal anders
dan bh de Grieken. De eigenlijk zin ervan wordt beheerscht door het motief van

de Grleksohe natuur-opvatting, die van vorm ennatuur en genade, De natuur 1 
materie, maar deze is op het allernauwste verbonden met de genade-idee, 
we in de geheele scholastiek toch iets volkomen anders hebben dan in de oudheid

zoodat ■

Het vierde grondmotief is dat van natuur en vrijheid. I
De natuur is daar ontgeestelijkt.
In dit vierde grondmotief wordt getracht alle drie vorige motieven tot 

een synthese te brengen. Het humanisme is geen heidendom, het is door het Chris 
tendom heen gegaan) maar het is de saecularisatie ervan.

Schepping wordt dan scheppend denken. Zondeval en verlossing keeren in dit 
verband ook terug, maar het is alles verhumaniseerd, gesaeoulariseerd.

Wat het natuur-motief van dit humanisme aangaat! dit natuurmotief is nooit
________ ________________ _ fafcmmidrtimifi los van het vrijheidsmotlef.

Dit humanisme poneert de vrijheid van alle autoriteitsgeloof, De mensch is 
niet meer bereid zich aan eenige wet te onderwerpen, die hij niet zelf in rede-

r-i* mi n I*iii -

Ibke vrijheid zich gesteld heeft.
Dat roept op tot een nieuwe natuurbeschouwing.
De natuur wordt dan gezuiverd van bovennatuurlijke Invloeden.
De natuur wordt nu het terrein voor de beheersching door de menschelijke 

persoonlijkheid. Als de moderne natuurwetenschap geboren is, gaat men de vak- 
wetensohappelljke methode maken tot methode van werkelijkheids!eer: wat de ware 
werkelijkheid Is, zoo als de werkelijkheid mag gelden, dat wordt bepaald door de 
wetenschap. Dat Is de nieuwe werkelijkheidstheorie, opgebouwd op het natuurwe­
tenschappelijk denken, en levend van de overspanning van het natuurwetenschappe­
lijk denken) beider verhouding moet gezien worden als die van oorzaak en gevolg.

HermanDooyeweerd.nl



r HWMD 10

Dat nieuwe motief komt In een dialectische spanning te verkeeren. Want als 
er ernst mee < emaakt wordt, blijft er geen plaats over voor de vrije persoonlij.
heid •

Dat dwond KAFT de aanspraken van het theoretisch denken te beperken tot 
de waarneming. Er komt een kloof tusschen natuur en vrijheid, en tu schen ge­
loof en wetenscha

Drie grondmo
fiaölS duBliwme ven het grondmotief werkt zich theoretisch uit 
&nxaM zijn dialectisch: door innerlijk dualisme verscheurd.

Dan komt het denken in spanning, en wordt in polaire richting uiteenga.
dreven.

Ook de polair uiteengedreven richtingen behooren bij elkaar.
Idealisme en materialisme zijn broertje en zusje. Ze wortelen in hetzelfde 

grondmotief. Bij de Grieken op dezelfde manier: Heraclltus en Parmenides behoo­
ren innerlijk samen

HermanDooyeweerd.nl


