HET WIJSGEERIG TWEEGESPREK TUSSCHEN
DE THOMISTISCHE PHILOSOPHIE EN DE
WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE

DOOR
ProF. DR H. DOOYEWEERD

I

Prof. Dr H. ROBBERS, Het natuur-genade-schema als
religieus grondmotief der scholastieke wijsbegeerte
(Studia Catholica 23e jrg, afl. II, 1948, blz. 69—87).

Sinds haar optreden op het tooneel der Nederlandsche philosophie
heeft de Wijsbegeerte der Wetsidee met toenemenden aandrang gepleit
voor een doorbreking van het isolement der onderscheiden scholen en
richtingen, die zich vooral in de eerste decennién der XXe eeuw in een
zeker geestelijk exclusivisme van elkander hadden afgesloten.

Wat zij hierbij beoogde was uiteraard niet een formeele critische
gedachtenwisseling, waarbij de tegenstander met meer of minder geluk
bestreden wordt vanuit eigen uitgangspunt, maar het uitlokken van een
wezenlijk tweegesprek van richting met richting, waarbij van weers-
zijden de begeerte zou voorzitten wezenlijk door te dringen tot de
diepste grondslagen van het wijsgeerig denken en het standpunt van
den tegenstander inderdaad vanuit diens eigen geestelijk grondmotief
te benaderen.

Daartoe diende de transcendentale critiek van het theoretisch denken
als zoodanig, die eindigde in een scherpe onderscheiding tusschen de
wezenlijk theoretisch-wijsgeerige oordeelen en de — vaak aan den
denker verborgen — boven-theoretische voor-cordeelen, die in het
religieuze grondmotief van zijn denken geworteld zijn en de geheele
richting van dit laatste bepalen.

Was deze transcendentale critiek gedoemd zonder weerklank te blij-
ven bij wijsgeerige scholen, die zich op de autonomie van het wijsgeerig
denken hebben vastgelegd ? Dit zou inderdaad het geval zijn, wanneer
zij aan de laatste de eisch zou hebben gesteld bij voorbaat het geloof in
die autonomie prijs te geven.

Maar dan zou de Wijsbegeerte der Wetsidee tegelijk ook het recht
hebben verbeurd aan haar critieck de qualificatie transcendentaal te
verbinden. Want met dit laatste was toch bedoeld, dat een wezenlijk
critisch onderzoek zou worden ingesteld naar de mogelijkheid van de
wijsbegeerte als theoretische werkzaamheid en zulks vanuit de algemeen
geldige structuur van de theoretische denkhouding zelve. Bij zulk een

HermanDooyeweerd.nl



THOMISTISCHE PHILOSOPHIE EN WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE 27

transcendentale critiek passen geen dogmatische machtspreuken ten aan-
zien van het al of niet autonoom karakter van de ,natuurlijke men-
schelijke rede”.

Van de aanhangers van deze autonomie vroeg zij slechts, dat zij niet
langer dogmatisch dit standpunt voor een wijsgeerig axioma zouden uit-
geven, maar op conscientieus critische wijze zouden trachten te komen
tot een bepaling van het ware karakter ervan.

Het mag nu inderdaad tot blijde voldoening stemmen, dat van tho-
mistische zijde deze dringende oproep tot critische zelfbezinning be-
grepen en op de juiste wijze gewaardeerd is.

Ik doel hier op de verhandeling door Prof. Dr H. ROBBERS S.J., den
bekenden hoogleeraar aan de Nijmeegsche Universiteit, gepubliceerd
in het zoo juist verschenen Aprilnummer van Studia Catholica onder
den titel: Het natuur-genade-schema als religieus grondmotief der scho-
lastieke wijsbegeerte,

Dat inderdaad bij dezen denker de ernstige wil heeft voorgezeten,
om in den door de W. d. W. bedoelden zin het wijsgeerig tweegesprek
op te vatten, moge blijken uit de slotpassage van zijn artikel, die ik
hier in haar geheel laat volgen:

., Prof. D. heeft in de loop der laatste jaren op vele punten van het
Thomisme critiek geleverd. Op elk afzonderlijk kan moeilijk worden
ingegaan. Maar al die afzonderlijke punten werden toch betrokken op
het grond-schema natuur-genade, dat door Prof. D. aan een door hem
genoemde transcendentale critiek onderworpen wordt. Hij schreef, dat
de monologische vorm der critiek zich in een dialogische vorm dient
om te zetten: de critiek dient de vorm van een wijsgeerig tweegesprek
aan te nemen, waaraan de gecritiseerde denker inderdaad op voet van
gelijkgerechtigheid kan deelnemen. Als een dergelijk deelnemen op
voet van gelijkgerechtigdheid moge Prof. D. deze regelen zien; onze
transcendentale critiek is geworden tot zelf-critiek, maar ook tot een
critisch onderzoek van de door de W. d. W. ingestelde critick op het
Thomisme.

Met Prof. D. valt te besluiten, dat de waarheid ook op wijsgerig ter-
rein ons kan, ja zal, vrij maken.”

In dezen geest is de verhandeling van mijn geachten ambtgenoot van
het begin tot het einde geschreven. En daardoor is zij een zeer belang-
rijke bijdrage geworden tot een wezenlijke confrontatie van twee wijs-
geerige stroomingen, die, hoezeer zij ook in uitgangspunt en gedachten-
richting mogen verschillen, niettemin juist in de diepste grondslagen
een belangrijke kern van geestelijke verwantschap niet kunnen ver-
loochenen.

Inderdaad, het wijsgeerig tweegesprek heeft hier een veelbelovenden
aanvang genomen. Dat in het begin daarvan nog veel wederzijdsche
misverstanden zijn te overwinnen, ligt in den aard der zaak. Nu het
echter eenmaal begonnen is, dient het ook te worden voortgezet, opdat
van weerszijde ook de geestelijke en wijsgeerige vrucht worde geoogst,
die een dergelijke wijze van critische gedachtenwisseling noodzakelijk
moet afwerpen.

Voor de W. d. W. is de eerste vrucht daarvan reeds deze, dat zij
door Prof. ROBBERS’ rustig en bezonnen betoog voor een aantal vragen



28 - PROF. DR H. DOOYEWEERD

is gesteld, die haar aanhangers tot vernieuwde zelf-critiek dwingen. Ik
denk hier in ’t bijzonder aan zijn vraag met welken maatstaf en met
welk recht de W. d. W. haar eigen wijsgeerige concepties als zuiverder
schriftuurlijk taxeert dan de traditioneel-scholastische. Inderdaad, dit
is een grondprobleem voor de reformatorische denkhouding als zoo-
danig, waarmede geen enkel aanhanger van de W. d. W. moet meenen
te spoedig gereed te zijn.

Maar ik meen, dat ook aan de andere zijde reeds winst valt te boeken
in begrip voor die denkhouding.

Want, terwijl nog in zijn onlangs verschenen belangwekkend boek
Wijsbegeerte en Openbarinig Prof. ROBBERS bijj zijn korte samenvatting
van het standpunt der W. d. W. in de fout verviel dit standpunt in het
kader van het grondmotief van natuur en boven-natuur te wringen,
waardoor uiteraard een caricatuur-beeld van deze wijsbegeerte moest
ontstaan '), is hij in zijn jongste verhandeling veel voorzichtiger en
critischer geworden. Thans schrijft hij, alvorens zich in de eigenlijke
gedachtenwisseling met de W. d. W. te begeven: ,Vooraf moge worden
genoteerd, dat de bedoeling voorzit zo goed mogelijk weer te geven
wat in de kringen der Calvinistische wijsbegeerte en met name door
Prof. D. wordt voorgestaan. De denkkracht, vooral door Prof. D. ont-
wikkeld bij de opzet van dit systeem, is té opmerkelijk, de liefde voor
de waarheid, die daaruit spreekt, t& gaaf en ongerept, té& eerlijk achten
wij zijn christelijke overtuiging, dan dat men zich hiervan na een opper-
vlakkige kennismaking met een bondige tirade kan afmaken. Maar
anderzijds wijkt de daarin gebruikte en soms zelf-gesmede terminologie
meermalen sterk af van de bij ons en in vele andere kringen gangbare;
taal en gedachtengang zijn zo gecompliceerd dat wij vaak duchten in
de eigenlijke visie van dit systeem nog mis te tasten. Ook dan zal het-
geen volgt nog het voordeel bieden eigen standpunt breder te hebben
uiteengezet” (t.a.p. blz. 71).

En tegen het einde van zijn beschouwing komt Prof. ROBBERS tot
een uitspraak, die de aanhangers van de W. d. W. met blijde verrassing
en dankbaarheid zullen noteeren, omdat daaruit blijkt, hoe de schrijver
hier inderdaad ernst heeft gemaakt met de transcendentale critiek der
philosophie: ,,Voor de wijsbegeerte staan hier ongetwijfeld twee religi-
euze grondhoudingen, twee transcendentale grondidee&n tegenover el-
kaar. De W. d. W. heeft zelf de vraag van de philosophie tot dit punt

1) Wijsbegeerte en Openbaring. (Spectrum, Utrecht, Brussel, 1948) blz. 125:
»Consequent aan de ecalvinistische - opvatting over het radicale bederf der
menschelijke natuur en haar vermogens ten gevolge der erfzonde, wordt hier
de verhouding van natuur en bovennatuur z6 gezien, dat die bovennatuurlijke
openbaringsorde als iets totaal verschillends van de natuur, zonder verbindings-
punten met haar, zich over haar heenplaatst, haar bedekt. Terwijl in het katho-
lieke kamp deze stelregel allesbeheerschend is: de genade verwoest de natuur
niet, maar voltooit en verheft haar (gratia non destruit naturam, sed elevat),
waardoor derhalve de natuurlijke orde positieve grondslag blijft voor deze ver-
heffing, kan in de calvinistische richting de natuur niets aanbrengen om ver-
heven te worden. Hier wordt dus eigenlijk niets verheven of vernieuwd; er
wordt eenvoudig een nieuwe schepping geplant, dusdanig, dat het corrupte
natuurlijk beginsel daardoor omhuld wordt.



THOMISTISCHE PHILOSOPHIE EN WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE 29

herleid, waar het een vraag wordt over de schriftuurlijke opvatting
van natuur en openbaring, van zondeval en verlossing.

Met philosophische speculaties alleen wordt hier niets meer beslist;
hier komt het woord toe aan de theologie, aan de exegese, aan die ge-
zamenlijke geloofsbeleving, volgens Katholieken ook beinvloed door het
gezagsorgaan van dat lichaam, van dat mystieke lichaam van Christus,
waarin het geloofs- en genadeleven met een élan en een zuiverheid door
Christus’ H. Geest gedreven en bezield voortstroomt.”

Beteekent dit nu, dat Prof. R. de autonomie der natuurlijke rede op
wijsgeerig terrein zou hebben prijsgegeven ?

Allerminst! Dit blijkt uit zijn geheele betoog wel zonneklaar. Maar
dit was door de W. d. W. in haar transcendentale critiek ook allerminst
bedoeld. De winst ligt hier op een ander punt: Het thomisme is in
Prof. R’s verhandeling tot transcendentale zelf-critiek gekomen en
heeft erkend, dat haar opvatting van de autonomie in wezen door een
religieuze grondhouding en een transcendentale grondidee bepaald is,
die dieper wortelt dan in het theoretisch denken zelve.

Daarmede is inderdaad de weg ook voor het wijsgeerig tweegesprek
op voet van gelijkgerechtigdheid geéffend.

Beide philosophische richtingen hebben de sfeer van het wijsgeerig
dogmatisme verlaten en hebben haar ware uitgangspunten eerlijk en
vrij tegenover elkander blootgelegd.

Het maakt immers een principieel verschil of men dogmatisch rede-
neert vanuit het postulaat der denkautonomie, waarbij men er noodza-
kelijk toe moet komen, degenen, die een ander standpunt huldigen,
buiten den kring der wijsgeerige denkgemeenschap te sluiten en prin-
cipieele afwijking van eigen opvatting op bloote denkfouten bij den
tegenstander terug te voeren, dan wel of men heeft ingezien, dat het
bedoelde postulaat zelve in een religieuze grondhouding is geworteld,
die boven de theoretische grenzen der wijsbegeerte uitgaat.

Het thomisme zal, wanneer deze zelf-critiek meer algemeen onder
zijn aanhangers doordringt, ongetwijfeld ook sterker komen te staan
tegenover de humanistische denk-stroomingen, die op dogmatische wijze
van de autonome rede uitgaan, zonder zich van haar ware grondmotie-
ven rekenschap te geven. Want waarom de thomistische opvatting van
de autonomie radicaal verschilt van de humanistische is eerst dan
grondig in te zien, wanneer men het wijsgeerig dogmatisme heeft
prijsgegeven en den weg der transcendentale denk-critick is in-
geslagen.

Eén vraag eischt echter vooraf beantwoording, eer wij onzerzijds het
tweegesprek met Prof. R. gaan opnemen. Die vraag is deze: Wat ver-
wacht ge op wijsgeerig terrein van zulk een tweegesprek, wanneer de
deelnemers beide tot de slotsom zijn gekomen, dat hun wijsgeerige ge-
dachtengang door een transcendentale grondidee wordt beheerscht, die
zich in haar inhoud met die van den ander niet dekt?

Wat ik ervan verwacht? Allereerst een groote wijsgeerige verhelde-
ring. In de dogmatisch-wijsgeerige discussie is de kans groot, dat de
principieele tegenstanders volkomen langs elkander heen redeneeren,
omdat zij niet buiten eigen getrokken denksfeer uitkomen. Voor den
thomist droeg tot nu tce de metaphysische zijnsleer met haar kernpunt



30 PROF. DR H. DOOYEWEERD

de analogia entis en haar transcendentale onderscheidingen veelszins
een axiomatisch karakter. Men was op dit standpunt geneigd het cri-
tisch probleem inzake de mogelijkheid der wijsbegeerte niet — zooals
toch noodzakelijk is ~ vanuit de structuur der theoretische denkhou-
ding zelve te stellen, maar het in de axiomatische poneering van de
stellingen der scholastieke zijnsleer feitelijk ter zijde te schuiven.

Dit maakte ook het wezenlijk denkcontact tusschen thomistische en
humanistische richtingen in de wijshegeerte feitelijk illusoir, omdat van
weerszijde het inzicht ontbrak in de transcendentale grondidee, die de
wijze van probleemstelling, de wijze van begripsvorming en eindelijk
de geheele theoretische visie op de werkelijkheid beheerschte.

Hier werd de illusie van een zuiver-theoretische benadering van
elkanders wijsgeerige inzichten in stand gehouden door een wederzijdsch
dogmatisch beroep op de autonomie der rede.

Ook de aanhangers van de W. d. W. zullen niet aan het gevaar van
dit wijsgeerig dogmatisme ontkomen, wanneer zij zich zouden vastleggen
op de algemeene theorie der wetskringen en der individualiteits-structu-
ren der werkelijkheid als op een werkelijkheidsidee ,die voor ieder, die
maar behoorlijk wil nadenken, evident moet zijn, en wanneer zij zouden
vergeten, dat de eigenlijke sleutel tot deze wijsbegeerte de transcen-
dentale denkeritiek vormt, die aan ieder wijsgeerig dogmatisme de pas
afsnijdt en den denker dwingt zijn principieele tegenstanders vanuit
hun eigen grondmotief critisch te benaderen.

Mijn eigen ervaring is deze dat niets meer verrijkend is dan zich
wezenlijk in te leven in den gedachtengang van andersdenkenden, met
hen mede te worstelen in de problemen, die in zulk een gedachtengang
ontstaan en waardevolle bestanddeelen in hun concepties zich eigen te
maken. Want het is een volkomen illusie te meenen, dat een wijsbe-
geerte zich in een wezenlijk isolement zou kunnen ontwikkelen.

In dit verband moet ik reeds nu opmerken, dat Prof. R. zich vergist,
wanneer hij meent, dat ik het dialectisch moment van innerlijke tegen-
strijdigheid in THOMAS’ motief van natuur en genade heb aangenomen,
omdat ik de natuur op calvinistische en niet op thomistische wijze
zou hebben verstaan. . '

Dit laatste is toch wel reeds om deze reden onaannemelijk, omdat
dan de geheele transcendentale critiek, die ik op THOMAS geleverd heb,
onmogelijk zou zijn geweest. Bij de eerste de beste uitspraak over de
natuur, die ik van dezen grootmeester der scholastiek zou hebben ge-
citeerd, zou ik mijzelf feeds weerlegd hebben.

Ik heb inderdaad ernstig getracht, mij geheel in THOMAS’ eigen grond-
motief in te leven en heb in dien geest mijn bronnenstudie van zijn
grootschen geestesarbeid aangevat. En ik kan mijn geachten ambtge-
noot ook de oprechte verzekering geven, dat ik van deze studie een
groote geestelijke en wijsgeerige verrijking heb ondergaan. Dat ik niet-
temin bij de critische weergave van zijn concepties fouten kan hebben
gemaakt, ik zal de eerste zijn om dit toe te geven en Prof. R. zeer
dankbaar zijn voor conerete aanwijzingen daarvan. Alles wat er toe kan
bijdragen om THOMAS zuiverder en grooter te doen zien in den geest
van zijn eigen denkwijze is mij welkom.

Want eerst dan komt ook de transcendentale critiek te zuiverder tot

HermanDooyeweerd.nl



THOMISTISCHE PHILOSOPHIE EN WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE 31

haar recht, die het tegendeel beoogt van een geestelijke en wijsgeerige
afsluiting tegenover den tegenstander.

Een wezenlijk wijsgeerig denkcontact tusschen de verschillende wijs-
geerige richtingen is op den grondslag der transcendentale critiek in-
derdaad mogelijk en wederzijds vruchtbaar, omdat zij tenslotte alle
theoretisch rekenschap moeten geven van eenzelfde werkelijkheid, aan
dezelfde structuur en wetmatigheid van het theoretisch denken gebon-
den zijn, in één groote, historisch gefundeerde denkgemeenschap tot
ontwikkeling zijn gekomen, en tenslotte alle zich gewonnen moeten
geven voor onloochenbare standen van zaken in de werkelijkheid, wan-
neer die in een bepaald stelsel niet bevredigend tot hun recht komen.
Maar het zou weer een voorbarige en foutieve conclusie zijn, uit deze
waarheid te besluiten tot de autonomie van het theoretisch denken, om-
dat de algemeengeldige bindingen, waaraan het laatste zich moet onder-
werpen geen wezenlijke eenheid van uitgangspunt in het philosopheeren
waarborgen en het juist een critisch grondprobleem is of de keuze van
het uitgangspunt als zuiver-theoretische daad mogelijk is.

En hiermede moge ik mijn inleidende beschouwing op de belangrijke
verhandeling van Prof. R. beéindigen.

In het volgend kwartaalnummer hoop ik zakelijk op zijn ecritische
positiekeuze tegenover de W. d. W. in te gaan.




HET WIJSGEERIG TWEEGESPREK TUSSCHEN
DE THOMISTISCHE PHILOSOPHIE EN DE
WIJISBEGEERTE DER WETSIDEE

DOOR
PRrROF. DR H. DOOYEWEERD

1L

Prof. Dr H. ROBBERS, Het natuur-genade-schema als
religieus grondmotief der scholastieke wijsbegeerte
(Studia Catholica 23e jrg, afl. II, 1948, blz. 69—78).

Wanneer Prof. ROBBERS positief op de verhouding tusschen het
Thomisme en de Wijsbegeerte der Wetsidee ingaat, begint hij terecht
een onderzoek in te stellen naar de verhouding tusschen het metaphy-
sisch zijnsbegrip der Thomistische scholastiek en de door de Wijsbe-
geerte der Wetsidee geponeerde scherpe onderscheiding tusschen het
zijn Gods en de creatuurlijke bestaanswijze van den zin.

In de scholastieke wijsbegeerte van THOMAS geldt als adagium: esse
est intelligible, hetgeen volgens Prof. R. te vertalen zou zijn: ,,alle zijn,
alle werkelijkheid en werkelijkheidsaspecten zijn zinvol.” ,De rijkdom
hiervan volledig uitwerkend”, zoo schrijft hij, ,,komt men er ook toe
het goddelijke zijn te zien als zinvol, ja in God intelligibilitas en Esse
totaal identiek te zien.”

De vraag moet dan wel rijzen, ,,of we hier slechts te doen hebben
met een verschil in terminologie, of ... met veel meer.”

Het is goed, dat Prof. R. de kwestie zoo gesteld heeft. Want vooral
in het wijsgeerig tweegesprek dreigt steeds het gevaar, dat men langs
elkander heen redeneert, doordat men dezelfde termen in principieel
verschillende beteekenis gebruikt. Over de sigmifica dient men zich
allereerst te verstaan. Maar nu is het merkwaardige juist, dat, voor-
zoover althans het wijsgeerig woordgebruik inderdaad berekend is op
een scherpe aanduiding van fundamenteele standen van zaken en niet
op een willekeurige wijze de beteckenis van de ingevoerde termen
vaststelt, het zelve geheel blijkt te zijn bepaald door de wijsgeerige
werkelijkheidsvisie en deze laatste op haar beurt door het grondmotief,
dat het wijsgeerig denken beheerscht.

Ware het anders, dan zou men inderdaad in een ,,symbolische logica”
als een ,mathesis universalis” den grondslag moeten zoeken voor een
streng wetenschappelijke wijsbegeerte, die voor wverschil in uitgangs-
punt en grondmotief geen plaats meer zou laten. Dan zou ook een
transcendentale critick van het wijsgeerig denken in den door mij
Phil. Ref. '48 4



50 PROF. DR H. DOOYEWEERD

voorgestanen zin niet slechts overbodig, maar wijsgeerig zinloos moeten
worden geacht.

Prof. R. is er verre vandaan, dit oppervlakkig standpunt tot het zijne
te maken. De zgn. Weensche school, die het in allen ernst verdedigt,
moest eerst haar neo-positivistische werkelijkheidsvisie als een wijs-
geerig dogma poneeren, voér zij de logistiek tot den heirweg eener
alle richtingsverschillen uitsluitende wetenschappelijke philosophie kon
verheffen.

Prof. R. zoekt den grondslag der wijsgeerige significa terecht dieper:
»In de W. d. W.”, zoo merkt hij op, ,bedoelt men met zinhebbend of
zin-zijn alleen aan te geven de banden van samenhang der geschapen
wezens met andere dingen. Vertalen we dus zinhebbend of zinvol met
intelligibile, dan ligt het voor de hand, dat dit praedicaat dan slechts
op het geschapen zijn kan worden toegepast, ja dat het gelijkluidend
moet heten met onzelfgenoegzaam. Het zin-zijn der schepping is dan:
zich te vertonen begrepen te worden als niet op zich zelf rustend, en
in zich zelf geen eindpunt vindend. God, de zin-Gever is dan zelf niet
meer zin. Hij is boven alle zin verheven, want Hjj alleen is zelfgenoeg-
zaam.”

,In scholasticke opvatting is echter intelligibile niet beperkt tot dat,
waarmee een schepsel betrokken is op andere schepselen en op God.
Intelligibile of zin-vol wijst veeleer op het zijn, in zoover het in lagere
zijnsgraden betrokken is op-, en in hoogste volkomenheid oeréén is
met Idee. Het spreekt van zelf, dat reeds in het verstaan van zulke
termen de scholasticke opvatting der analogia entis meespeelt, evenals
in de W. d. W. bij de keuze, hoe men zijn termen (en die van anderen
ook) wil verstaan, de afwijzing dier analogie meewerkt.”

Prof. R. ziet dus inderdaad achter het signifisch verschil in ’t gebruik
van het woord zin in de scholastiek en de W. d. W. een principieel wijs-
geerig, en gelijk uit het vervolg van zijn betoog blijkt, te laatster in-
stantie een religieus verschil in uitgangspunt aanwezig. Ik ben dit met
hem eens. Maar om alle misverstand af te snijden, moet ik aan dit
verschilpunt eenige nadere opmerkingen wijden.

In de eerste plaats naar aanleiding van de gelijkstelling van ,,zin-
hebbend” en ,,intelligibel” in de Thomistische scholastiek. Het is duide-
lijk, dat in dezen gedachtengang uitgegaan wordt van de op de Griek-
sche theoria (sinds HERACLITUS) teruggaande beteekenis van ,logos”
als eenheid van woord en gedachte, of — in de terminologie van de
W. d. W. uitgedrukt — als eenheid van het taalaspect en het logisch
aspect der werkelijkheid.

Hierop was ook gebouwd de Aristotelische en scholastieke opvatting
der logica, die tot een scherpe onderscheiding van deze beide modale
aspecten der tijdelijke werkelijkheid niet toekwam en ook in haar
categorieénleer de praedicamenten beschouwde als wijzen van taalkun-
dige benoeming of aanduiding van verschillende wijzen van zijn. Even-
zoo de belangrijke leer der analogie, die in de scholastische logica uit-
gaat van de taalkundige veelzinnigheid der woorden.

In de W. d. W. is aangetoond, dat deze samenkoppeling van het
logisch en het linguistisch gezichtspunt in de logica niet voldoende
rekening houdt met de principieel verschillende modale structuren



THOMISTISCHE PHILOSOPHIE EN WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE 51

dezer beide werkelijkheidsaspecten, en dat de metaphysische wending,
die in de Aristotelische en scholastieke zijnsleer aan deze theoretisch
bedenkelijke copulatie gegeven wordt, een principieele blokkeering be-
teekent van het inzicht in de modale en individualiteits-structuren der
werkelijkheid. .

Ongetwijfeld is dit principieel verschil in wijsgeerige visie op de wer-
kelijkheid afhankelijk van het verschil in uitgangspunt en religieus
grondmotief,

Maar wanneer men zou blijven staan bij de constateering van dit
principieel verschil, dan zou men in de eigenlijk wijsgeerige discussie
toch nog geen positieve vrucht hebben getrokken van de transcenden-
tale denk-critiek, hoe belangrijk op zich zelf genomen het inzicht in
de diepere wortels van de wijsgeerige denk-werkzaamheid ook moge
zijn.

Want men moet niet meenen, dat men van de W. d. W. af zou zijn,
door te constateeren, dat haar algemeene theorie der wetskringen en
individualiteits-structuren te laatster instantie wordt beheerscht door
een grondmotief, dat in zijn reformatorische conceptie voor een R. Ka-
tholiek geloovige niet aanvaardbaar zou zijn.

Deze laatste wending der discussie raakt inderdaad de boven-theo-
retische, religieuze grondslagen van het denken en mag ook hier niet
tot een zich voor elkander afsluitend dogmatisme voeren, maar moet,
gelijk Prof. R. zelf heeft erkend, tot een voortdurende zelf-critiek onder
den toets der Goddelijke Woordopenbaring aandrijven.

Maar de waarheid moge eerst in de centrale sfeer der religie haar
volheid en eenheid openbaren, zij vindt ook in de tijdelijke werke-
lijkheid haar betrekkelijke uitdrukking. En zij is niet overgeleverd aan
de subjectieve visie van de beoefenaars der wijsbegeerte, maar is voor
hen de norm, waaraan zj hun visie op de werkelijkheid hebben te
toetsen.

Dat er nu inderdaad vaste modale structuren voor de onderscheiden
aspecten der tijdelijke werkelijkheid bestaan en dat deze structuren
een ware spiegel zijn van de geheele kosmische orde der modale as-
pecten, is door de W. d. W. 266 uitvoerig wetenschappelijk aangetoond,
dat ook de Thomist er zich niet langer aan zal kunnen onttrekken met
de hier ontdekte standen van zaken wijsgeerig rekening te houden. Men
versta mij wel: Ik bedoel allerminst, dat de algemeene theorie der wets-
kringen, waarin de W. d. W. van de bedoelde standen van zaken wijs-
geerig rekenschap heeft gegeven, nu ook door de Thomistische scholas-
tiek als onaantastbare waarheid zou dienen te worden aanvaard.

Want dit zou neerkomen op een dogmatische vereenzelviging van
een wijsgeerige werkelijkheidsvisie met de werkelijke standen van
zaken, Ik heb zelfs de aanhangers van de W. d. W. voortdurend met
nadruk gewaarschuwd tegen een dergelijke dogmatische ,,canoniseering”
van de W. d. W., die met den geheelen geest dezer laatste in flagranten
strijd zou zijn.

Neen het gaat hier niet om de wijsgeerige interpretatie, maar om de
door de W. d. W. ontdekte structureele standen van zaken zelve, waar-
van zij wijsgeerig rekenschap heeft trachten te geven.

Was in de Thomistische zijnsleer daarmede reeds rekening gehouden ?



52 PROF. DR H. DOOYEWEERD

Dit is een intern wijsgeerige vraag, die men niet mag ontwijken door
een vlucht in zijn eigen transcendentale grondidee of wetsidee, die nu
eenmaal een andere wijsgeerige kijk op de werkelijkheid zou mee-
brengen.

Om het tweegesprek weer onmiddellijk op het plan van gelijkge-
rechtigdheid der gesprekspersonen te brengen, wil ik nu de Wijshe-
geerte der Wetsidee confronteeren met een door PLATO, ARISTOTELES
en de Augustinische en Thomistische scholastiek ontdekten ,stand van
zaken in de werkelijkheid”. Daarmede raak ik de beroemde leer van
het analogisch zijn (de analogia entis).

Prof. R. meent, blijkens zijn vroeger geciteerde uitspraak, dat de
W. d. W. de ,,analogia entis” zou hebben afgewezen.

Dit is een misverstand zijnerzijds. Niet de analogie als onloochenbare
stand van zaken in de werkelijkheid is door deze wijsbegeerte afge-
wezen. Zij wordt integendeel hier ten volle erkend en ofschoon ik bij
de eerste uitwerking van mijn analogieénleer in de theorie der wets-
kringen met de Grieksche en scholastische theorie der analogische be-
grippen nog niet bekend was, wil ik toch gaarne erkennen, dat hier
de ,analogia entis” het eerst is ontdekt. En deze ontdekking was van
groote waarde.

Maar de ,analogia entis” is iets anders dan de wijsgeerige theorie
ervan, gelijk ze in de Grieksche en Thomistische metaphysica is uitge-
werkt. De gronden, die mij tot afwijzing van deze metaphysische zijns-
leer hebben gevoerd, heb ik uitvoerig uiteengezet in mijn vroegere ver-
handelingen in Phil. Reformata, die aan de leer der analogia entis en
de Thomistische ontologie waren gewijd. Ik heb hier trachten aan te
toonen, dat deze zijnsleer, juist door haar overspanning van het theo-
retisch denken, van den ontdekten ,stand van zaken in de werkelijk-
heid” niet bevredigend rekenschap kan geven.

Het analogisch-metaphysisch zijnsbegrip zweeft in de lucht, omdat
de analogieén, die het wil omvatten, niet op een wortel-eenheid zijn
betrokken en -— met elimineering van de modale aspect-structuren
der werkelijkheid — ook de modale kern-momenten uitschakelt, die
aan een analogisch begrip eerst zijn modale qualificatie en daarmede
zijn bepaaldheid en wetenschappelijke bruikbaarheid kunnen waar-
borgen. ‘

Juist op dit punt wordt de oriénteering van de zijnsleer aan de logisch-
taalkundige structuur van het existentie-oordeel noodlottig. Want de
veelzinnigheid en onmisbaarheid tevens van het koppelwerkwoord in
zulke oordeelen bewijst allerminst de geldigheid van een analogisch
zijnsbegrip, dat in metaphysischen zin alles zou omvatten, waarover
wij zin-vol kunnen spreken. Het woord zijn, als taalkundige term is
allerminst identiek met een alles, zonder onderscheid, omvattend meta-
physisch begrip. In haar scherpe onderscheiding van de zgn. attributieve
(op een bloot overdrachtelijk spraakgebruik berustende) en de pro-
portioneele (in de werkelijkheid zelve gegronde) analogieén heeft de
scholastiek zelve moeten erkennen, dat de aequivociteit van een woord
nog geen analogia entis waarborgt.

Maar op welken grond wordt dan aan de veelzinnigheid van het
koppelwerkwoord ,,zijn” in de existentie-oordeelen wel een logisch-

HermanDooyeweerd.nl



THOMISTISCHE PHILOSOPHIE EN WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE 53

metaphysische interpretatie gegeven? Zeker niet bloot op theoretisch«
logischen grond. Want een zgn. ,transcendentaal begrip”, dat naar
Prof. DE RAYMAKER’s bekentenis ,niets uitsluit, maar alles vermengt
in een kleurlooze onbepaaldheid”, mist als zodanig alle karaktertrekken,
die een wezenlijk begrip moet vertoonen. Ieder begrip moet naar zijn
logischen aard de functie van logische onderscheiding vervullen en het
is juist daarom binnen de structuurverscheidenheid der tijdelijke wer-
kelijkheid gebonden.

Maar het onderscheidend begrip is, gelijk de W. d. W. in haar trans-
cendentale denkeritiek heeft aangetoond, niet mogelijk zonder een trans-
cendentale idee van de tijdelijke werkelijkheid, waarin de theoretisch
uiteengestelde modale verscheidenheid der aspecten op de creatuurlijke
worteleenheid en de Qorsprongs-eenheid aller creatuurlijke existentie
is gericht. En deze concentrische richting, welke het theoretisch begrip
in de transcendentale idee der werkelijkheid erlangt, kan onze theo-
retische denkfunctie in haar act-structuur slechts vanuit het religieuze
centrum onzer existentie deelachtig worden, zoodat deze grondidee in
haar theoretische functie steeds boven-theoretisch, nl. door een religieus
grondmotief, is bepaald.

Het metaphsisch ,zijnsbegrip” der Thomistische metaphysica blijkt
dus inderdaad geen begrip, maar veeleer een transcendentale grondidee
van de werkelijkheid te zijn.

Als zoodanig is zij inderdaad een noodwendige, en eerste voorwaarde
voor heel de scholastische begripswerkzaamheid, maar zij toont, door
haar gemis aan een idee van een wezenlijke wortel-eenheid aller tijde-
lijke verscheidenheid, tegelijk haar afhankelijkheid van een religieus
grondmotief, dat het radicale en integrale karakter van het schriftuurlijk
grondmotief der Christelijke religie ontbeert.

Laten wij elkander op deze, zoo alles beheerschende, fundamenteele
punten, toch in ons tweegesprek niet voorbijredeneeren, om de ver-
meende veiligheid van het eigen vertrouwde gedachtenkader te zoeken.
Tk voor mij ben bereid, een ocogenblik mijn geheelen eigen wijsgeerigen
gedachtengang op zij te zetten, om met Prof. R. wezenlijk geestelijk
contact te krijgen in de benadering van de onloochenbare standen van
zaken zelve. Het ernstig zoeken naar de Waarheid is dit offer ten volle
waard.

Mijn onderscheiding van Gods ocorspronkelijk zijn en den zin als
ereatuurlijke bestaanswijze laat zich misschien terminologisch bestrij-
den. Maar zij bedoelt slechts twee ons in Gods Woord geopenbaarde
standen van zaken tot uitdrukking te brengen, die in het analogisch
zijnsbegrip der Thomistische ontologie niet tot hun recht kunnen komen,
nl. de religieuze concentreering van alle creatuurlijk bestaan in de
wortel-eenheid van het menschelijk hart en de voor het creatuur on-
overschrijdbare, absolute grens tusschen Schepper en schepsel.

De analogie in haar voor het creatuurlijk theoretisch denken vat-
baren zin vindt haar grens in het betrokken zijn op dezelfde creatuur-
lijke wortel-eenheid, waarin de creatuurlijke zin zelve de voorwaarde
voor zijn tijdelijke verscheidenheid vindt. De in de analogia entis ge-
impliceerde verscheidenheid van bestaanswijze is zonder wortel-eenheid
onbestaanbaar. En aangezien tusschen Schepper en schepsel geen crea-



54 PROF. DR H. DOOYEWEERD

tuurlijke wortel-eenheid, maar alleen een eenzijdige oorsprongsrelatie
kan bestaan, mag ook van een analogia entis tusschen beide niet ge-
sproken worden. Gods zijn is niet in een analogisch begrip te vatten.

In-de Grieksche vorm-metaphysica konden deze interne grenzen van
de analogia entis niet tot erkenning komen, omdat zij door een dualis-
tisch — en daarom innerlijk dialectisch — grondmotief werd be-
heerscht. Haar vorm-materiemotief liet néch voor een integrale Oor-
sprongs-eenheid, ndch voor een wezenlijke wortel-eenheid der men-
schelijke existentie plaats. En voor haar was de theoria de ware weg
der gods-kennis, zoodat zij moest trachten in het theoretisch denken
zelve de brug tusschen het goddelijke en het menschelijke te slaan.
Daarom was ook haar metaphysisch ,,zijnsbegrip” in wezen dialectisch,
door het dualistisch vorm-materiemotief gebroken. ,,Vorm” en ,materie”
konden hier ndch in oorsprong, noch in wortel één zijn. Zoo konden
PLATO (in zijn dialoog Parmenides) en ARISTOTELES komen tot een
analogisch ,,zijnsbegrip” zonder oorsprongs- en worteleenheid, dat juist
daarom alles zonder onderscheid wilde omvatten, waarover men zinvol
kan spreken. Ook de eenheid van dit zijnsbegrip blijft dan een bloot
analogische en mist daarmede een toereikende basis. Wanneer de scho-
lastische zijnsleer hier spreekt van een analogia proportionis (resp. pro-
portionalitatis), een bloote eenheid van verhouding, dan moet worden
opgemerkt, dat een verhouding een relatie is, die in het theoretisch
denken niet valt te hanteeren zonder dat men de beide deelen der
relatie weer onder eenzelfden grondnoemer heeft gebracht. Wanneer
men in de wiskunde de vergelijking opstelt 2 : 4 = 6 : 12, dan is het
steeds mogelijk zulk een grondnoemer te vinden, omdat alle getallen
van dezelfde modale geaardheid zijn. Schepper en schepsel laten zich
echter niet onder zulk een gemeenschappelijken noemer brengen en
daarom zweeft hier de analogia proportionis als theoretisch-metaphy-
sische constructie volledig in de lucht.

Wanneer dan ook God in Zijn Woord zich in menschelijke taal tot
den mensch richt en deze Openbaring in het geloof als de absolute
Waarheid wordt aanvaard, dan is zulks nimmer zuiver-theoretisch met
het analogisch ,,zijnsbegrip” te verklaren. Deze Openbaring is in haar
absolute Waarheid slechts te verstaan in den weg van de religieuze
concentratie van al het creatuurlijke op zijn integralen en absoluten
Qorsprong door de drijfkracht van Gods Heiligen Geest.

Deze innerlijke beweging des harten gaat principieel het theoretisch
denken te boven. Maar dit beteekent niet, dat zij dit theoretisch denken
zou uitsluiten en geheel onberoerd zou laten. Integendeel, daar zij in
het religieuze centrum van ons bestaan ingrijpt, geeft zij nu ook aan
de theoretische wijsgeerige denk-activiteit zelve de concentrische rich-
ting op haar Waarachtigen en absoluten Oorsprong, behoedt haar voor
iedere verabsoluteering van het betrekkelijke en stelt haar in dienst,
niet van de theologie als wetenschap, maar van den levenden God,
die zich in Christus Jezus heeft geopenbaard.

En hiermede kom ik van zelf tot een tweede vraag van mijn geachten
collega: ,Eigenlijk,” zoo merkt hij in onmiddellijke aansluiting aan
zijn eerste vraag op, ,is men, wanneer men zich rekenschap gaat geven
van dergelijke termen” (nl. die van zin en zijn) ,en van de begrippen,



THOMISTISCHE PHILOSOPHIE EN WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE 55

die ze aanduiden, en de werkelijkheid die eraan ten grondslag ligt, reeds
volop aan het philosopheren; men is dan reeds binnen het theoretisch
gebied. Men is dan echter tevens bij de verantwoording dezer termen
met al wat daarmede wordt aangeraakt, aan het theoretiseeren, aan
het philosophisch inzichtelijk maken, of er wel zoo iets bestaat als een
boven-theoretische houding of standpunt al dan niet. De opvatting van
Prof. D. over ,zin en zinhebbend” is er voor pasklaar gemaakt, om
daaruit te laten volgen, dat er in de goddelijke sfeer geen zin meer is,
dat men dan het zinvolle transcendeert, en men daar verkeert bij de
Oorsprong (de °4oy4) waarvan alle zin uitgaat. '

Onzerzijds wordt echter hieromtrent de vraag gesteld: is dit alles
weer als zinvolle uitleg bedoeld ?”

De schrijver is blijkbaar van meening, hier een innerlijke antinomie
in de W. d. W. op het spoor te zijn, want hij spitst zijn vraag steeds
scherper toe: De W. d. W. spreekt voortdurend over God en het godde-
lijke en over de oorsprongsverhouding tusschen God en het geschapene.
Dit zinvol spreken over het goddelijk zijn impliceert intelligibilitas =
ideéele kenbaarheid daarvan. Voorts geldt volgens hem hetzelfde van
de door mij in de transcendentale critiek van het wijsgeerig denken in
het licht gestelde vier religieuze grondmotieven als de centrale drijf-
krachten in den ontwikkelingsgang van het Westersch denken: ,Een
grondschema van dialectische kleur acht Prof. D. onaannemelijk (on-
aannemelijk betekent toch: niet verantwoord voor redelijk inzicht),
omdat het wijst op een innerlijke tegenstrijdigheid (wat zegt: onver-
bindbaar voor redelijk inzicht, inintelligibile, en dus onwerkelijk,
non est).”

En dus moet volgens den schrijver de W. d. W. ongewild, en in strijd
met haar grondonderscheiding van zijn en zin, telkens weer het scholas-
tieke adagium esse est intelligibile in 't gelijk stellen.

Wie dit geheele betoog van Prof. R. in zijn samenhang leest en ver-
trouwd is geraakt met de transcendentale critiek van het wijsgeerig
denken, zal moeten toegeven, dat mijn geachte opponent er hier niet
in is geslaagd een wezenlijk transcendentale critiek van de W. d. W.
te leveren. Blijkbaar beschouwt hij nog steeds de scherpe onderscheiding
van de theoretische oordeelen en de boven-theoretische voor-oordeelen
als een vorm van irrationalisme, en houdt hij niet voldoende rekening
met de onderscheiding van het theoretische en het boven-theoretische en
de onderlinge verhouding dezer beide binnen de creatuurlijke sfeer van
den zin zelve.

Dit komt wel zeer sterk uit, waar hij — tegen de uitdrukkelijke waar-
schuwing van de W. d. W. in — de religieuze dialectiek in haar reli-
gieuze tegenstrijdigheden verwart met de theoretische en meent, dat
de innerlijke tegenstrijdigheid in het dialectisch grondmotief zou be-
teekenen, dat het ,,niet verantwoord is voor redelijk (lees ,,theoretisch”)
inzicht”. Wanneer dit inderdaad het geval ware, dan had ik dus mijn
bestrijding van het scholastisch grondmotief van natuur en genade langs
theoretisch-logischen weg moeten voeren en had dus moeten aantoonen,
dat het een theoretische antinomie bevat, die dan weer — zonder in-
menging van boven-theoretische voor-oordeelen — langs zuiver theo-
retischen weg zou moeten worden blootgelegd.

HermanDooyeweerd.nl



56 PROF. DR H. DOOYEWEERD

Daarmede zou dan natuurlijk de geheele transcendentale critiek haar
zin hebben verloren en weer het dogmatisch standpunt in zake de
,autonomie der natuurlijke rede” in haar Thomistischen zin zijn aan-
vaard. Gevoelt Prof. R., die van zulk een verheugende toenadering tot
de transcendentale critick der wijsbegeerte heeft blijk gegeven, niet
zelf, dat hier iets in zijn betoog wringt en dat hij weer volop vanuit
den dogmatischen inzet der scholastieke zijnsleer redeneert?

Om deze dogmatische afwijking van het pad der transcendentale
critiek te corrigeeren en dus het werkelijk tweegesprek weer op te
vatten, is het noodig de onweersprekelijke standen van zaken zelve in
het oog te vatten, die mij tot de principieele onderscheiding van de
religieuze en de theoretische dialectiek bewogen hebben. Het merk-
waardige van de meligieuze dialectick — in tegenstelling tot de theo-
retische — bestaat, gelijk ik uitvoerig heb aangetoond, in het absoluut
karakter van haar geintendeerde tegenstellingen, terwijl de theore-
tische dialectiek als zoodanig slechts met relatieve te doen heeft, die
dus steeds in een theoretische synthesis moeten worden overbrugd.

Dit absoluut karakter van de religieuze tegenstelling, die met haar
aand is gegeven, omdat het alleen in de religie om het absolute gaat,
maakt het volstrekt onmogelijk haar met de wetenschappelijke metho-
den der theoretische dialectiek te bestrijden. Het is een onweerspreke-
lijk feit, dat het nog nimmer is gelukt een wijsgeerig tegenstander,
wiens denken door een dialectisch grondmotief wordt aangedreven,
langs zuiver theoretischen weg van de onjuistheid van dit grondmotief
zelve te overtuigen.

Het theoretisch inzicht reikt nu eenmaal niet tot het absolute, gebonden
als het naar zijn aard en structuur is aan de theoretische gegenstands-
relatie.

Wat wij echter wel vermogen — en dit is zelfs de primaire eisch
van de transcendentale critiek van het wijsgeerig denken — is ons theo-
retisch denken te richten op zijn véér- en boventheoretische vooronder-
stellingen. Dit doen wij, wanneer wij ons critisch rekenschap geven van
de transcendentale grondidee, die aan onzen wijsgeerigen gedachten-
gang ten grondslag ligt. Deze grondidee betrekt het theoretisch denken
op zijn boven-theoretische voor-onderstellingen, maar kan de laatste
niet zelfstandig zelve weer theoretisch inzichtelijk maken. Iedere poging
daartoe berust op een dogmatische petitio principii.

Een standaardvoorbeeld hiervan levert het bekende Aristotelisch gods-
bewijs, gebaseerd op de noodwendige gevolgtrekking uit de empirische
bewegingen tot een onbewogen beweger. Dit bewijs schijnt in theore-
tisch logisch opzicht volkomen gesloten. Maar het merkwaardige ervan
is, dat dezelfde logica tot het bewijs van het tegendeel kan dienen,
wanneer men de petitio principii, die aan den Aristotelischen gedachten-
gang ten grondslag ligt, verandert. Het bewijs onderstelt ARISTOTELES'’
metaphysische zijnsleer met haar eerste transcendentale onderschei-
dingen van vorm en materie en van act en potentie.

In waarheid is het vorm-materiemotief de boven-theoretische, religi-
euze vooronderstelling van het metaphysisch zijnsbegrip.

In ARISTOTELES’ conceptie heeft het vorm-motief der Grieksche
cultuur-religie het primaat gekregen. D.w.z. dat het materieprincipe



THOMISTISCHE PHILOSOPHIE EN WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE 57

der oudere natuur-religie, het principe van den eeuwig vloeienden
levensstroom is ont-goddelijkt, terwijl de godheid nu als zuivere of
absolute vorm in polaire tegenstelling tot dit principe wordt gevat.

De ,materie” wordt nu een bloote ,,potentie” of aanleg van zijn, ter-
wijl eerst de vorm haar actueel aanzijn kan geven.

Deze stellingen worden in de Aristotelische zijnsleer als theoretische
axiomata ingevoerd, als absolute waarheden, waaromtrent het theore-
tisch inzicht, zoo het slechts zuiver functioneert, niet feil kan gaan.
En wanneer deze axiomata eenmaal aanvaard zijn, verloopt het boven-
genoemde bewijs in zake het bestaan Gods als onbewogen beweger
met een schijnbaar logisch dwingende geslotenheid.

In waarheid waren de axiomata der zijnsleer niets anders dan reli-
gieuze vooronderstellingen in theoretisch-wijsgeerige uitdrukking. De
Ionische natuurphilosophie en HERACLITUS, die van het religieuze pri-
maat van het materieprincipe uitgingen en dus de eeuwig vloeiende
beweging als absoluut en goddelijk zagen, konden onmogelijk naar een
eerste oorzaak der beweging zoeken, die zelf ,onbewogen” zou zijn.
Vanuit hun religieus uitgangspunt werd veeleer de ,rustende vorm”
een empirisch verschijnsel, dat een eerste oorzaak vroeg in een zelf
vorm-loos, goddelijk bewegingsprincipe.

De ware stand van zaken is dus deze: Het theoretisch inzichtelijk
karakter van het genoemde Aristotelisch godsbewijs hangt inderdaad
aan een religieus voor-oordeel, dat het theoretisch inzicht beheerscht
en leidt. Nu fungeert ook het religieuze inzicht binnen de creatuurlijke
sfeer van den zin, maar het is niet zelfstandig theoretisch inzichtelijk,
maar boven-theoretische voor-onderstelling, die intentioneel is gericht
op een Absoluten Qorsprong, die de sfeer van den creatuurlijken zin
transcendeert.

Daar nu het theoretisch inzicht nimmer los van het boven-theoretische
kan functioneeren en het laatste zich ook binnen het eerste witdrukt,
ontstaat de ,transcendentale schijn” als zouden de boven-theoretische
onderstellingen zelve voorwerp van autonoom theoretisch inzicht kun-
nen worden. Maar t. a.v. de axiomata, die in de transcendentale voor-
onderstellingen van het wijsgeerig denken fungeeren, kan de waarheid
worden geponeerd: Nihil est in intellectu quod mon prius fuerit in corde
humana en het inzicht in dezen zinvollen stand van zaken is de eerste
voorwaarde voor de transcendentale critiek der philosophie. Ik heb er
voortdurend tegen gewaarschuwd de transcendentale grondidee der
wijsbegeerte, waarin het eigenlijk theoretisch denken met zijn wijsgee-
rige problemen op zijn religieuze vooronderstellingen gericht wordt,
met deze laatste te vereenzelvigen.

De bedoelde grondidee of wetsidee is niet identiek met de religieuze
dunamis of drijfkracht van het grondmotief, maar slechts de theore-
tische witdrukking van dit laatste, die als zoodanig afhankelijk blijft
van dit grondmotief, dat zich zinvol in deze idee uitdrukt.

Het theoretisch denken is geen ,zelfstandigheid”, geen ,substantie”
in den scholastischen zin des woords, maar een instrument, dat niets
kan voortbrengen zonder de ikheid, den verborgen speler, die door een
religieus motief wordt aangedreven.

Hebben wij nu tot zoover elkander vastgehouden in het wijsgeerig



58 THOMISTISCHE PHILOSOPHIE EN WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE

tweegesprek, dan is de weg geéffend, om een volgend thema onzer
discussie in bespreking te brengen. De Thomistische scholastiek heeft
de W. d. W. als een vorm van ,irrationalisme”, ,,voluntarisme” en
,fideisme” gequalificeerd. Prof. R. meent op zijn beurt het Thomisme
te moeten verdedigen tegen het verwijt als zou het een vorm van ,,ratio-
nalisme” zijn.

Ook hier geldt weer de eisch, dat men zich in den weg der trans-
cendentale critiek over de significa verstaat, zoo men niet ten offer wil
vallen aan de Mephisto-wijsheid:

,,Mit Worten ldszt sich trefflich streiten
Mit Worten ein System bereiten.”

Laten wij dus in een volgend artikel de vraag onder oogen zien, of
in 't licht van de transcendentale denkcritiek mijn hierboven gegeven
beschouwingen met de epitheta ,jirrationalistisch, voluntaristisch en
fideistisch” en de Thomistische metaphysica met dat van ,,rationalistisch”
kunnen worden versierd, wat dus op hetzelfde neerkomt als de vraag
te stellen en te beantwoorden, wat deze termen in het licht der trans-
cendentale critiek voor zin en beteekenis hebben.

HermanDooyeweerd.nl



