
193

De vooronderstellingen van ons denken over 
recht en samenleving in de crisis van 

het moderne Historisme
Een critische overpeinzing naar aanleiding van 
Mr H.W. Scheltema’s ,«Beschouwingen over de 
vooronderstellingen van ons denken over recht 

en staat** '

door

Prof. Dr. H. DOOYEWEEED.

Toen ik in 1931 mijn boek De crisis in de Humanistische staats­
leer had gepubliceerd, meende een oudere collega, die als rechts­
historicus zijn sporen hiid verdiend, dat van een algemene crisis, 
als door mij bedoeld in ’t geheel geen sprake was en dat men 
op zijn hoogst van een crisis van enkele Duitse theorieën zou 
mogen spreken. Intussen is op den eersten wereldoorlog een 
tweede gevolgd en er zal nu wel geen ter zake kundige meer 
worden gevonden, die ontkent, dat de in een vroegere periode 
overheersende, humanistische denkwijze over recht en staat en 
die over de samenleving in ’t algemeen zich in een fundamenteel 
crisisproces bevindt, dat op zijn beurt de openbaring is van een 
crisis in de grondslagen onzer gehele Westerse cultuur.

Het ligt in ^en aard der zaak, dat bij zulk een algemene 
„godenschemering” van vroeger onwrikbaar geachte grondslagen 
en zekerheden, het onzeker gew'orden denken den weg der zelf­
inkeer inslaat en dat het theoretisch dogmatisme van vroeger 
tijden in het heden velen \Teemd en oiwezenlijk aandoet. Het 
theoretisch denken is geworteld in een centrale laag van het 
menselijk bewustzijn, waaruit het zijn voor-onderstellingen en 
laatste zekerheden moet putten, die de grenzen van het theore-

* Ac. proefschrift Leiden, J. B. Wolters’ uitgeversmaatsoh. N.V. Groningen- 
Bata\'ia 1948, 456 blz.

HermanDooyeweerd.nl



194

tische denken, zelve te boven gaan. Deze voor-onderstellingen 
en zekerheden dragen een èorm-theoretisch karakter en worden 
beheerst door een religieus grondmotief, dat een geestelijke ge­
meenschap in stand houdt tussen al diegenen, die bewust of 
onbewust van ditzelfde grondmotief uitgaan. Als centrale geeste­
lijke drijfkracht bepaalt dit laatste niet slechts onze theore­
tische visie op de wx*rkelijkheid, maar evenzeer onze practische 
levenshouding.

In perioden, waarin één ])epaald grondmotief een doniineren- 
den, andere concurrerende grondmotieven overheersenden, in­
vloed op onze Westerse cultuur had, vertoont de laatste een 
zekere eenheid van richting en geestelijken grondslag. Het daarin 
geworteld theoretisch denken vindt zich „thuis” in een samen­
leving en cultuur, w'elker vormgeving het geestelijk stempel van 
zijn eigen grondmotief draagt. En daarin ligt wuMler de verklaring 
van zijn zelfverzekerdheid, die in de dogmatische proclamering 
van de „autonomie der w^etenschap” haar boven-theoretische 
bron maskeert. Het grondmotief van het theoretisch denken 
heeft zich dan in het gewaad van een theoretisch axioma gestoken. 
Het in zulk een tijd heersend theoretisch dogmatisme gevoelt 
geen enkele behoefte, zich in radieaal-critische zelf-inkeer van 
den eigenlijken aard zijner voor-onderstellingen rekenschap te 
geven. Het wordt ook niet in zijn grondslagen getroffen door 
een critischen twijfel, die zich binnen het door het grondmotief 
zelve bepaalde gedachtenkader manifesteert, zodra zich dialec­
tische spanningsverschijnselen in dit eerste openbaren, die het 
daardoor beheerste denken van de ene pool tot de andere drijven. 
Zolang slechts het tot critische zelf-inkeer gedreven denken 
zelve vast in dit grondmotief geworteld blijft, is zulk een 
critische twijfel nimmer fundamenteel.

Kant’s „Kritik der reinen Vernunft” brak ongetwijfeld de 
dogmatische zelfverzekerdheid van een verlichtingsphilosophie, 
die het humanistisch grondmotief van natuur en vrijheid slechts 
in één van zijn beitle polaire tendenzen: de cultiis der mense­
lijke autonomie in de w'etenschappelijke natuur-beheersing 
had gevolgd en de andere tendens, het motief van de zedelijke 
vrijheid en autonomie der persoonlijkheid, slechts als een sequeel 
van de wetenschappelijke zelf-be vrij ding had laten gelden. 
Maar de kantiaanse kenniscritiek bleef zelve zo vast in dit



195

polaire grondmotief geworteld, dat Kant er niet aan dacht de 
\Taag naar de voor-onderstellingen zijner eigen hennialeer op te 
werpen. De ponering van de autonomie der theoretische denk­
houding in haar specifiek humanistischen zin bleef de dogma­
tische inzet zijner „critische'’ denkrichting en hij kon dit theore­
tisch dogmatisme juist daarom handhaven, omdat het verborgen 
grondmotief van zijn denken toen nog bijna onbetwist de Wes­
terse denkgemeenschap overheerste.

De crisis in het denken der XX® eeuw draagt echter een veel 
dieper karakter, dan die, waaraan Kant’s kenniscritiek in zijn 
tijd uitdrukking gaf. Zij vertoont, althans in haar meest mar­
kante en representatieve openbaringen, de duidelijke trekken 
van een geestelijk ontwortelingsproces, waarin de diepste grond­
slagen en voor-onderstellingen der w'etenschap zelve betrokken 
zijn. De daardoor opgeroepen critische twijfel is bij hen, die hem 
het diepst doorleven, geboren uit de angststemming van den 
geestelijken drenkeling, die den veiligen bodem van zijn sclüp 
heeft zien breken en zich stuurloos ziet drijven op den wilden 
oceaan van het wereldgebeuren.

Hij draagt, in den vollen zin des w’oords een mXmiiccZ karakter. 
De sociale werkelijkheid, die den door zulk een twijfel bevangen 
denker omgeeft, wordt hem „vreemd”, naarmate haar nieuwe 
vormgeving hoe langer hoe meer het geestelijk stempel verliest, 
dat het in een vroegere periode dominerende grondmotief er op 
drukte. De denker voelt zich — om IIeidegger’s terminologie 
te gebruiken — „geworpen” in een brute zinloze werkelijkheid, 
en uit zelfbehoud zoekt hij steun in een bezinning op de inner­
lijke mogelijkheden zijner existentie, van zijn „Dasein”. Maar 
deze „existentie” is voor hem niet meer vast verankerd in een 
boven-tijdelijke zekerheid. Hij ontdekt in zijn ontologische be­
zinning op het menselijk „Dasein” nog slechts het „historisch 
bewustzijn”, dat hem boven de brute natuur-werkelijkheid, 
boven het blinde „Sein” verheft. En dit historisch bewustzijn, 
gebed in de vloeiing van den „historischen tijd”, leert hem de 
menselijke existentie kennen als een „Sein zum Tode”, dat be­
wust moet w'orden aanvaard in een „besef van schuld”. Het 
trotse vrijheidsmotief, dat het moderne Humanisme sinds de 
Eenaissance-periode tot de bouw van een nieuwe samenleving 
dreef, en dat zich met het moderne natmmnotief — de tendens



19(5

tot autonome beheersing van de werkelijkhei»l door middel van 
het moderne natuurwetenschappelijk denken — dialectisch ver­
bonden had, heeft liier zijn relipeuze levenssa])peTi verloren. De 
moderne, ontwortelde, mens vindt zijn „autonome vrijheid'’ nog 
slechts terug in zijn existentiële mogelijkheid met „bezorgdheid” 
zijn historische toekomst te ontwerpen, in de ontologische weten­
schap, dat deze toekomst in het „niets”, in den „dood” uitmondt. 
Daarmede heeft ook het klassiek-hiimanistisch weteuschaps- 
ideaal, de „beheersing der natuur” tot vestiging van het ideale 
rijk der autonome mensheid, zijn geestelijken grondslag verloren.

De hooggeroemde „objectieve wetenschap” lieeft voor <ieu 
geestelijk ontwortelden nazaat der humanistische voortrekkers 
nog slechts den pragmatistischeii zin van een kunstmatig hulp­
middel van den mens in een uiteimielijk uitzichtlozen strijd om 
het bestaan.

Dit is de wijsgerige zelf-reflexie van het moderne Historisme, 
dat wel de meest praeguante openbaring mag worden genoemd 
van de dodelijke krankheid onzer Westerse cultuur. Men vindt 
haar terug zowel in O. Spengler’s Der Üntergang des Abend- 
landes, als in Heidegger’s *SVm nnd Zrit en in Öartre’s L'être 
et Ie néant, drie uiterst representatieve werken, waarin <le ont­
wikkelingsgang dezer zelf-reflexie vanaf het voorspel van den 
eersten wereldoorlog tot de geestelijke situatie na den tweeden 
zich in een continue lijn beweegt.

Wie zich wil opmaken, om de diagnose van dit ziektebeeld te 
stellen en daarbij niet aan de oi)pervlakte der verschijnselen 
blijft, maar tot den wortel ervan wil doordringen, moet inder­
daad den moed hebben door het masker van de dogmatische 
zelfverzekerdheid van het toonaangeveml jlenken in de vroegere 
perioden heen te dringen en haar voor-onderstellingen in haar 
ware karakter bloot te leggen. Want het geestelijk ontworte- 
lingsproces, dat zich in het moderne Historisme en zijn zelf- 
reflexie in de jongste wijsbegeerte openbaart, is niet te verstaan 
los van den gehelen dialectischen ontwikkelingsgang, welke het 
dominerend humanistisch grondmotief in het Westers denken 
sinds de Renaissance heeft doorgemaakt.

Het moderne ontworteld Historisme, dat niet meer in staat 
is zich boven het historisch tijdsaspect te verheffen en het geloof 
in een eeuwige bestemming der menshei<l verloren heeft, is



197

slechts <U‘ vervallen nazaat van <ie ..historische denlcwijze”, zoals 
zij nof? tijdens de volle levenskrachtigheid van het religieuze 
grondmotief van het Humanisme, in het laatst van de 18® en het 
begin van 19® eeuw geboren werd als een polaire reactie tegen 
de aan het natuurwetenschappelijk denkmodel van het klassieke 
wetenschapsideaal georiënteerde denkwijze der „Verhchting”. 
In dezen tijd was de historische denkwijze nog vast geworteld 
in het humanistisch vrijheidsmotief, dat sinds üorssEAu en 
Kant zijn diepere aanspraken tegenover de overspanning der 
natuurwetenschappelijke denkwijze was gaan geldend maken. 
Men had slechts aan dit vrijlicidsmotief en het daardoor be­
heerste persoonlijkheidsideaal een nieuwe, irrat ionalistische 
wending gegeven. Daardoor werd de ook nog l)ij Rousseau en 
Kant overheersende rationalistische en individualistische be­
schouwing van de menselijke samenleving omgezet in een 
universalistische, de (jeineenschap tot uitgangspunt nemende, en 
werd het rationalistisch zoeken naar de algemene wet en regel, 
die voor alle individuen gelijkelijk geldt, vervangen door een 
geesteswetenschappelijk verstaan van de individualiteit uit den 
eigenaard van een „volksgeest” als onherleidbare nationale bron 
der cultuur. De Romantiek en het na-kantiaanse \Tijheids- 
idealisme braken met de critische grensscheiding, door Kant 
tussen .,natuur” en „vrijheid” gesteld. Ging het er Kant nog 
slechts om het geloof in de autonome vrijheid van de menselijke 
persoonlijkheid tegenover de deterministische consequenties van 
het klassiek-natuurwetenschappelijk denken te beveiligen, het 
na-Kantiaanse idealisme wilde in <le „natuur-werkelijkheid” 
zelve het verborgen spoor der „scheppende vrijheid” ontdekken. 
Het wilde .,natuur-noodwendigheid” en „vrijheid” dialectisch 
in-éën «leuken en in de nieuwe historische denkwijze werd deze 
dialectische synthese tussen de beide tegengestelde tendenzen 
van het humanistisch grondmotief doorgevoerd, v. Savigny, de 
grondvester der Historische rechtsschool, drukte dit in zijn 
bekend inleidingsartikel in het Zeitschrift für geschichtliehe 
Itechtswissensehaft: „Über den Zweck dieser Zeitsclirift” (Bnd. I, 
1815) aldus uit: „also musz jedes Zeitalter etwas gegebenes 
anerkeimen, welches jedoch nothwendig und frey zugleich ist (ik 
cursiveer!): nothwendig, in sofern es nicht von der besonderen 
Willkühr der Gegenwart abhangig ist; frey, weil es eben so wenig



398

von irgencl eiiier freimlen besonderen Willkühr (wie der Befehl 
des Herm an seinen Sclaven) ausgegangen ist, sondern vielniehr 
liervorgebracht von der höheren Kultur des Volkes als eines 
stets weidenden, sich entwickelnden Ganzen”.

In Schellit^g’s natuurphilosophie had zich de nieuwe liis- 
torische denkwijze ook op de natuur-werkelijkheid zelve (het 
eigen domein van het klassieke deterministisch wetenschaps- 
ideaal) geworpen, en met dit laatste den strijd aangebonden.

Ue „ïfatur”, als „Geschichte” beschouwd, vertoont evenzeer in 
haar oiitwikkellingspoteiities de polen van „natuurnoodwendig­
heid” en „vrijheid”. Overweegt in de laagste potentie (de brute 
„materie”) de noodwendigheid, in de hoogste potentie (het 
„levend organisme”) overweegt <le scheppende vrijheid.

Zo werd heel de tijdelijke werkelijkhei<l als een intrinsiek 
historische beschouwd. Ken nieuw wetenschapsideaal, uit de 
irrationalistische wending van het vrijheidsmotief geboren, had 
het oude verdrongen en zich een werkelijkheid naar zijn beeld 
ontworpen.

Maar deze lüstoristische werkelijkheidsvisie bleef in dezen tijd 
beheerst door het rotsvast geloof in een eeuwige, al of niet ge- 
christianiseerde idee der humaniteit, die binnen de historische 
ontwikkeling slechts haar empirische uitdrukking vindt in den 
groten rijk<iom aan individuele cultuurgest alten. Het positieve 
recht, de empirische staat en maatschappij mochten naar deze 
beschouwing intrinsiek historische verscliijnselen zijn, zij bleven 
niettemin gefundeerd in eeuwige rede-ideeën, die liun eerst zin 
en waarde zouden moeten verschaffen.

Dit bedoelde Hegel in zijn veelszins misverstane uitspraak 
„Was wirklich ist, dat ist verniinftig”.

Wanneer in het begin der vorige eeuw de sociologie als een 
zelfstandige wetenschap opkomt, dan is het de uitgesproken be- 
doeüng harer grondleggers, de St. Simon en Comte, in haar, als 
de gepretendeerde kroonwetenschap in het encyclopaedisch 
systeem der menselijke kennis, de natuurwetenschappelijke 
denkwijze der „Aufklarung” met de nieuwe historische denk­
wijze der Komantiek en van het vrijheidsidealiame te verzoenen.

Daarmede nam de sociologie van nUMdaf de historistische wer­
kelijkheidsvisie over, die ze echter overeenkomstig het klassieke 
wetenschapsideaal met de natuurwetenschappelijke denkme­
thode wilde verbinden.



199

Al blijft CoMTE nog erkennen, dat de solidariteit van het maat­
schappelijk organisme tenslotte op gemeenschapsideeën berust, 
de laatste hebben in zijn positivistisch stelsel in beginsel haar 
boven-tijdelijke betekenis verloren. De historische denkwijze 
begint zich reeds van haar idealistische voor-onderstellingen los 
te maken en de laatste zelve als producten van een historische 
ontwikkeling van ’s mensen geestesleven te zien.

Comte’s beroemde drie-stadiënwet is een der eerste pogingen 
tot historificering van de leidende ideeën der Westerse cultuur, 
die aan de religieuze grondmotieven als centrale drijfkrachten 
haar inhoud danken. De natuurrechtelijke ideeën van de vorige 
periode zijn in dezen ge<lachtengang de uitdrukking geworden 
van (ie ..metaphysische”, de wetten der sociale werkelijkheid 
negerende, cultuurperiode, waarin de speculatieve juristen van 
humanistischen huize den toon aangaven, en die moest eindigen 
in de chaos der Franse revolutie. Zij hebben, evenzeer als de 
ideeën van het daaraan voorafgegane „theologisch stadium” 
voorgoed afgedaan. De tot'komst is aan de positivistische ideeën, 
die het slot-stadium van de geschiedenis der mensheid zullen 
beheersen en het klassieke wetenschapsideaal, door Galilei en 
Newton in de natuurwetenschap uitgewerkt, ook op het terrein 
der menselijke samenleving tot heerschappij zal brengen.

Ongetwijfeld is de hier begonnen historificering van de diepste 
voor-onderstellingen van het denken over recht en maatschappij 
bij Comte nog allerminst radicaal doorgevoerd. Hij ziet nog met 
het optimistisch toevoerzicht van den verlichtingstijd een vast 
en ideaal einddoel in den gang der wereldgeschiedenis. De his­
torische denkwijze breekt af voor do toekomstverwachting ener 
nieuwe mensheid, w'aarin, onder leiding van de positivistische 
ideeën, het ideaal der „ware humaniteit” zal worden vervuld. 
Dat ook deze ideeën weer eenmaal haar ma(dit in de samenleving 
zullen verliezen, komt in Comte’s rechtlijnig denken niet op. Het 
positivistisch stadium betekent voor hem het eschatologisch 
eindpunt. Hij leeft nog in de gedachtensfeer van den „vooruit­
gang”.

Hetzelfde kan worden gezegd van het evolutionisme, dat na 
Comte zijn zegetocht in de Westerse cultuur begint en het denken 
over recht en samenleving onder zijn beslag gaat nemen. Het 
mocht aan de klassieke humanistische idee van de „vrije rede-



200

lijke menselijke natuur” haar metaphysische pretenties ont­
nemen en het geestelijk leven tot oen secundaire functie van de 
organische ontwikkeling van het cellen-conglomeraat neer­
drukken, het ])leof niettemin vast geworteld in het klassieke 
humanistisch wetenschapsideaal, dat tenslotte door het huma­
nistisch grondmotief van de autonome vrijheid der mensheid 
werd aangedreven. Zelfs het liistorisch-materialisme met zijn 
liistorisch-economistische visie op de sociale werkelijkheid blijft 
ter laatste instantie, in zijn eschatologische toekomstverwachting 
van den heilstaat zonder klassenstrijd, nog in ditzelfde grond­
motief geworteld. Spencer, de evolutionistische prediker van 
„the survival of the fittest” en de verheerlijker van het vrije 
spel der maatschappelijke krachten, deelt met Marx, den feilen 
profeet van den ondergang van het kapitalistisch stelsel, het 
geloof in een vrije en autonome mensheid, als eindpunt der 
historische ontwikkeling, hoe verschillend de uitwerking van dit 
toekomstbeeld bij beide ook uitvalt. Wie nog een ideaal einddoel 
der historie ziet, heeft nog steeds een transcendenten religieuzen 
grondslag voor zijn wetenschappelijk en practisch streven be­
houden.

Maar gelijk het klassieke, aan de natuurwetenschappelijke 
denkwijze georiënteerde, wetenschapsideaal een i)olaire tegen­
partij voor het klassieke vrijheidsmotief in het persoonlijkheids- 
ideaal bleek te zijn, zo bleek de historische denkwijze, tot een 
nieuw wetenschapsideaal verheven, op haar beurt op den duur 
een polaire tegenpartij voor de nieuwe, universalistische enirra- 
tionalistische conceptie van het humanistisch vrijheidsmotief. 
Na de ineenstorting van het Duitse idealisme in de tweede helft 
der vorige eeuw kon het geloof in de absolute mensenwaarde 
zich nog tijdelijk terugtrekken op de stelling der „objectieve 
wetenschap”, die nu ook de historische werkelijkheid der samen­
leving in haar gezichtskring had betrokken, en die in haar ge- 
stadigen voortgang «Ie mensheid tot hoger vrijheid en geluk zou 
voeren.

Maar de historistische denkwijze bergt radicale consequenties 
in haar theoretische visie op de werkelijkheid, die zich moeten 
geldend maken, zodra zij zich van haar religieuzen wortel begint 
los te maken en haar humanistische voor-onderstellingen zelve 
als historisch bepaalde geestesproducten gaat zien.



2()1

Dan zet het geestelijk ontwortelingsproces van het <ienken over 
recht en samenleving in, waarin de ondergangsstemming dan wel 
het blinde machtsstreven gaan domineren. Dit proces begint 
zich reeds lang vóór <len eersten wereldoorlog aan te kondigen, 
al werd het toen, bij het overheersend optimistisch geloof in de 
toekomst der meiislieid nog niet opgemerkt. Keeds in de slot- 
phase van Xietzsciie’s denken begint het in angstwekkende, 
schier pathologische vormen door te breken. De „mens” als het 
„noch nicht festgestellte Tier” heeft bij hem bniten „Natur und 
Gescliichte” geen enkele existentiële inogelijkhei<i. De „natuur” 
heeft hem slechts tot dier gestempeld, maar als historisch wezen 
heeft hij op de andere, star aan instincten en „Umwelt” ge­
bonden, leden van het dierenrijk voor, dat zijn ontwikkeling niet 
is vastgelegd, maar dat hij zijn toekomst zelf in de hand heeft. 
Maar het historisch aspect der werkelijkheid biedt ons, ontdaan 
van alle. ideologieën van humaniteit en zedelijke autonomie, 
slechts de ontwikkeling van raac^tstendenzen. Zo is uit de his­
torische ontwikkeling slechts ëën reële mogelijkheid voor de 
toekomst af te lezen: het door geen enkele traditionele norm ge­
breidelde streven naar machtsvermeerdering. Het rijk van den 
boven-menselijken „Herrenmensch” moet worden gebouwd op 
de puinhopen der christelijke en humanistische „ideologieën”, op 
de „Umwertung aller Werte”. In deze demonische religie van 
de macht is het beheersingsmotief van het klassieke wetenschaps- 
ideaal geheel losgeraakt van zijn geestelijken w'ortel: de religie 
de mensheid, der humaniteit, als absolute waarde der menselijke 
persoonlijkheid. Zij is anti-humanistisch geworden tengevolge 
van een pathologische splitsing in het humanistisch persoonlijk- 
heidsideaal, waarvan de religieuze kern is w'eggevallen. In zijn 
verbinding met de irrationalistische leer van den volksgeest 
voert deze losgeslagen machtsreligie tot het ideaal van het „Her­
renvolk”, eventueel aangediend in de mythe van bloed en 
bodem of in de mythe van het „Eoma aeterna”. Het losgeslagen 
Historisme, dat aan de demonische machtsreligie is overgeleverd, 
heeft geen geloof meer in eeuwige i<leeën, die richting aan de 
historische ontwikkeling geven. In de neurotische poging nog een 
inspirerend motief te vinden voor het werken aan de toekomst, 
grijpt het naar de mythe, die aan het historisch verleden een 
desnoods primitieve voorstelling ontleent, om haar in mytholo-

HermanDooyeweerd.nl



202

giscU gewaad ais prikkelmotief voor de volksiustincten te ge­
bruiken.

Dit Historisme heeft ook geen maatstaf meer, om de histo­
rische progressie van de historische reactie te onderscheiden. 
Eeeds de Historische rechtsschool nivelleerde het principiële 
verschil tussen het primitieve ongedifferentieerde volksrecht en 
het eerst als resultaat van het difïerentiöringsproces in <le samen­
leving geboren ])urgerlijk privaatrecht, toen zij het juristenrecht, 
dat dit laatste tot ontwikkeling bracht, tot „volksrecht op 
technisch niveau” proclameerde.

Maar de nog krachtig in haar werkende, met het christelijk 
geloof verbonden, humaniteitsidee, en de klassieke traditie van 
het iu8 naturale et gentinm behoedden v. Savigny en Puchta 
ervoor de radicale consequenties uit deze historistische rechtshe- 
schouwing te trekken. Het klassieke Eomeinse iu8 genUum als 
het prototype van het moderne burgerlijk recht bleef voor hen, 
evenals voor de door hen principieel bestreden humanistische 
natuurrechtsleer en voor de klassieke Eomeinse juristen, de uit­
drukking van de naturalis ratio. Het bleef voor hen de ratio scripta.

Veel gevaarlijker dreigden de consequenties van de historis­
tische rechtsbeschouwing in den germanistischen vleugel der 
Historische School, die de leer van den „volksgeest” tegen het 
juristenrecht geldend maakten en de ongedifferentieerde„sociale” 
rechtsopvatting van den „germaansen volksgeest” als ideaal 
tegenover de „individualistische” van het gerecipieenie Eo­
meinse recht stelden. Maar ook Gierke zag tijdig het gevaar van 
dezen „germanistischen Ansturm” en sloot terwille van de hu­
maniteitsidee in het recht een compromis met de klassieke idee 
van het natuurrecht. Het groiulbeginsel van het burgerlijk pri­
vaatrecht, de erkenning van de mensenrechten als zodanig, on­
afhankelijk van het toebehoren tot een bijzondere, gemeenschap 
van volk, geslacht, stand, kerk of ras, mocht niet worden prijs­
gegeven in een eenzijdige verheerlijking van <le ongedifferen­
tieerde en daardoor totalitaire gemeenschapsgedachte van het 
germaanse recht vóór de receptie.

Eerst aan het nationaal-socialisme was het voorbehouden de 
historistische conceptie van den germaansen volksgeest tot de 
extreem reactiounaire consequenties te voeren. Het van het 
humanistisch grondmotief losgeslagen Historisme grijpt liier



203

terug: tot de primitieve trustiKflgimr van het oud-germaanse reclit, 
om een totalitair „volks” machtscentrum op te bouwen met 
behulp van de mythe van den „Führer” enzijn „Gefolgschaft”.

Systematische vernietiging van het persoonlijkheidsbesef van 
den enkeling en van het nationaliteitsbesef der onder den voet 
geIoi)en volkeren gaat hier hand in hand met de cultus van de 
primitieve „volkse” zeden en gebruiken en de afzwering van <ie 
klassieke grondslagen van het burgerlijk privaatrecht.

Gok waar het ontworteld Historisme niet tot deze patholo­
gische machtsreligie voert, werkt het als een ondermijnings- 
proces onder de grondslagen der moderne gedifferentieerde 
rechtsorde.

Deze laatste met haar grote verscheidenheid van typische 
rechtskringen, onderstelt liet grote differentiëringaproces in de 
moderne samenleving. In een ongedifferentieerde primitieve ge­
meenschap ontmoet men geen burgerlijk privaatrecht, geen 
staats- en administratief recht als jus publieum, geen intern be- 
drijfsrecht, geen intern kerkrecht enz. enz. maar slechts een 
ongedifferentieerd ro/X;«recht, waarin de competentiesferen nog 
niet naar den innerlijken aard der levenskringen zijn afgegrensd, 
omdat <le primitieve verbandsvormen alle gelijkelijk het gehele 
leven der leden bestrijken.

Wezenlijk gedifferentieerde levenskringen daarentegen ver­
tonen een eigen innerlijken aard en typische interne structuur, 
die zich in aUe modale aspecten der werkelijkheid, ook in het 
juridische, uit drukt, en niet een variabel bloot historisch karakter 
draagt maar in de constante orde der werkelijkheid gegrond is.

Eerst waar zich een gedifferentieerd staatsinstituut vestigt, 
dat naar zijn innerlijke structuur is gekarakteriseerd als een 
publiekrechtelijke territoriale gemeenschap van overheid en 
onderdanen op den grondslag van een monopolistische organisatie 
van de zwaardmacht, en dus principieel verschilt van het on­
gedifferentieerde regnum als privaat bezit van een machtig heer, 
beginnen zich die beide rechtssferen af te tekenen, w^aariii de 
klassieke rechtsdogmatiek ten onrechte het rechtsleven liet op­
gaan, nl. die van het burgerlijke privaatrecht en die van het 
publiek recht. Het blijft de onvergankelijke verdienste van de 
klassieke traditie in de rechtsleer, dat zij van meetaf oog heeft 
gehad voor de constante innerlijke structuur dezer beide rechts-



204

sferen. Wanneer de Komeinse juristen het private tws gfentiwwt, 
het klassieke model van een wezenlijk burgerlijk privaatrecht, 
in de natvralis ratio grondden en het in scherpe tegenstelling 
zagen tot liet ivH eivile, als het aanvankelijk zeer primitieve en 
ongedifferentieerde volksrecht der Romeinen, dan was dit maar 
niet een wijsgerige speculatie — waarvoor deze rechtsleraars veel 
te nuchter en concreet waren — maar de vrucht van hun scherp 
inzicht in den eigen innerlijken aard van dit stuk praetorisch 
ambtsrecht. Het ins naturale, als vóór-positieve grondslag van 
het ius gentium, brengt een juridische vrijheid en gelijkheid der 
mensen als zodanig in hun maatschappelijk verkeer onder een 
staats-jurisdietie tot uitdrukking, die eerst dan tot een levens­
vreemde speculatieve constructie wordt, wanneer men dit be­
ginsel ook buiten de grenzen van het burgerlijk iirivaatrecht 
zou willen terugvinden.

Het burgerlijk privaatrecht onderstelt een wezenlijk ius pu- 
blicum, het intern verbandsrecht van een staat als res publiea 
en het bestrijkt naar zijn innerlijken aard slechts een betrek­
kelijk smallen sector van het private rechtsleven. Het is een 
ius commune, dat scherp onderscheiden blijft van al die rechts­
kringen, die door een typische buitenjuridische bestemmings- 
functie zijn gecpialiticeerd. Het burgerlijk privaatrecht kan 
naar zijn aard niet gebonden worden aan typisch economische, 
sociale omgangs-, geloofs- of andere bestemmingsfuncties, om­
dat het dan zou ophouden <iat typisch statelijk integrerings- 
recht voor alle mogelijk specifiek privaatrecht te zijn en omdat 
het dan niet langer zou kunnen fungeren als de rechtskring, 
waarin de mens als zodanig, onafhankelijk van zijn toebehoren 
tot bijzondere gemeenschappen, standen of klassen, als rechts­
subject optreedt. Het is zelf naar zijn aard geen recht voor 

«verhoudingen, waarin de leden tot een geheel ver 
bonden worden, maar voor den privaat-burgerlijken sector van 
de waat.«c/irtpsverhoudingen der samenleving, waarin de mensen, 
resp. de menselijke gemeenschappen en verbanden, gecoördi­
neerd naast elkander fungeren, ’t zij in samenwerking, ’t zij in 
strijdpositie.

De humanistische natuurrechtsleer heeft, geleid door het 
religieuze grondmotief van natuur en vrijheid, deze klassieke op­
vatting van het tus naturale et gentium in den verlichtingstijd



2U5

uitgewerkt. Zij voerde sinds haar eerste optreden (Hugo Gro- 
Tius c.s.) strijd tegen de ongedilïerentieerde rechtsinstituten, 
die uit de middeleeuwen waren overgeleverd. Zij wilde sinds 
Locke het in8 gentium, dat bij de Eomeinen nog het instituut 
der slavernij had erkend, geheel doordringen van de door haar 
geformuleerde leer der natuurUjke mensenrechten. Zij streed 
voor een nieuwe rechtsorde, waarin geen ander recht-erkenuing 
zou vinden dan het op de natuurrechtelijke leer der mensen­
rechten gegronde burgerlijk privaatrecht en het publieke recht 
van den staat. Dit was haar rationalistisch-humanistische grond­
fout. Want door deze overspanning van de typisch statelijke 
sferen van het rechtsleven, verviel zij in een abstract indivi- 
dualistisclie rechtsopvatting, die haar tegenpool vond in een 
staatsabsolutistische. De souvereiniteit van den wil van het in­
dividu en de souvereiniteit van de overheid waren in deze na­
tuurrechtelijke theorie de dialectische tegendelen, die zich bij 
gemis aan inzicht in de rijke structuur-verscheidenheid der ge­
differentieerde samenleving en in de sociale vervlechtingen tussen 
de onderscheiden levenskringen, niet in een harmonische con­
ceptie van de rechtsorde met haar innerlijke grenzen der com- 
petentiesferen lieten opnemen.

Zo wordt het begrijpelijk, dat men in de eerste helft der vorige 
eeuw, toen rationalistische natuurrechtsleer en van de nieuwe 
historische denkwijze doordrongen retauratiebeweging elkander 
ontmoetten bij de vormgeving aan de na-revolutionaire samen­
leving, zijn heil zocht in een uitwendige grensscheiding tussen 
den gerestaureerden, op het legitimiteitsprincipe gegrondvesten, 
staat met zijn publiekrechtelijke sfeer en de „vrije maatschappij” 
met haar private burgerrechtelijke orde.

Het was van meetaf een groot gevaar voor de klassieke op­
vatting van het burgerlijk privaatrecht, dat men haar op het 
voetspoor van de nieuw opkomende economische theorie ging 
koppelen aan een conceptie van de „vrije maatschappij”, die 
men als een typisch economisch gequaliftceerde sfeer zag, waarin 
de van alle knellende gildenbanden bevrijde individuen hun 
door den staat beschermde natuurlijke mensenrechten aan de 
vervolging van hun economisch eigenbelang konden dienstbaar 
maken. Zo w^erd de grondslag gelegd voor die typisch 19®eeuwse 
conceptie van den „privaten burger”, den nazaat van den in de



206

Franse revolutie omhoog gekomen „tiers état”, als zelfstandige 
ondernemer en koopman, die door zijn privaat bezit ook eigenlijk 
het enig vnlwaardig subject kon zijn der burgerlijke privaat­
rechten. Voor hem en voor hem alleen scheen het Burgerlijk 
Wetboek geschreven. De niet bezittenden, maatschappelijk on- 
zelfstaiidigen, moesten maar zien zich tot de positie van „burger” 
op te werken. Men had daarmede een bepaalde klasse der maat­
schappij tot type van het burgerlijk rechtssubject verheven en 
zo den innerlijken aard van het burgerlijk privaatrecht grondig 
miskend. Men benam zich daarmede tevens het inzicht in de 
innerlijke comp{*tentiegrenzen van dit recht tegenover het ty­
pisch economisch gequalittceerde bedrijfsrecht, dat wel is waar 
in het eerste, „enkaptisch” is gebonden, en in die binding aan de 
controle naar burgerrechtelijke maatstaven wordt onderworpen, 
maar dat juist in zijn specifiek interne structuvr door het burger­
lijk recht niet kan worden bestreken. Wanneer dan sinds de 
tweede helft der vorige eeuw de individualistische vormgeving 
der ..maatschappij” zich grondig begint te wijzigen en in het 
gedifferentieerde bedrijfsleven machtige belangen-organisaties 
opkomen, die het ..individu” naar den achtergrond dringen, 
terwijl de staat onder den druk van de politieke tijdsstromingen 
zijn uit den tijd geraakten restauratievorm moet afleggen, om 
hoe langer hoe meer de moderne parlementair-democratische 
vormen aan te nemen en met zijn sociale wetgeving in de vrije 
maatschappij gaat ingrijpen, dan wankelen inderdaad die huma­
nistische theorieën over recht en staat, die zich op <le oud- 
liberalistische conc.eptie der maatschappij en de daarop corres­
ponderende conceptie van den staat hadden vastgelegd.

De uitwendige scheiding tussen „staat” en „maatschappij” en 
daarmede de\Toegere opvatting over de verhouding van „publiek” 
èn „privaat recht” als de twee enige, van elkander gescheiden, 
sferen van het rechtsleven, bleken niet te handhaven. En de 
historistische visie op de sociale werkelijkheid kon in deze er­
varing slechts voedsel vinden voor haar opvatting, dat er nóch 
in de samenleving als geheel, nóch in het rechtsleven als haar 
juridisch aspect, constante structuurverschillen en in den inner­
lijken aard der levenskringen gewortelde competentiegrenzen 
bestaan.



207

De nieuwe sociologische wetenschap was reeds aanstonds na 
haar optreden begonnen de kunstmatig geconstrueerde scheids­
muren tussen staat en „maatschappij” te slechten. Zij had den 
„staat” tot een onzelfstandig instrument van de maatschappe­
lijke krachtengedegradeerd ende natuurrechtelijke theorieënover 
de „salus publica” en de vrijheid en gelijkheid der mensen in de 
burgerrechtelijke sfeer als levensvreemde metaphysische specu­
latie ter zij geschoven.

Hoe langer hoe meer gaat de aandacht zich concentreren op 
de economisch gequaliflceerde sfeer der maatschappij, waarin 
men de centrale krachten zocht, die tenslotte de structuur der 
samenleving en dus ook die van het rechtsleven bepalen.

Onder invloed van de natuurwetenschappelijke — en straks 
onder H. Rickert’s en Max Weber’s neo-kantiaanschen in­
vloed — van de historisch georiënteerde „cultiiurwetenschappe- 
lijke” denkwijze voerde zulks tot een toenemende miskenning 
van den aard van het staatsinstituut en, daarmede samenhan­
gend, tot toenemend gemis aan inzicht in den innerlijken aard 
van het burgerlijk privaatrecht en het publieke recht en van 
de plaats dezer beide typisch statelijke rechtssferen in het ge­
compliceerde systeem der moderne rechtsorde.

De door Di^rkheim’s sociologie beinvloede Ij. Duguit eist een 
principiële omvorming van het burgerlijk privaatrecht en van 
de staatsorde. De klassieke ideeën hebben als geantiqueerde 
metaphysica voor hem afgedaan. De leer van de sociaal-econo- 
mische functie van het recht begint ook de klassieke reclits- 
dogniatiek te inhltreren, nadat deze laatste reeds onder den 
machtigen invloed van v. JincRiNG’s „Interessenjurisprudenz” 
begonnen was de rechtsorde als vorm van de levensbelangen van 
de maatschappij te beschouwen.

De neo-kantiaanse rechtstheorieën, een echt overgangsver­
schijnsel op den weg naar de geestelijke ontworteling van het 
humanistisch denken, konden tegen den vloedgolf van het his- 
toristisch positivisme geen wezenlijken dam opwerpen. Zij waren 
zelve veel te zeer door het historisme geïnfecteerd, om nog aan 
constante structuurprincipes van het burgerUjk privaatrecht en 
het publieke recht te geloven, laat staan, dat zij oog zouden 
hebben gehad voor <le constante normatieve structuurprincipes, 
die aan de moderne gedifferentieerde levenskringen ten grond-



208

slag liggen. De ledige logische <lenkvorineii, die zij als kentheoreti­
sche voorwaardeiiToor ieder mogelijk positief recht vatten, hadden 
immers geen rechtelijken inhmd. Stammler zag het recht slechts 
als een logischeii „ordeningsvorm” van een „liistorisch-econo- 
mische materie” en was dus mede aansprakelijk voor <le theore­
tische nivellering van de grenzen tussen het burgerlijk privaat­
recht en het economisch gequaliticeerde l)e<lrijf8recht. En ook 
voorzover het neo-kantianisme nog aan een „natuurrecht met 
wisselenden iiihoud” vasthiehi (zo weer Sïaiviailer), was dit 
toch slechts een formeel richtsnoer, dat stond en viel met het 
geloof in de autonome menselijke persoonlijkheid als „Selhst- 
zweck”. Na den eersten werehloorlog is <le rol dezer rechtsleer 
uitgespeeld en ook de in de XX® eeuw een ogenblik krachtig naar 
voren komemle neo-hegeliaanse rechtsphilosophie (Kinder, 
ScHöNFELD, V. LARENZc.a.), was recds zozccr dooi*liet rchitivis- 
tisch Historisme geïnfecteerd, dat zij straks zich tot een willig 
werktuig van de natiouaal-socialistische machtsreligie liet maken.

Wanneer dan in onze eeuw de laatste resten van het iinlivi- 
dualistisch maatschappijbeehl worden geliquideerd, wanneer de 
staat noodgedwongen steeds venter in het econoiniscli leven der 
„maatschappij” gaat ingrijpen en wanneer, als consequentie van 
de beide wereldoorlogen, de <loor den staat geleide volkshuis­
houding haar intrede doet, vindt het humanistisch denken over 
recht en staat nergens meer grond onder de voeten. Het was 
niet langer het vertrouw<ie humanistisch grondmotief, dat in de 
catastrophale ontwikkeling der <lingen in deze eeuw als ver­
borgen dominerende drijfkraiht viel te herkennen.

De sociale werkelijkheid scheen veeleer door vreemde demo­
nische machten te worden beheerst en de innerlijk onzeker ge­
worden nazaten der humanistische denkers over recht en staat 
zoeken in hun „historisch bewustzijn” tevergeefs naar een vasten 
grond en een vast oriënteringspunt. „Vrijheid” en „noodwendig­
heid” schijnen niet langer, gelijk iii v. Savigny’s dagen, dialec­
tisch ineen te denken. De sociale werkelijkheid schijnt het siuegel- 
beeld te zijn gew'orden van den losgeslagen historistischen tijd­
geest, waarvoor alle structurele grenzen zijn verflauwd, waarin 
alle „i<ieeën” van mensenwaarde en gemeenschap als hogere 
incarnatie van het humanistisch persoonlijkheidsmotief zijn 
gerelativeerd. De oude leuzen van vrijheid en gelijkheid, demo-



209

oratie en sociale gerechtigheid hebben voor velen zo zeer haar 
vroegeren klassieken zin verloren dat de innerlijk onzeker ge­
worden denker er naar luistert met den twijfel van een Faust 
bij het beluisteren van het opstandingslied: „Ich hör’ die Bot­
schaft wohl, allein niir fehlt der Glaube”. En het zijn waarlijk 
niet de minst diepe geesten, die door dezen twijfel zijn aange­
tast. Veeleer zou men kunnen zeggen, dat humanistisch ge­
oriënteerde denkers over recht en staat, die daarvan in dezen 
tijd niets zouden weten en zich in de positivistisch verstane 
techniek van hun vak terugtrekken, in een „vliichthouding” 
bevangen zijn, die hen het oog doet sluiten voor de fundamentele 
crisis van de humanistische rechts- en staatsleer in de XX® eeuw.

*

Bovenstaande, enigszins uitvoerige critische inleiding was 
noodzakelijk, om het proefschrift van Mr. M. W. Sciieltema 
getiteld „Beschouwingen over de vooronderstellingen van ons 
denken over recht en staat”, waarop hij aan de Leidse Univer- 
siteit met lof den doctoralen graad verwierf, in het juiste licht 
te i)iaat8en.

Want wie den geestelijken achtergrond van dit 456 bladzijden 
tellende boekwerk niet doorschouwd heeft, zal het geen recht 
kunnen doen wedervaren. De schrijver zelf heeft althans geen 
moeite gedaan ons dezen achtergrond helder voor ogen te stellen. 
Wanneer hij spreekt over de „voorondersteUingen van ons den­
ken over recht en staat”, dan dringt hij niet in een w'ezenlijk 
transcendentale critiek door tot de verl>orgeii grondmotieven dezer 
laatste, maar hij stelt ze ons — in historistische lijn — voor als 
bloot historische praemissen van het tegenwoordig denken:

..De gedachten over recht en staal, die hieronder ter sprake 
zullen komen”, zo merkt hij in § 7 zijner „Inleiding” op, „worden, 
gelijk uit het voorafgaande volgt, niet beschouwd in hun abso­
lute betekenis voor het denken, dat zich onmiddellijk aan de 
bestudering en de verwerking daarvan zet, doch worden door 
het denken gezien tegen de achtergrond van zijn ontwikkeling 
als momenten van zichzelf. Het denken ziet zich dan als resul­
taat van deze ontwikkeling, als resultante van al de krachten, 
die zich daarbij doen gelden. Hoe dit over zijn eigen geschiedenis 
reflecterende denken zich verhoudt tot het spontane, dat met

^ Men denke hier ook aan den invloed van Pareto’s sociologische critiek 
der „ideologiën”. Pareto was de leermeester van Mussoliui.



210

aprioristische zelfverzekerdheid — ontleend hetzij aan axioniata 
of aan ervaring.sfeiten — op zijn doel afgaat, is moeilijk te be­
palen. Men zou heide vormen als het ware kunnen zien als fa­
cetten van d^n subject. In perioden, waarin dit subject een 
ongeschokt of een hersteld zelfvertrouwen bezit, zal zijn denken 
recht op zijn doel afgaan. Doch telkens wanneer het aan zich­
zelf gaat twijfelen, zal het zijn gedachten als toevallig resultaat 
van zijn ontwikkeling gaan zien, en in zijn verleden, in de voor­
onderstellingen van zijn persoonlijkheid gaan wroeten en zoeken 
om zijn verloren zekerheid en de oorzaken van het verloren gaan 
van zijn zelfvertrouwen op te sporen. lïet naar binnen gekeerde 
denken, dat nog over zichzelf nadenkt en nog geen resultaten, 
die het aan de buitenwereld kan tonen, heeft bereikt, kan zich 
niet beschouwen als een in zichzelf besloten en volmaakt proces, 
verlopend volgens de wetten der logica . . . Zijn rechtvaardiging 
kan het niet vinden in absolute of objectieve resultaten. Het 
kan zich alleen tegen de twdjfel aan zijn bestaansrecht verweren 
door de zekerheid, dat het voor de mens een innerlijke plicht is, 
saiuenhangend met zijn neiging tot zelfbehoud en zelfverdedi­
ging, zich te wapenen en te handhaven tegen de onzekerheid, 
die hem omringt, en tegen de twijfel aan zichzelf”.

En dat het in zijn onderzoek inderdaad, gelijk ik in mijn cri- 
tische inleiding stelde, gaat om humanistische voor-onderstel- 
lingen, zegt de schrijver nergens uitdrukkelijk, doch moet de 
lezer opmaken uit het feit, dat hij de positief christelijke gedach­
tenmotieven, w^aar hij ze terloops memoreert, feiteÜjk uit het 
door hem onderzochte gedachtencomplex uitschakelt, terwijl hij 
de door hem zogenoemde „theocratische” staatsleer van den 
restauratietijd geheel uit den overheersenden tijdgeest tracht te 
verstaan. Inden opzet zijner studie in.i. althans ten dele terecht, 
omdat in het door hem als uitgangspunt gekozen denken der 
beginnende XIX® eeuw noch het Rooms-Katholieke grond­
motief van natuur en genade, noch het schriftuurlijk-reforma- 
torische van schepping, zondeval en verlossing een dominerenden 
invloed op de Westerse cultuur-ontwikkeling had<len, en voor 
zover zij zich al in de rechts- en staatsleer en in de politiek in 
oppositie tegen den tijdgeest geldend maakten, dit veelszins in 
een vorm deden, w'aarin de afhankelijkheid van het dominerend 
humanistisch grondmotief zich duidelijk laat herkennen. Eerst 
sinds het einde van de vorige eeuw valt een duidelijk emanci­
patieproces van de christelijke rechts- en staatsleer in zijn beide 
hoofdrichtingen te constateren en wel mede als gevolg van het



211

inzottend vervalproces van het tot nu toe dominerende huma­
nistisch grondmotief, dat zijn stempel ook op het toonaangevend 
denken over recht en samenleving had gedrukt. Wanneer de 
schrijver deze herleving van den invloed der christelijke ge­
dachtenmotieven niet vrijwel genegeerd had, had hij wellicht nog 
andere mogelijkheden voor de toekomst gezien, dan hij thans, 
in zijn criti.sche twijfel aan vroegere zekerheden, kon bespeuren.

Hij maskeert nu den waren aard van de door hem bedoelde 
voor-onderstellingen door de fictie van een „algemeen denk- 
subject” in te voeren:

„Wij gaan er van uit”, zo schrijft hij (blz. 11), „dat een bepaal­
de voonaad van gedachten en meningen over recht en staat te 
allen tijde, en dus ook thans, aan ieder individueel denken ten 
grondslag ligt, en dat deze gedachtenwereld als algemeen denken 
zich ontwikkelt op een wijze, die met de groei van een individu, 
dat denkt te vergelijken valt. Dit algemene denken wordt door 
ons gezien als het subject, dat in deze verwarde tijd zijn zelfver­
trouwen en zijn rust heeft verloren, en dat door analyse van 
eigen vooronderstellingen meer klaarheid moet trachten te ver­
krijgen”.

Maar zulk een „algemeen denksubject” is in de huidige crisis 
wel een zeer problematische constructie. De schrijver heeft dit 
zelf gevoeld, en hij nodigt daarom den lezer uit deze constructie 
voorlopig als hypothese te aanvaarden, om dan na afloop van 
den gang van het onderzoek over haar juistheid en bruikbaar­
heid te^ oordelen. Eu hij ver<ledigt haar met een beroep op 
IIegel’s „Vernuiift” en BerGvSON’s „évolution créatrice”. Wat 
in dit verband Bergson’s „scheppende evolutie” ter zake doet, 
is niet duidelijk. Maar wat Hegel’.s „Vernunft” aangaat, deze 
had inderdaad wel een geheel jinderen zin dan in ’schrijvers 
methode van onderzoek past.

SciiELTEMA’s „algemeen denksubject” ontpopt zich in den loop 
van zijn onderzoek als een bloot „ideaal-type” van den „burger” 
en diens gedachtenwereld, in den zin van Max Weber’s ideaal­
typische methode van sociologisch denken. Zulk een sociologisch 
„ideaal-type” heeft niets van doen met Hegel’s metaphysische 
idee van de dialectische zelf-ontwikkeling der „Eede” als „den­
ken van het zijn”, en evenmin met Kant’s „kentheoretisch sub­
ject”.

HermanDooyeweerd.nl



212

Het is niets dan een fictieve constructie, in Webkk’s gedach- 
tengang een hulpmiddel bij het „interpreteerend historisch 
verstaan van den subjectieven zin van het sociale handelen”.

Bij een wezenlijk critische zclf-inkeer van het onzeker ge­
worden humanistisch denken kan echter zulk een „ideaal-type” 
geen dienst doen. Men moet dan den moed hebben achter de 
bloot-theoretische ficties van het historistische denken door te 
dringen tot den reëlen geestelijken achtergrond van de denk­
wijze, die men inderdaad op het oog heeft. Vandaar mijn cri­
tische inleiding!

Thans echter is Mr. Scifeltema’s boek geworden tot een on­
getwijfeld belangwekkende proeve van een „denksociologisch” 
onderzoek naar de ontwikkeling van de gedachtenwereld van 
den 19en en 20en eeuwsen „burger” en diens „sociaal milieu”, 
en de reflectie daarvan in de wetenschappelijke theorie van 
den tijd. Deze „ideaaltypisch” gevatte gedachtenwereld en de 
in haar vormgeving door die gedachtenwereld bepaalde sociale 
werkelijkheid zijn dan de „voor-onderstellingen van ons denken 
over recht en staat”, waarop <le schrijver zijn critische analyse 
heeft gericht.

Dat zulk een „denk-sociologie”, die in beginsel reeds op 
Marx teruggaat en in den jongsten tijd vooral door Jerusai^m, 
Manniieim en Scheler is uit gewerkt, op haar beurt in diepere 
voor-onderstellingen is gegrond, ja, dat zij — althans in haar 
extreem-relativistische wending — zelve een openbaring is van 
het geestelijk ontwortelingsproces, is, meen ik, hem niet geheel 
ontgaan.

Niettemin valt in zijn analyse van de „structuur” van staat 
en maatschappij in de door hem onderzochte perioden een sterke 
dogmatische belasting door die voor-onderstellingen te bespeuren, 
in dezen zin, dat hij, althans in zijn visie oj) de „sociale werke­
lijkheid”, ze niet in haar waren aard onderkent. Bij zijn be­
schrijving van de ontwikkeling van recht, staat en maatschappij 
sinds den restauratietijd volgt hij critiekloos de historistische 
denkwijze, die haar voor-oordeel haarsondaiiks als wetenschap­
pelijk axioma hanteert. Ik zal dit bij de summiere weergave van 
den inhoud van zijn proefschrift, nader adstrueren.

Typisch historistisch — formeel sterk aan het ontwikkelings­
begrip in Spenglee’s „morphologie der wereld-culturen” her-



213

innereiid — is ook zijn visie oj) den ontwikkelingsgang van de 
„burgerlijke gedaehtenwereld” sinds den aaiivang der XIX® 
eeuw als „een opeenvolging van tijdvakken van o])groei, van 
bloeiende wasdom en van een aftakeling en ontreddering, ver­
oorzaakt door het achterblijven van het denken bij de grootse 
expansie in de werkelijkheid”. Hij geeft aan dit formele ont­
wikkelingsbegrip echter een eigen inhoud en wending, die 
enigszins hegeliaans aandoet, ofschoon de eigenlijke zin van 
Hegei/s diep <loordachte en idealistisch gefundeerde dialectiek 
er volkomen uit verdwenen is. Het doet bij hem dienst, om „de 
veelheid van rechts- en staatsinstellingen en van de gedachten 
daarover als een eenheid, als het resultaat van een ontwikke­
ling” te zien, en het beheerst ook den gehelen opzet en imleling 
van zijn proefschrift.

Het komt in het kort hierop neer: Het „tijdvak van op- 
groei” in de restauratie-periode, die ongeveer met de Februari- 
revolutie een einde neemt, is te zien als dat van de opkomst 
van het moderne burgerdom. De gedachtenwereld van den 
„idealen staatsburger” van dit tijdvak bestaat enerzijds uit de 
nieuwe ideeën van de voorafgaande periode en daarnaast uit 
de restauratie-denkbeelden: de waardering voor de oude in­
stellingen en de twijfel aan het opbouw'end vermogen van de 
revolutionnaire staatkundige ideeën. Hetzelfde denken, dat 
vroeger onbekookt aan het afbreken ging, keert in dit tijdvak 
in zich zelve terug en verdiept zich: het treft een soort synthese 
tussen de revolutionnaire. ideeën en het gegeveneenovergeieverde. 
Daarop volgt het tijdvak,dat <ie schrijver typeert als de ontwikke­
ling van de (sociale) werkelijkheid op grond van en volgens deze 
volwassen denkbeelden van den „idealen burger”: op een tijd­
perk van een vooral naar binnen gekeerden volgt er een met een 
veel meer naar buiten tredenden groei. De „burger”, die in den 
restauratietijd de gerestaureerde staatsinsteUingen als een 
„gegeven” had aanvaard, dat hem toch innerlijk vreemd bleef, 
en zich schadeloos stelde door zich in de van den staat streng 
geisoleerde „maatschappij” terug te trekken, om daar in vol­
strekte vrijheid den grondslag van weelvaart te vestigen, die de 
basis voor zijn burgerschap vormde, begint in de volgende 
periode den staat te veroveren en om te vormen naar zijn denk­
beelden. De sociale w’erkelijkheid, nu geheel van de burgerlijke



214

ideeen doordrongen en daarmede geheel „eigen” aan den „bur­
ger” geworden, komt volstrekt op den voorgrond te staan. Het 
is een „materialistische periode”, waarin het denken zich vol­
strekt heeft geobjectiveerd en met de w^erkelijkheid schier ver­
eenzelvigd. Die „werkelijkheid” verkeert in gestadigen vooruit­
gang, dank zij mede de resultaten der „objectieve, materialis­
tische wetenschap” en steeds nieuwe groepen veroveren zich het 
burgerschap.

Het derde tijdvak eindelijk, dat de schrijver ongeveer bij den 
eersten wereldoorlog laat aanvangen, is getypeerd door een uit 
haar oude vormen groeien van de sociale werkelijkheid, en een 
plaats maken van den ouden vooruitgang in welvaart voor een 
economische chaos, die door het vasthoinlen aan een innerlijk 
ondergraven oude sociale orde de burgerlijke gedachtenwereld 
boven het hoofd groeit. Terwijl in de eerste periode de gedachten 
voorop gingen en in <le tweede een eenheid tussen het burgerlijk 
denken en het sociale milieu ontstond, komen de gedachten nu 
achter de ontwikkeling der werkelijkheid aan. Het denken is 
van <le sociale werkelijkheid vervreemd geraakt en verliest zijn 
eenheid van richting. De gedachtenwerehl zelve met haar neer­
slag in de orde der samenleving bleef nog wel bestaan, maar zij 
vormde meer een rudiment dan t^en levend bestanddeel van dat­
gene wat groeide. „Daardoor veranderden èn de werkelijkheid 
èn de gedachten met hun orde van zin, of beter, werden zij op 
den duur, aLs onderdelen van een gespleten, verdwijnend geheel, 
zinloos”. Daarom is dit het tijdvak van neergang en geestelijke 
ontreddering, waarin de „burger” moet trachten door zelf-inkeer 
weer den weg te vinden, door zijn historisch gegroeid geestelijk 
bezit aan een zorgvuldige analyse te onderwerpen, om daardoor 
de juiste betekenis der gedachten en normen in de nieuwe om­
standigheden te kunnen beoordelen.

Elk dezer tijdvakken wordt nu in een afzonderlijk hoofdstuk 
behandeld. Daarbij komen dan telkens na een korte inleiding 
aan de orde: 1° een typering van <len burger als denkend en 
handelend element van «Ie samenleving; 2°. een typering van de 
maatschappij, waarin die burger werkt en leeft; 3°. een beschou­
wing over het recht; 4°. en over den staat en 5°. een typering van 
rechts- en staatsleer der behandeble periode. Bij dit alles volgt 
de schrijver, zonder dit uitdrukkelijk te zeggen, een denk-socio-



215

logische methode, waarbij hij zich blijkbaar op het Comtiaanse 
standpunt stelt, dat ter laatste instantie de „ideeën” (opgevat 
in historistisch'gc'relativeerden zin) de richtinggevende en samen­
bindende rol in de samenleving spelen.

Het maakt den indruk, dat Sciieltema zelf van het eigenlijk 
karakter dezer methode geen heldere voorstelling heeft. Xergens 
althans vermeldt hij <le denk-sociologie als een der jongste tak­
ken der sociologisciie wetenschap. En wanneer hij de verhouding 
van zijn onderzoek tot het eigenlijk historisch onderzoekings- 
veld tracht te bepalen, komt hij tot uitspraken, die wetenschap­
pelijk niet door den beugel kunnen. Om duidelijk te maken, dat 
zijn geschrift geen historisch karakter draagt, merkt hij b.v. 
(blz. 7) op: „Voor ons komt het er menigmaal niet op aan, of een 
bepaalde gedachten-ontwikkeling dertig of veertig jaar eerder 
of later plaats vond. En wij lichten steeds iets uit het verleden 
uit, dat voor ons nu van belang is, geheel afgezien van <ie vraag, 
welk belang het in de oude tijd had. Wij doen, alsof een bepaald 
begrip, dat ons nu voor ogen staat, zonder bezwaar naar het 
verleden kan worden overgel)racht op de plaats, die wij kiezen”. 
Maar zo mag een deiik-socioloog toch waarlijk niet met de stof 
van zijn onderzoek omspringen.

Wanneer de schrijver de grenswaarde-theorie een beheersende 
rol in het economisch denken van de restauratieperiode laat 
spelen, en haar als de „oude doctrine” tegenover. >lARX’„nieuwe” 
waardeleer stelt (blz. 119), dan kan hij zulks niet verdedigen 
met de boven geciteerde uitspraak. Dit zijn zonder meer weten­
schappelijke fouten. Een verantwoorde denk-sociologische studie 
mag nimmer on-historisch te werk gaan. Zij dient op een be­
hoorlijke feitelijke kennis te berusten, het woord „feitelijk” dier 
in den ruimsten zin genomen, die ook de werkelijk verdedigde 
theorieën omvat.

Dit geldt evenzeer ten aanzien van de door hem telkens in 
vogelvlucht aangeduide algemeen wijsgerige en rechtsphiloso- 
phische denkrichtingen, meestal zonder vermelding van auteurs 
en bronnen. De schrijver is hier blijkbaar niet voldoende in thuis 
en geeft daardoor vaak karakteriseringen, die een geheel ver­
keerd beeld geven. Zo zegt hij (blz. 3) over de „phaenomenolo- 
gische richting” (men mag wel vragen, welke f), dat „zij weten­
schappelijke werkers de raad geeft, rustig hun gang te gaan,



216

zich geheel in hun stof te verdiepen, en deze met de middelen 
van het logische denken te beheersen en te ordenen”, zulks 
met „uitschakeling van het bewustzijn, m.a.w'. van al die be­
wustzijnsinhouden, die aan het wetenschappelijk zoeken in de 
weg kunnen staan — men denke bijv. aan het dienen van be­
langen, het bevredigen van eerzucht, het uit gemakzucht aan 
het overgeleverde vasthouden”.

Blijkbaar denkt de schrijver hier aan Hxtsserl’s „phaeno- 
menologische reductie van het bewustzijn”, maar hij heeft den 
eigenlijken zin daarvan niet gevat en laat nu de „phaenomeno- 
logische” methode feitelijk in de „denk-sociologische” over­
vloeien, terw’ijl de laatste voor de phaenomenologie nog altijd 
tot de uit te schakelen „natuurlijke houding tegenover de 
werkelijkheid” behoort!

Zo zegt hij op een andere plaats (blz. 70), dat de neo-kan- 
tiaanse richtingen de „fundamentele scheiding tussen denken 
en wwkelijkheid” handhaven: „doch zij (nl. die scheiding) is 
thans niet meer zozeer een symbool van de gescheidenheid van 
de burger en de wereld, waarin hij leeft, als wel een hulpmiddel 
bij de systematische opbouw der wetenschappen”. Dit is toch 
wel een zeer foutieve karakterisering van het neo-kantianisme, 
dat — bij alle princii)ieel verschil tussen de Marburger- en de 
Badensche school — toch eenstemmig vasthoiidt aan Kant’s 
kennistheoretische opvatting, dat de empirische werkelijkheid 
eerst door logische denk-categorieën haar bepaalde opbouw 
erlangt!

Zelfs in de weergave van Hegel’s rechts- en staatsphilosophie, 
waarop hij — bij uitzondering — enigszins nader ingaat (blz. 
59—63), komen fouten voor, die niet van onschuldigen aard 
zijn. Zo meent de schrijver, dat Hegel de „rechterlijke macht” 
als sluitstuk van de Montesquieu’s trias politica buiten den 
staat zou hebben gevat en tot de „burgerlijke maatschappij” 
zou hebben gerekend. De lezing van § 287 van Hegel’s „Grund- 
linien der Philosophie des Rechtes” zou hem het tegendeel heb­
ben geleerd, al heeft Hegel bij zijn behandeling van de burger­
lijke maatschappij aan de functie der rechterlijke macht (en van 
de „Polizei”!) reeds grote aandacht gewijd. De afscheiding van een 
der „machten” van de al-omvattende „Regierungsgewalt” van 
den staat zou nl. volkomen in strijd zijn met Hegel’s staatsidee.



217

De — bij Hegel inderdaad zeer gecom])liceer(le —verhouding 
tussen „bürgerliche Gesellschaft” en „Staat”, is in diens ge­
dachtengang nimmer als een scheiding te verstaan. De staat is 
hier niet de antithesis der maatschappij, maar integendeel de 
synthesis van den „objectieven geest”, die de in de maatschappij 
tot uitdrukking komende antithesis tussen „eigen belang van 
het indhidu” en „algemeen belang”, welke hier nog niet tot een 
innerlijke synthese komt, in een innerlijke eenheid opheft.

Tk zou zo nog een tijdlang kunnen doorgaan, om aan te tonen, 
dat .de schrijver het materiaal voor den inderdaad grootsen 
opzet van zijn proefschrift, in verschillende onderdelen niet vol­
doende beheerst. Maar ik heb daar, eerlijk gezegd, geen lust toe. 
Wie zijn boek om dezen reden zou willen „afmaken”, voert in 
zekeren zin een bombardement uit op een „open stad”. De 
sclirijver is zich nl. zijn tekortkomingen oj) dit punt blijkbaar 
ten volle bewust en ontwapent bij voorbaat de critiek, door er 
telkens zelf de aandacht op te vestigen, <lat hij slechts opper­
vlakkige overzichten biedt.

Bij alle gebreken en tekortkomingen van zijn werk staan wij 
hier toch voor een synthetische conceptie van grote kwaliteiten, 
zoals die in een proefschrift zelden worden aangetrofïen. En 
reeds het feit, dat ik er mij niet met een doorsnee-recensie van 
af maak, maar een gehele verhandeling eraan wijd, moge den 
schrijver de zekerheid geven, dat ik het als een inderdaad be­
langrijk werk beschouw, dat de moeite van een eerlijke critische 
analyse ten volle waard is.

Ik wil daarom thans op de uitwerking van zijn conceptie in 
de drie hoofdstukken van zijn boek nader ingaan, waarbij ik mij 
uiteraard moet bei>erken tot de hoofdlijnen.

In het eerste hoofdstuk vinden wij allereerst een typering van 
<len staatsburger ten aanzien van zijn gedachtenwereld en zijn 
positie in de maatschappij.

De eerste is gekarakteriseerd door het zoeken van de laatste 
zekerheid in de wetenschap, in het theoretisch denken. Blijkbaar 
bedoelt de schrijver hier aan te duiden, wat ik in mijn inleiding 
als het klassieke humanistisch wetenschapsideaal heb gesigna-



218

leerd, dat diep in het moderne vrijheids- en autonomiemotief 
was verworteld. Het denken als zekerheidsgrond voor den burger 
wordt in dezen tijd volgens hem nog „geremd’’ door de restau- 
ratie-tendenzeii. In de restauratie ziet Sciieli’ema het symbool 
van de angst van den staatsburger voor de onmid«leilijke pro­
jectie van het denken op de werkelijkheid. De critische twijfel, 
die in dezen tijd ten aanzien van het overgeleverde geboren 
wordt, hangt volgens hem nauw met den groei van het staats- 
burgerdom samen. Zo wordt de verhouding tussen het aprioris- 
tisch, het spontaan en zelfverzekerd op zijn doel afgaande, en 
het empirisch, op toetsing van eigen gedachten aan waarge­
nomen feiten gerichte, denken tot hoofdpro])leem van dit tijd­
vak, dat zijn wijsgerige uit drukking vindt in het Duitse idealisme, 
en in ’t bijzonder in Kant’s criticisme.

Dit is een ongetwijfeld ingenieuze gedachte van den solirijver, 
want zij dient hem als grondslag voor zijn gehele „denk”sociolo- 
gische typering van dit tijdvak: de in wezennatuurrechtelijke 
ideeën van de vorige periode moeten nu eerst in de empirische 
werkelijkheid worden verwezenlijkt en daarbij is de hulp van de 
historische onderzoekmethode noodzakelijk. Jfen heeft uit de 
met de Franse revolutie opgedaue ervaringen geleerd, dat men 
zonder empirische kennis van de historie geen houdbare nieuwe 
orde in de samenleving kan tot stand brengen.

Ik moet echter tegelijk opmerken, dat ’s schrijver’s denk- 
sociologische methode reeds hier blijkt te falen. Immers de 
„critische twijfel”, waarover hij spreekt, wordt juist in de wijs­
begeerte der voorafgaande periode geboren, lang vóór de Franse 
revolutie met haar aprioristische ideeën aan het experimenteren 
ging. Hij begint met Descartes’ „Discours de la méthode”, slaat 
in empiristisch-psychologische richting om in Locke’s critiek 
op de menselijke kennis, verscherpt zich bij Hume en vindt dan 
in Kant’s Kritik der reinen Vernunjt zijn voorlopige afsluiting.

Descartes’ „Discours” verschijnt in 1637, Lücke’s ..Essay 
conceriüng human understanding” in 1690! Uit den groei van 
het burgerdom in den restauratietijd kan dit alles dus moeilijk 
worden verklaard. Wij staan hier veeleer voor een innerlijke 
dialectiek in het humanistisch grondmotief zelve, die zich ook 
in het denken over staat en maatschappij gaat geldend maken, 
maar die zelve niet bloot denk-sociologisch is te verstaan. Boven-



219

dien kan men zeker niet zeggen, dat Kant’s critisehe philosopiiie 
de meest representatieve gedachtenstroming der restauratie- 
peri()<ie zou zijn, gelijk de schrijver {])lz. 23) meent. Het is veeleer 
het complex Komantiek, iia-kantiaans idealisme en de aan Kant 
nog volkomen vreemde historisch-sociologische denkwijze, dat 
met — e.n in polaire tegenstelling tot — het natuurwetenschappe­
lijk deiik-ideaal en de natuurrechtelijke ideeën der vorige periode 
in dezen tijd den toon aangeeft. Slechts op de coditicatieheweging 
in Oostenrijk heeft Kant doorslaanden invloed gehad. Maar zijn 
„burgerlijke wetsmoraal” met haar categorischen imperativus 
is in dit tijdvak, waarin een sterk universalistische en irratioualis- 
tische denkwijze opkomt, veelszins het voorwerp van felh; critiek.

De Franse sociologie der restauratieperiode, die met de His­
torische School het a])rioristi8ch speculeren der natuurreehtsleer 
het scherpst aanvalt, is allerminst door het critisch idealisme 
geinspireerd. Zij heeft juist een onbeperkt vertrouwen in de 
wetenschap.

Doch keren vi] tot Sc'HELTEMa's analyse van den burger, zijn 
gedachtenwerehl en sociaal milieu terug. De burger van «lezen 
tijd heeft noodgedwongen de oude staatsorde gerestaureerd, zij 
’t al niet zonder infiltratie met de nieuwe ideeën van de vorige 
periode: de grondwetten met hun grondrechten en de machten­
scheiding. Hij zelf trekt zich terug in de „maatschappij’', die <le 
schrijver met de toenmaals heersende opvatting ziet als de in­
dividualistische sfeer, waarin een ieder zijn economisch eigen 
belang najaagt onder de hoede van de Napoleontische codificatie. 
Hier vervalt SrnELTEMA onmiddellijk in de door mij in mijn 
inleidende beschouwing gesignaleerde foutieve opvatting van 
het burgerlijk privaatrecht dezer periode. Hij ziet het — overi­
gens in overeenstemming met een tegenwoordig zeer gangbare 
opvatting — als een typisch eronoiniHch gequalifieeerd recht. De 
Code civil was volgens hem het typisch recht van kooplieden 
en ondernemers, niet dat van boeren en edelen. Want de ideale 
burger, die ieder voor ogen stond, was ondernemer of koopman. 
Bij hem passen het scherp bepaalde eigendomsbegrip en de ge­
bondenheid door de contracten van het ruilverkeer. „De rechts­
subjecten worden vooral gezien als individuen, die souverein 
zijn in hun eigen sfeer”. De schrijver volgt hier, zoals ik reeds 
opmerkte, critiekloos de historistisehe denkwijze van de over-



220

heersende richtingen in de sociologie, die geen inzicht hebben 
in de structuurprincipes der gedifferentieerde samenleving en 
in de gecompliceerde vervlechtingen der structuren in de zgn. 
„sociale vormen”.

Daardoor ziet hij niet, hoe b.v. in den juridischen vorm van 
de overeenkomst ook in deze periode zich burgerlijk privaatrecht 
en niet-burgerlijk privaatrecht met elkander vervlochten, met 
behoud van elks eigen aard en competentiesfeer.

Behalve het burgerlijk privaatrecht onderwerpt de schrijver 
ook het strafre(ht en het procesrecht van dezen tijd aan een 
korte beschouwing. Ook hier vindt hij dezelfde uitdrukking van 
de nieuwe staatsburgergedachte. En de gerestaureerde staat als 
orde-bewaarder overkoepelt in legitimistische vormen inderdaad 
een groeiende „burgerlijke maatschappij”. Hier schuilen, gelijk 
de schrijver met de Franse grondleggers der sociologie aanneemt, 
de drijfkrachten, die in de volgende periode ook den staat zelve 
zullen omvormen in staatsburgerlijken geest.

Ik acht schrijver’s bes<diouwing van het staatswezen dezer 
l)eriode- — hoe summier ze ook is gebleven — het beste deel 
van dit hoofdstuk. Zijn opmerkingen over het halfslachtig 
karakter van deze staatsinrichting getuigen van een scherp obser­
vatievermogen.

Inderdaad valt in deze perio<le in vele staten een onverzoende 
tweespalt op te merken tussen het legitimistisch monarchaal 
principe en het nieuwe staatsburgerlijk element, wat zich ook 
in de vage verhouding tussen „wetgevende” en zgn. uitvoerende 
macht” openbaart. Het sterke nationaliteitsbesef dat het staats­
wezen in dezen tij<l doordringt, is echter niet uit de burgerlijke 
rjitionalistische gedachtensfeer dezer pi^riode te verklaren, maar 
uit de nieuwe historisch-idealistische denkwijze en de reactie 
door het Napoleontisch imperialisme opgeroepen bij <le onder 
den voet gelopen volkeren. Schrijver houdt deze beide gedachten­
stromingen hier niet voldoende uiteen.

Ook zijn korte typering van de rechts- en staatsleer dezer 
periode lijdt daaronder. Zijn denksociologische methode verleidt 
hem de wetenschappelijke en wijsgerige theorieën geheel als 
reflectie van de gedaohtenwereld van het ideaaltype „staats­
burger” te beschouwen. Dit betekent een overspanning van de 
betekenis van het staatsburgerdom in de samenleving, waaraan



221

een waarlijk critische denk-sociologie zich niet zal mogen schul­
dig maken. Wat de rechtsleer betreft acht hij daardoor den 
groten strijd vóór en tegen de codificatie en het daarachter 
liggend conflict tussen de natuurrechtelijke en de nieuwe his­
torische denkwijze voor ons van niet zoveel belang. Beide rich­
tingen wensten volgens hem, „normen, die bij de burger en zijn 
maatschappij pasten en die met hem zouden meegroeien” 
(blz. 54).

Zo ontgaat den schrijver, dat de opkomende historische denk­
wijze in haar gennanistische richting in bond met de opkomemle 
sociologische wetenschap de kiemen zaaide voor de moderii- 
sociologische beweging tot omvorming van de grondslagen van 
het burgerlijk privaatrecht in een sociaal-economischen zin, die 
met de klassieke burgerlijke traditie in lijnrechten strijd moet 
komen.

* *
*

In het tweede hoofdstuk wor<lt weer allereerst de gedachten­
wereld van den burger getypeerd. Hier vindt de schrijver inder­
daad materiaal genoeg om zijn stelling, dat het burgerlijk denken 
zich in het tweede tijdvak naar buiten gaat keren en zich in de 
door dit denken doordrongen werkelijkheid laat absorberen, 
aannemelijk te maken. Inderdaad raakt in de tweede helft der 
vorige eeuw de critische bezinning in het denken geruimen tijd 
geheel op den achtergrond en gaat de positivistisch gerichte 
„objectieve wetenschap” zich steeds sterker in materialistische 
banen bewegen.

Maar het blijft toch een gevaarlijke en geforceerde onderneming 
de gehele overheersende gedachtenwereld van dezen tijd als 
projectie te zien van een ideaal-typisch burgerlijk denken! Ook 
het Marxisme met zijn iüstorisch-materialistische en zich tegen 
het staatsinstituut als zodanig kerende kijk op <ie samenleving 
moet dan in dit tenslotte fictieve sociologisch denkschema wor­
den gewrongen. Wanneer echter het socialisme zich gaat „v^^r- 
burgerlijken” geschiedt zulks juist tot den prijs van een breuk 
met de Marxistische grondstellingcm en van een geleidelijke prijs­
gave van de materialistische geschiedbeschouwing.

Ook de kapitalistische „maatschappij” dezer periode met haar 
klassenstrijd blijft de schrijver bezien vanuit het zich ontwik­
kelend staatsburgerdom :

HermanDooyeweerd.nl



222

..De naar buiten gerichte staatsburgergedachten zagen de 
scheiding” (nl. tus.sen de klassen) „als een conflict van belangen, 
als een strijd van klassen, wier plaats in de maatschappij ver­
schilde. En- een dergelijke antipodie tussen groepen, wier be­
langen uite<‘nliepen, paste geheel in de gangbare opvattingen van 
destijds: ieder cliende zijn belangen naar beste weten te behar­
tigen . . . Bij het naar buiten treden der gedachten en normen 
van de burger behoort deze — wij zouden gaarne zeggen — dif­
ferentiatie van wat voordien nog ongescheiden was” (blz. 83).

Zo wordt de klassenstrijd voor den schrijver een normaal ver­
schijnsel binnen de burgerlijke maatschappij, een voorwaarde 
voor haar groeiende welvaart en vooruitgang. Hij diende immers 
om voor de proletariërs het werlcdijk bui’gerschap te veroveren, 
hetgeen voor Scheltema steeds betekent: een economische, 
machtspositie in de maatschappij als basis voor de burgerrech­
telijke vrijheid en de staatkundige, rechten. Dit is misschien een 
echt ..burgerlijke” kijk op den klassenstrijd. Maar de inzet van 
dezen laatste was nu eenmaal niet de verwerving van dit „burger­
schap”, maar de destructie van den staat als instrument van de 
klassenheerschappij van het kapitaal en met den staat van de 
gehele burgerlijke rechtsonie. Want een historistisch-economis- 
tische visie op de sociale werkelijkheid is met de aanvaarding 
van de klassieke staatsidee en de klassieke idee van het burgerlijk 
privaatre<‘ht onverenigbaar. En dat de verbetering van de positie 
van den arbeider in de „burgerlijke maatschappij” aan den 
klassenstrijd is te danken, is een stelling, die zich in het licht der 
feiten moeilijk laat volhouden. Het orthodox Marxisme zal er 
ook zeker geen prijs op stellen, dat deze verbetering op zijn 
creditzijde w^ordt geboekt.

Wanneer de schrijver dan ook na een vrij uitvoerige confron­
tatie van de klassiek-economische theorie met de Marxistische 
waardeleer tot de conclusie komt:

„Nu treedt de diepere grondslag en het eigen recht der socialis­
tische gedachten duidelijk aan den dag. De burgerlijke denk­
wijze hield zich aan de gegeven orde, die haar vertrouwd was, 
en waarin zij haar beginselen verwerkt wist. Doch de socialisten 
zagen door deze orde en haar natuurlijke sameiihang heen, en 
toonden aan, dat de beginselen niet of niet ten volle verwezen­
lijkt waren” (blz. 131),



223

— dan klinkt dit eerder in den trant van hot „personalistisch 
socialisme” na den tweeden wereldoorlog dan van het werkelijk 
Marxisme. En dit zou dan weer geheel in de lijn liggen van zijn 
vroeger geciteerde uitsinaak: „Wij doen, alsof een bepaald be­
grip, dat ons nu voor ogen staat, zonder bezwaar naar het 
verleden kan worden overgebracht op de plaats, die wij kiezen.”

Het blijkt hier weer, hoe gevaarlijk het voor de sociologische 
wetenschap is met een „ideaal-type staatsburger” te werken. 
Want zulk een ideaal-type is geconstrueerd vanuit een visie op 
de verhouding van „staat” en „burgerlijke maatschappij”, die 
met de innerlijke structuren <ler sociale werkelijkheid geen reke­
ning houdt en de grenzen tussen de werkelijk economisch gequa- 
lificeerde en de niet economisch .^e^waZi^eeerdelevensv^irhoudingen 
op historistische wijze nivelleert. Dit deed ook het Marxisme bij 
zijn opstelling van het type van den „])ourgeoi8”.

Wanneer de heer Soheltema begint in zijn ideaal-typische 
constructie van den naar buiten gekeerden „staatsburger” en 
zijn denkwerebl deze historisch-economistische visie tot uit­
drukking te brengen, dan is het niet te verwonderen, dat hij 
(blz. 111) tot de slotsom komt, dat het historisch materialisme 
als manier van denken eigenlijk bij dezen burger behoort. Een 
wezenlijk critische denksociologie zal daarentegen tot het in­
zicht komen, dat de denkwijze van den mens, voorzover ze inder­
daad door tijdelijk sociale verhoudingen is bepaald, sterk moet 
variëren naar gelang van den aard van de onderscheiden levens­
kringen, waarin hij fungeert, dat dus de denkwijze van den onder­
nemer in het bedrijfsleven van een ander type is dan die van 
den staatsburger, het geziiislioofd of het kerklid „qua talis” en 
deze gezamenlijk weer anders gequalificeerd <lan die van den 
wetenschapsmens.

Voorzover men echter wezenlijk tot de diepste voor-onderstel~ 
lingcn en grondmotieven van de gedaehtenwereld ener periode 
wil doordringen, die de typische denkwijzen binnen de gediffe­
rentieerde levenskringen geineenschappelijk beheersen, mag men 
niet meer met het type van een „staatsburger” opereren, dat 
naar een bepaalde economische theorie en een historistische 
sociologie is gemodelleerd, maar moet men tot de centrale geeste­
lijke drijfkrachten van het menselijke leven boren. Het moderne, 
geestelijk ontworteld. Historisme is daartoe niet meer in staat



224

en komt dus aan een waarachtige zelf-critiek niet toe. De „ideaal­
typische methode”, van onderzoek is tegenover de fundamentele 
twijfel van den schrijver aan het axiomatisch karakter van de 
traditioneel-humanistisclie grondstellingen een „vlucht houding”. 
Hoe ziet nu de heer Sciieltema rechts- en staatsleven in deze 
periode? Het „recht” is voor hem ook hier het recht van de 
„groeiende en bloeiende maatschappij” en dat niet slechts in de 
„burgerlijke gedachtenwereld”, maar ook in feite.

„Ook hier geldt weer, wat hierboven telkens ter sprake 
kwam: door zijn nieuwe instelling jegens de buitenwereld pro­
jecteert de burger ook het recht naar buiten, op de ware werke­
lijkheid. In de tijd van het vorige hoofdstuk had men zich aan 
het bouwen van een eigen orde gezet en daarbij het recht als 
zijn materiaal gebruikt: destijds waren de plannen niet te 
scheiden van de normen die men opstelde en tot gelding bracht. 
De categorische imperativus, de grond, waaro]) de zedelijkheid 
en het recht steunden, was een vorm van ’s burgers denken: en 
het recht behoorde dientengevolge onmiddellijk tot zijn gedach­
tenwereld: tot de vertrouwde sfeer in de vreemde werkelijkheid. 
Doch met deze sfeer verliest het zijn oude plaats. Het is niet 
langer eigen materiaal bij de opbouw: het heeft alleen betekenis, 
het bestaat alleen, voorzover het in de werkelijkheid voorhanden 
is. Als element daarvan wordt het nu oi)ges])eurd en bestudeerd. 
De gegeven orde beantwoordde aan de inzichten van de burger; 
de normen worden niet meer zozeer voor de werkelijkheid ge­
steld, als wel in deze gevonden” (blz. 157).

Ik heb mijn principiële bezwaren tegen deze historiatisch- 
aociologische rechtsbeschouwing met haar tegelijk verengden en 
verabsoluteerden kijk oj) het gedifferentieerde rechtsleven hier­
boven reeds uitvoerig uiteengezet en behoef ze dus niet te her­
halen. Ik w'il thans het volle licht laten vallen op de belang­
wekkende toepassing, die de schrijver aan die visie geeft.

„De nieuwe manier van denken brengt” volgens hem „met 
zich mede, dat het recht nu als element van de werkelijkheid 
wordt gezien, in de eerste plaats wordt waargenomen, voorzover 
het in die werkelijkheid als oorzaak van gevolgen optreedt. En 
werkelijke gevolgen zijn thans: onmiddellijke, tastbare of zicht­
bare gebeurtenissen. Tegelijk met de normen, die te zamen een 
orde vormen, is gegeven het zich gedragen overeenkomstig, het 
zich houden aan die normen door hen, die onderdaan en lid zijn



226

van (U* gemeenschap, waarvoor de orde geldt. Maar deze eenheid 
van het gedaehtenleven van de leden der gemeenschap en de 
regelen, die op grond daarvan tot recht zijn verheven, wordt 
thans over het hoofd gezien. In de eerste plaats immers wordt 
dit gedachtenleven genegeerd, voor zover het niet, als objectieve 
wetenschap, een voorlopig nog onvolkomen afspiegeling van de 
echte, ware werkelijkheid vormt. En daarnaast wordt ook aan 
de zedelijke wil, als al evenzeer innerlijk bestanddeel, iedere 
echte wezenlijkheid ontzegd. Tegenover de werkelijke motieven 
of doeleinden van die wil wordt deze zelf tot een omhulsel van 
lager, onwerkelijker rang: een toerekeningspunt, een vorm, 
welks inhoud door de werkelijkheid daarbuiten wordt bepaald. 
En ook, wie de wil niet alleen door oorzaken van buiten gede- 
termineei'd ziet, splitst toch bij den handelenden mens direct 
oorzaken en gevolgen; de zienswijze, die de continuïteit van de 
wil en diens overeenstemming met de gangbare inzichten en 
normen op de voorgrond stelde, had, als onwerkelijk, als niet- 
objectief-wetenschappelijk, afgedaan” (blz. 158).

Voor het materialistisch denken wordt ook de norm pas reëel, 
wanneer ze is overtreden:

„Dan immers geraken, onafhankelijk van de wil van hem, die 
heeft gehandeld, de op overtreding gestelde sancties in werking: 
dan ziet men de uitwerking der sancties als het gevolg van de 
gelding der norm. Men gaat thans onderscheiden tussen norm 
en sanctie. Overtreding van de nonu wordt thans als normaal 
aanvaard: juist door haar sanctie wordt de norm tot werke­
lijkheid”.

Hiermede samenhaiigeiid ziet de schrijver ook de scherpe 
onderscheiding tussen zedelijke en rechtsnormen, waarbij de 
eerste als categorische eigenlijk geen onderwerp van een moderne 
ervaringswetenschap kunnen zijn en alleen de laatste als liypo- 
theiisehe als zodanig kunnen gelden (ih.).

Beu dergelijke algemene typering van het „recht” dezer 
periode, die eerder een typering van het „juridisch denken” mag 
worden genoemd, is zeer karakteristiek voor ’s sclirijvers me­
thode van behandeling. Zonder enige precisering van juridische 
theorieën en auteurs, roept zij bij den in de ontwikkeling van de 
19® eeuw'se rechtsdogmatiek geschoolden lezer een geheel com- 
I)lex van associaties op: de innerlijke uitholling van de wilsleer 
van V. Savigny in de paudectenliteratuur sinds de tweede helft 
der vorige eeuw, haar formalisering in v. Jherings’ „Interessen-



226

jurispriidenz”, Binding’s normen-tlieorie en de op deze gegronde 
leer van het subjectieve recht bij Thon, Kelsen’s logiftcering 
van den wil tot logisch toerekeningspunt en zijn theorie van 
den „E<*olit8satz” als Ixypolhetisch, a<lre8-loo8 logisch oordeel 
van den vorm „Wenn A . . .: soll B) enz. enz.

Inderdaad, hier toont de ideaal-typische methode ook haar 
sterke keerzijde! Zij is zeer suggestief en roept een gehele ge­
dachtenwereld op, die men in zo kort bestek onmogelijk gede­
tailleerd kan te berde brengen. De vraag is weer alleen, hoever 
de draagwijdte van deze tyjxering strekt, of ze inderdaad ook 
het recht zelve van «leze periode raakt en zo ja in welken om vang.

Schrijver kent haar een alomvattende betekenis voor het recht 
toe. De vrijheid van den burger was van een innerlijke tot een 
uiterlijke geworden: de belangstelling was in de eerste plaats 
op de werkelijke basis van de vrijheid, op de eigen (economische) 
machts-sfeer gericht. En het recht wordt nu van lioeder <ier 
vrijheid tot een inbreukinaker daarop. Dit geldt dan in ’t bij­
zonder voor het nieuwe, door den klassenstrijd in het leven 
geroepen (?), „sociale recht”, dat voor de burgers veelal geen 
innerlijke gezag hiwl, en dat zijn plaats naast de oude burgerlijke 
codificatie was gaan innemen. Dit nieuwe r(*cht droeg voor hen 
een bij uitstek hypothetisch karakter. Het bestond uit normen, 
welker opvolging in ieder concreet geval werd bepaald na over­
weging van de voor- en nadelen, waaronder te begrijpen de in­
treding van de op niet-nakoming gestelde sanctie. Maar volgens 
den schrijver was dit eigenlijk met de burgerlijke houding tegen­
over alle recht van «leze periode het geval. De innerlijke samen­
hang tussen den burger en zijn recht was in deze periode ver­
loren gegaan: het moest nu uit de werkelijkheid worden gevonden 
en beschreven. En bij deze nieuwe, min of meer materialistische 
wijze van werken is volgens hem de onderscheiding tussen norm 
en sanctie van principieel belang.

Do historische wetsinterpretatie, die de bedoeling van den 
wetgever uit de bronnen, waaruit de ontwerper putte en uit de 
parlementaire beraadslagingen tracht oi) te sporen, wordt in 
dezen tijd volgens den schrijver min of meer teruggedrongen, 
omdat zij niet meer past in de opvatting van het recht als deel 
van de objectieve werkelijklieid, en de dogmatisch-constructieve 
methode krijgt den voorrang.



227

ïlet is intussen merkwaardig, dat hij ook de aan deze dogma- 
tisch-constructieve methode tegengestelde zienswijze, die van­
uit de door het recht beschermde belangen de wet wil interpre­
teren, in hetzelfde Ii(*ht ziet. De teleologische interpretatie- 
methode is dus volgens hem uiting van dezelfde „materialis­
tische” denkwijze als de „coiistructief-dogmatische”. Dit wil 
zeggen, dat ’s schrijvers sociologische verklaringsmethode ook 
hier blijkt te falen. Want wie twee lijnrecht tegenovergestelde 
rechtsopvattingen uit dezelfde, ideaal-typische denkwijze gaat 
verklaren, verklaart geen van beide. De constructief-dogmatische 
methode is bovendien allerminst typisch voor de liier beschreven 
periode. Zij gaat terug oj) de post-glossatorenschool! Zij herleeft 
in Puchta’s „Begriffsjurisprudenz”, die aanvankelijk door 
V. Jhebing zelf wordt aangehangen en w'aarvoor deze in den 
derden band van zijn Geisi des römischen ReeMes (1858) een ge­
hele methodiek ontwierp. Dit alles was allerminst uiting van 
een materialistische, op het zinnelijk w'aarneembare gerichte, 
denkwijze. Wanneer later de school van Gerber en Laband deze 
methode in de staatsrechtstheorie gaan introduceren, dan doen 
zij dit met de uitgesproken bedoeling, dezen tak der rechts­
wetenschap tot het peil van den civilistischen te verheffen. Niet 
in deze methode — afgezien van haar w'aarde in ’t algemeen — 
school een veruiterlijking van het juridisch denken, maar alleen 
in de positivistische wending, die zij in laatstbedoelde school 
onderging en waartegen reeds Gierke in zijn Gmndbegriffe des 
Staatsrechts zijn ernstige waarschuwing richtte.

Als uitdrukking van liet in deze periode ineengroeien van het 
naar buiten gekeerde burgerlijk denken en de sociale werkelijk­
heid ziet de schrijver ook de geleidelijke groei van nieuw' recht 
buiten de w'et en in verband daarmede het verlies van de mono­
polistische positie van het gecodificeerde recht der vorige periode 
en de toenemende betekenis van het jurisprudentierecht. Het 
meer formalistisch karakter van het recht der vorige periode 
maakt plaats voor een groteren invloed van de beginselen van 
goede trouw' en billijkheid. (Dit is toch waarlijk geen uiting van 
een min of meer materialistische denkwdjze!) Zodra men achter 
de woorden der wet naar de beschermde belangen en hun onder­
linge afweging gaat zoeken, gaat de rechter do w'ettelijke be­
palingen veelszins ombuigen gelijk hij in ieder geval juist acht.



228

En ook in de geleidelijke omvorming der maatschappelijke 
structuur en de daarmede sameiihaiigeiide betekenis van de op­
komende belangenorganisaties gaat de rechter oen leidende rol 
vervullen.

Hier had de schrijver, zo hij inderdaad een critisch-sociolo- 
gische onderzoekmethode gevolgd had, nu een dankbaar gebied 
gevonden voor de analyse der zich in toenemende vervlechting 
dooreenstrengelende sferen van het niet-burgerlijk privaatrecht 
met het burgerhjk recht en het publiek recht. Maar dit komt in 
zijn historistische werkelijkheidsvisie natuurlijk niet aan de orde. 
Nergens toont de schrijver iets van dezen voor zijn onderzoek 
toch fundamenteel belangrijken stand van zaken te hebben ge­
zien. Het burgerlijk privaatrecht omvat in deze nivellerende be­
schouwing het gehele privaatrechtelijk terrein en zo vervagen 
voor hem vanzelve ook de constante structuurbeginselen van 
deze rechtssfeer en ziet hij de laatste in de besproken periode 
eigenlijk van grondslagen veranderen. Het ideaaltype van het 
„naar buiten gekeerde staatsburgerdom” in zijn historistisch- 
genivelleerden zin blijft voor hem ook hier de sleutel voor het 
openen van het inzicht in de ontwikkeling van heel het rechts­
leven en van de juridische denkwijze van dit tijdvak.

Dit blijkt duidelijk uit hetgeen hij opmerkt over de „herleving 
van het natuurrecht” in het laatst der vorige en het begin der 
XX® eeuw. De belangentheorie liet de rechtsleer in den steek, 
zodra tegengestelde belangen of belangengroepen om erkenning 
en bescherming vragen, zodra arbeiders of machtige trusts hun 
w'ensen willen doordrijven tegen het verzet van de andere burgers 
in. Daarom moest het nu komen tot een herleving van het na­
tuurrecht, om in deze leemte te voorzien:

„De bloeitijd van de objectieve w'etenschappelijkheid gaf, 
als gezegd, aan het denken hetzelfde zelfvertrouwen, als het 
in de periode van de scholastiek of van de heerschappij der 
natuurlijke rede bij de humanisten had bezeten. Het ligt dus 
voor de hand, dat ook nu het natuurrecht weer ten tonele ver­
schijnt, en dat men uit de gegeven of vooronderstelde natuur 
een systeem gaat ophouwen” (blz. 171).

Dit is wel een zeer misleidende karakterisering van de lüer 
bedoelde „renaissance du droit naturel”.

Het gaat hier toch om een uiterst gevarieerd verschijnsel, dat



229

uit zoer verschillende gedachtenstromiiigeii opkomt. Maar ner­
gens is het, gehjk de schrijver meent, de uitdrukking van dat 
zelfvertrouwen in de natuurlijke rede, die tot ophouw van 
„systemen” drijft, gelijk in de aprioristische natuurrechtsleer 
van een GROTn^s, Pufendorff of Wolff. Daarvoor is de his- 
toristische denkwijze reeds veel te diep doorgedrongen. Het gaat 
steeds om een „variabel natuurrecht”, in het ■wisselend rechts­
gevoel of hoogstens in een formeel gevatte rechtsidee gegrond, 
en dit neemt in de ..vrije rechtsheweging”, met haar benadruk­
king van de „Werturteile und Willensentscheidungeii” eer een 
irmiionalistiHcJi karakter aan.

Het is overwegend aan een historisch-soeiologische denkwijze 
georiënteerd, die voor het klassieke pis naturaïe als grondslag 
voor het burgerhjk privaatrecht nauwelijks begrip meer bezat. 
ScHELTEMA ziet het echter aldus, dat in de herleving van het 
natuurrecht zich de splitsing der burgerlijke maatschappij in 
de burgerlijke en de socialistische delen reflecteert:

..Als natuur van het recht kwam allereerst in aanmerking de 
oude burgerlijke opvatting van dit laatste. In die zin strijdt het 
tegen de natuur iemand niet aan zijn gegeven woord gebonden 
te achten of zijn vrijheid om zijn rechten te gebruiken en overeen 
te komen, zoals hij wil, meer dan strikt noodzakelijk te beperken. 
iNIeer nog tot het wezen van het recht naar burgerlijk inzicht 
behoorde Kants’ categorische imperativus ... i)e gelijkheid 
van de burgers voor de wet, het denkbeeld, dat voor allen het­
zelfde recht gold, dat de wet allen gelijkelijk bond, behoren tot 
deze sfeer. Deze gedachte wordt in den gee.st van het in de buiten­
wereld oi)gaande denken uitgewerkt. Men plaatst thans het 
distributieve karakter van het recht op de voorgrond, en ver­
langt, dat het een zekere gelijkheid of evenredigheid zal be­
trachten, hetzij in het omslaan van lasten of in het verdelen 
van baten, hetzij in de mogelijkheid voor de toekomst of de 
kansen, die voor ieder worden geopend. Ook zij die in socialis­
tische of communistische geest ieder een min of meer gelijke 
plaats in de gemeenschap wilden toekennen en hem een aan zijn 
arbeid of zijn behoeften evenredig a.andeel in het gemeenschap­
pelijk geproduceerde wilden doen toekomen, nemen daarbij de 
natuur van het recht tot grondslag ... In onze gedachtengang 
zou men kunnen zeggen, dat de aanvankelijke natuurlijke een­
heid der rechtsorde thans in twee natuurlijke wezenheden uiteen 
gaat vallen, die ieder overeenstemmen met een deel der nu als 
fundament dienende substantie of werkelijkheid (blz. 172).



230

Dit 18 weer tyiiisch historistisch gedacht! Het klassieke bur­
gerlijk uatuurrecht behoorde, gelijk reeds Hugo de Groot het 
in de Prolegomena van zijn „De iure belli ac pacis” zag, niet 
tot het terrein van de jusiitia distributiva, maar uitsluitend 
van de jiistitia eommutaiiva. Dit was in wezen ook voor Kant 
zo, al gebruikt hij den eersten term, waar hij de commutatieve 
bedoelt, voor het door den burgerlijken rechter aan de individuen 
toebedeelde recht.

De „distributieve gerechtigheid” in den door den schrijver 
bt‘doelden zin, Ixdioort echter tot het gebied van het publiek- 
sociale recht. Wanneer de schrijver nu eenvoudig de klassiek­
burgerrechtelijke idee van het natuurrecht „in de geest van het 
in de buitenwereld opgaande denken”, zich laat uitwerken als 
een distributieve gerechtigheid, en dit blijft zien als de in wezen 
oude, burgerlijke opvatting, dan blijkt daaruit slechts, dat voor 
hem de grenzen tussen burgerlijk privaatrecht en sociaal pu­
bliek recht volkomen vlottend zijn.

Bepaald geforceerd is de sprong, die de schrijver onmiddellijk 
daarop maakt naar de anti-natuurrechtelijke positivistische 
rechtstheorieën, die oi) de zelfde \\ijze uit de naar buiten ge­
keerde gedachten wereld van den staatsburger worden verklaard 
als het herleefde natuurrecht! Dit neemt niet weg, dat hij vanuit 
zijn sociologischeii gezichtshoek herhaaldelijk een zeer oorspron­
kelijke visie op deze theorieën geeft. Zo trof mij b.v. dat hij in 
Duguit’s en Kelsen’s prijsgave van het begrip subjectief reclit 
(de schrijver zelf noemt weer geen auteurs, maar spreekt onper­
soonlijk van „men”) een bewuste vlucht ziet uit de tegenstrijdige 
gedachtenwerelden der bui'gers en arbeiders: „men wil niet 
langer van subjectieve rechten, doch slechts van objectief recht 
weten. Alleen op deze wijze plaatst men zich boven het gekrakeel 
der voormannen van bepaalde groepen en richtingen, die voor 
hun belangen opkomen en deze tegen de wensen van anderen in 
willen doorzetten”.

Bij zijn samenvattende conclusie over de ontwikkeling van 
het burgerlijk recht in deze periode ziet de sclirijver in deze 
laatste weder de uitdrukking van het overeenkomstig proces in 
de „maatschappij”. Beide beginnen uit „het raam van hun oude 
karakter te groeien”, zonder dat de burger met zijn naar buiten 
gericht denken deze ontwikkeling innerlijk bijhoudt. Met de



231

opkomst van de grote organisatievorming in de maatschappij, 
die voor individuen bestemd was, begint ook de eenheid van 
het ])urgerlijk privaatrecht te verdwijnen. De organisaties zijn 
in haar machtspolitiek er op uit den rechter uit haar eigen sfeer 
te wen*n. Door arbitrale bedingen e.d. wordt thans op grote 
schaal rechtspraak aan den rechter onttrokken. Een hoe langer 
hoe groter deel van het recht in de samenleving wordt aldus 
vastgesteld en gevormd door hen die van de nieuwe machthebbers 
enigszins afhankelijk zijn. Zo ontstaan naast de gecodiflceerde 
rechtsorde tal van nieuwe kleine rechtsorden zonder eenheid 
van toerekeningspunt. Voor den schrijver is dit groepsrecht 
slechts een kwestie van machtsvorming der groepen in de maat­
schappij. ALs ik hem goed begrepen heb, ziet hij er slechts een 
desintegratieproces in van het burgerlijk recht. Voor den eigen 
iimerlijken aard van dit groepsrecht heeft hij geen oog.

Het best geslaagde deel van dit hoofdstuk is m. i. weer de 
typering van den staat dezer periode. Dit ligt ook in den aard 
der zaak, omdat de schrijver zich hier geheel kan concentreren 
op de beschrijving van de liquidatie van <le restauratie-elementen 
der vorige periode en de doordringing van het gehele staats­
wezen door de burgerlijke gedachtenwereld, zonder dat hier de 
bezwaren der door hem gevolgde ideaal-typische methode zich 
in die mate doen gelden als waar hij zich aan de typciring van 
de gehele denkwijze en het gehele rechtsleven met zijn gecom­
pliceerde ineenstrengeling van typische structuren waagt. Hij 
laat hier zien, hoe de burger geleidelijk den staat verovert. „Nu 
de burger één wordt met zijn buitenwereld en al wat zich laat 
denken tot object van het denken, met name van de objectieve 
wetenschap wordt”, kan de vroegere afscheiding tussen staat 
en maatschappij, die ook den burger belemmerde in het be­
treden van „het lieilige, voor het gewone denken niet toeganke­
lijke domein van de staat”, geen stand meer houden. Gelijk 
in de maatschappij de vroeger van het reële private burger­
schap verstokenen zich geleidelijk dit burgerschap weten te 
verwerven, zo vervaagt thans ook de oude liberale tegenstelling 
tussen actieve en passieve staatsburgers op staatkundig gebied 
(Kant, Guizot). Zo beweegt zich de ontwikkeling van het kies­
recht in democratische richting, w^aarbij ook de emancipatie der

HermanDooyeweerd.nl



232

vrouw niet mag worden vergeten. Geleidelijk wordt ieder, geheel 
afgezien vaii zijn bijzondere positie in de maatschappij, als actief 
staatsburger en dus als kiesgerechtigd beschouwd.

Op deze wijze werden de Staten-Generaal steeds meer tot de 
vertegenwoordiging van het volk in den nieuwen zin. De vroegere 
scheiding tussen burger en overheid begint te vervagen, naar­
mate de overheid zelve een burgerlijk karakter aanneemt en de 
scheiding tussen de vroegere regentenklasse, die op het behoud 
van het gerestaureerde deel der oude staatsinstellingen bedacht 
was, en de overige burgers wordt doorbroken.

Wat de schrijver hier bedoelt, is door Maitrice Hatjriotj ge­
karakteriseerd als het proces van de incorporatie van de in­
stitutionele idee van den staat in het volk.

De invoering van de politieke verantwoordelijkheid der mi­
nisters tegenover de volksvertegenwoordiging is wel het be­
langrijkste element van de grondwetsherziening, die deze burger- 
overwinning vastlegt.

Zij bereidt den groei van het parlementaire stelsel voor.
Ook het administratieve beleid der regering komt daardoor 

in de sfeer der openbaarheid. De auteur beschrijft hier eigenlijk 
hetzelfde proces, dat door Mikkine Guetzewitch dat van de 
„rationalisation du pouvoir” werd genoemd (zie diens Les nou- 
veUes te^idimces du droit constitntionel Paris, 1931), en hij duidt 
dit geheel in de lijn van zijn algemene typering van dit tijdvak.

Interessant, schoon niet geheel bevredigend, is de wijze, waarop 
hij het materiële wetsbegrip in dit gedachtenkader plaatst. Al 
had de overheid overeenkomstig de oude grondwet de bescherm­
de belangen der burgers ook ontzien, nu deze zich zelf ook in 
de sfeer van den staat op den voorgrond plaatsen, was het te 
verwachten, dat zij een gewichtig deel van de staatstaak zouden 
opeisen voor het orgaan, waarmede zij zich het nauwst verbon­
den gevoelden, voor den wetgever. Voortaan zal diis niet slechts 
op een beperkt gebied, doch over de gehele linie de functie van 
denwetgeverdoor den aard van do te regelen materie zijnbepaald, 
dn zal derhalve de regering niet zelfstandig tot het stellen van 
voorschriften op dit terrein van de materiële wet bevoegd zijn. 
De functies van wetgever en bestuur worden thans zo scherp 
mogelijk gescheiden. En deze scheiding werd uiteraard getrok­
ken op grond van de gedachtenwereld der burgers:



233

„Had in de oude tijd het inwilligen van beden hen het meest 
geraakt, thans oordeelden zij, dat zij in de eerste plaats werden 
getroffen door die voorzieningen, die op hun eigen domein in­
breuk maakten . . . Het absolute belang van de beslissing vormt 
niet zozeer het eriterium: bij liet verklaren van oorlog of in het 
algemeen bij de buitenlandse betrekkingen werd de wetgever 
bijv. niet direct ingesehakeld, tenzij bij verdragen, bepalingen 
of veranderingen „wettelijke regten betreffende” — d.w.z. in het 
algemeen die, welke in de sferen der burgers ingrepen — werden 
vastgesteld” (blz. 191/2).

Er schuilt ongetwijfeld een kern van w'aarheid in deze voor­
stelling. Maar in Scieeltema’s eigen soeiologisch-historischonge- 
daehtengang past ze tocli niet geheel. Het materiële wetsbegrip is 
zeker niet, gelijk de schrijver meent (blz. 196), eerst door Laband 
uitgevonden. Het wortelt diep in de natiiurrechtelijke gedachten­
sfeer der XVIII® eeuw. Rousreau gaf er de eerste scherpe for­
mulering aan in zijn primapiële onderscheiding van de „loi-’, als 
uiting van de op het „salut public” gerichte en op de principes 
der vrijheid en gelijkheid gegronde „volonté génëral”, en het 
„décrct”, dat als bestuursdaad van den magistraat slechts op 
bijzondere gevallen kan slaan en aan de wet onderworpen is. 
De trias-politicaleer was een tweede factor, die tot een mate­
riële opvatting van de wet kon voeren (vgl. het bekende arrest 
van den H. R. van 13 Jan. 1879 W. 4330). In de restauratie­
periode wordt het natuurrechtelijk wetsbegrip eigenlijk slec^hts 
in het grondwettelijk codificatie-artikel doorgevoerd. Dit raakte 
inderdaad <le burgerrechtelijke sfeer der burgers. In Laband’s 
en RuYS’ theorie is de natuurrechtelijke grondslag van het ma­
teriële wetsbegrip vervallen en wmrdt — in de lijn hunner posi­
tivistische formeel-juridische methode, die door Kelsen slechts 
tot de consequenties zou worden gevoerd — eigenlijk slechts 
een formeel criterium gegeven: wet in materiëlen zin is iedere 
de burgers bindende positieve rechtsregel („Rechtssatz”). Dit 
paste geheel in de tweede ontwikkelingsphase van de moderne 
rechtsstaatsgedachte: de idee van den formelen rechtsstaat. Van 
beperking tot een bepaalde materieel omsclireven rechtssfeer 
der burgers (als b.v. in het burgerlijk privaatrecht) is hier dus 
geen sprake meer. Gelijk bekend, had Laband aanvankelijk een 
bijzondere bedoeling met zijn nieuwe leer. Hij wilde in zijn werk 
over het „Budgetrecht” op grond van zijn soiivereiniteitsbegrip



234

aantonen, dat de Koiiiiig bevoegd is ook uitgaven buiten de be­
grotingswet om te doen, omdat deze wet geen wet in „mate- 
riëlen zin” is.

In dit licht bezien, is het niet duidelijk, wat de heer Schel- 
TEMA bedoelt met het „eigen domein” der burgers, dat men 
in dit nieuwe materiële wetsbegrip bedoelde te beschermen. 
Ten onzent is het grondwettig criterium sinds 1887 slechts: 
„bepalingen door straffen te handhaven” {niet mede de door 
polüiedwang gesanctioneerde gelijk de sclirijver ten onrechte 
meent). Daarin is een „eigen domein”’ der burgers toch moeilijk 
te lezen. Maar ’s schrijvers’ ideaal-typc „staatsburger” blijft 
zulk een „eigen domein” impliceren en zo concludeert hij:

„In zekere zin wordt aldus de oude scheiding tussen staat en 
maatschappij toch gehandhaafd. De wetgever behoeft zich daar­
aan niet te storen; maar de executieve is door de leer van het 
materiële wetsbegrip gedwongen, de gegeven maatschappelijke 
orde en met name de omheinde sferen der burgers te ontzien: 
hier mocht zij slechts met inachtneming van, ter uitvoering 
van wetten of rechterlijke uitspraken ingrijpen” (blz. 192).

Inderdaad omvatte Laband’s materieel wetsbegrip natuur­
lijk formeel ook liet gecodiftceerde recht. Maar deze garantie 
behoefde niet eerst door het nieuw'e materiële wetsbegrip te 
worden gegeven. Zij was van natuurrechtelijken huize en reeds 
in de vorige periode in de gi'ondwet opgenomen!

In het vervolg zijner uiteenzetting neemt de schrijver zijn 
constructie van een „eigen domein der burgers”, dat in het 
materiële wetsbegrip zou zijn vervat, dan ook implic.ite weer 
terug en vervangt haar door „het eigen domein van de wet­
gever”:

„Niet meer door hun machtsevenwicht”, (nl. van de drie 
machten), doch door het materiële wetsbegrip; door de afbake­
ning van het eigen domein van de wetgever, wordt de burger 
beschermd; doch tegen het deel van het wetgevende orgaan, dat 
het als zijn vertegenwoordiging beschouwde, was geen bescher­
ming meer nodig ... De oude staatsmachten groeien zo uit hun 
geïsoleerde positie weer tot een eenheid. De sferen der burgers 
worden nu ook niet meer tegen, maar in de staatsorde be­
schermd” (blz. 195).

Dit punt wordt door den scliryver in § 142 op een wijze uitge-



235

■werkt, waaruit nog eens duidelijk blijkt, hoe voor zijn onder­
zoekmethode burgerlijk recht en staat bloot historische ver­
schijnselen zonder constante structuur zijn:

„Wanneer door de ontwaakte belangstelling en de politieke 
invloed van de staatsburgers de sferen van staat en maatschappij 
niet meer streng gescheiden zijn, verliest het recht der maat­
schappij, het burgerli]k recht, ook zijn aureool van heiligheid, 
van onaantastbaarheid voor de staat. .. De rol van de wet­
gever was nu veranderd. Het was niet meer voornamelijk zijn 
taak, de staatsburgerbeginselen voor het maatschappelijk leven 
te formuleren: het staatsbeleid zelf wordt nu door de wetgever 
bepaald. De maatschappij met haar recht is voor de wetgever 
niet meer a priori: deze inaat8chap])ij gaat hem zeer ter harte, 
maar een verbod om haar structuur te v(*randeren, een gebod 
om alleen voor te schrijven, wat reeds in de maatschaiipij stil­
zwijgend wordt aanvaard, wat de natuurlijke orde medebrengt, 
geldt voor hem niet langer” (blz. 222).

Daar het recht nu gezien wordt als gesanctionnecrd belang en 
kapitalisten en arbeiders tegengestelde belangen hebben, moet 
de wetgever een keuze doen en eigenmachtig den regel stellen. 
D.w.z. dat voor den schrijver het burgerlijk privaatrecht tegelijk 
met de „maatschappij” van structuur verandert. Dit past ge­
heel in de historisch-economistisehe opvatting van het burgerlijk 
recht als liet recht der economisch gequalihceerde maatschappij.

En hetzelfde geldt dan in deze gedachtenlijn voor den staat. 
De staatsleer gaat nn den staat opvatten als „consolidatie van 
bepaalde maatschappelijke machten” en de schrijver ziet dit 
als (ie noodzakelijke eonsecpientie van de in deze periode over­
heersende sociologische reelitsleer van v. Jiiering (bedoeld is 
die van v. Jhering’s laatste periode): „is het recht een van 
staatswege erkend belang, zo bepalen de erkende belangen — en 
de daarbij behorende belanghebbenden — omgekeerd de staat” 
(blz. 223).

De hberale staatsleer zag den staat als behartiger van het 
algemeen belang, het gemenebest. Maar in den belangenstrijd 
tussen kapitaal en arbeid w'ordt het „algemeen belang” een 
woord zonder zin: „Het algemeen belang van de staat is gelijk 
aan het bijzonder belang van een deel — nl. het dominerende 
der maatschappij” (ib.). En inderdaad, wanneer de sociolo­
gische theorie, die den staat slechts ziet als instrument der



236

klasRe-overheersing in de maatschappij, gelijk heeft, dan. wordt 
het in het normatief structuurprincipe van het staatsinstituut 
geworteld beginsel der „salus publica” zinloos. De schrijver volgt 
deze historistisch-sociologische conceptie w'eer critiekloos en ziet 
ook de staatsleer dezer periode geheel als de uitdrukking van 
de volgens hem plaats grijpende structuurverandering van staat 
en maatschappij:

„Evenals zulks ton opzichte van het algemeen belang het 
geval is, distancieert het algemene staatsbegrip zich van de 
concrete orde, zodra deze het onderwerp wordt van felle maat­
schappelijke en politieke strijd. De kapitalistische maatschappij 
was tot een politieke leuze geworden: daarom kon zij alleen nog 
maar door politici, doch niet langer door de objectief-weten- 
schappelijke denkers met het wezen van de staat in verband 
worden gebracht. De macht, een orde te bepalen en te hand­
haven, wordt thans tot grondtrek van deze” (biz. 224).

Zo wordt volgens hem de leer van de staatssouvereiniteit, van 
den staat als machthebber, als „mit ursprünglicher Herrscher- 
macht ausgestattete Verbandseinheit seszhafter Menschen”, die, 
welke bij dezen tijd 'wel het beste past en ook het meest is aan­
vaard en in ..realistisch’’ biologische uitw'erking tot Kjellens’ 
theorie van den staat als „levensvorm” voert (schrijver ver­
meldt weer geen auteurs). Bij deze theorie past de afleiding van 
de gehele rechtsorde van den staatswil in positivistisch-jiiridi- 
schen zin.

Doch deze theorie kon niet de volheid van de staatsburgerlijke 
gedachtenwereld tot uitdrukking brengen. Zij had slechts een 
beperkten zin: zij stelde den staat uit éóii stuk tegenover de 
belangen van het individu of van een maatschappelijke groep 
in geval van een conflict met anderen, of tegenover die van een 
andere sfeer, en gaf dan aan den staatswil oppermacht. Doch 
dat, wat individuen en groepen gelijkelijk boud, de gegeven 
rechtsorde, kon de staat in dezen tijd niet negeren. Deze zijde 
der zaak wordt thans vooral door de leer der rechtssouvereiniteit 
naar voren gebraclit. Daarmede verzekert men volgens den 
schrijver aan de burgerlijke beginselen en evenzeer aan de 
socialistische idealen een plechtanker, dat van den staat onaf­
hankelijk is. De heer Scheltema toont duidelijk zijn voorkeur 
voor de theorie der staatssouvereiniteit in den door Jellusek



237

bedoelden zin, en hij verdedigt iiaar tegen Krabbe (blz. 232).
’s Schrijver’» schematische karakterisering van de beide tegen­

gestelde theoriën houdt intussen geen rekening met de princi­
piële verschillen, die tussen de verdedigers van elk dezer onder­
ling bestaan. Er is b.v. een principieel onderscheid tussen 
Gierke’s en Jeleinek’s opvatting van de staatssouvereiniteit. 
De eerste, die de autonomie der corporatieve verbanden tegen­
over de staatsalmacht verdedigt, denkt er niet aan alle positief 
recht van den staatswil af te leiden. En evenmin kan men zeggen, 
dat Kelsen, die de leer der rechtssouvereiniteit in een logicis- 
tischen zin verdedigt, daarmede aan de burgerÜjke en socialis­
tische beginselen een plechtanker bedoelde te geven! Kelsen 
wil immers — met doortrekking van Laband’s gedachtenlijn — 
alle „ethisch-poUtische postulaten” uit de zuivere rechtsleer uit­
schakelen !

De schrijver ziet zelf in het uitééngaan der theorieën over 
recht en staat in deze periode een symptoom van het beginnend 
gevoel van hulpelooshcud van den burger als enkeling in de 
schaduw van den steeds machtiger wordenden staat, een gevoel, 
dat zolang de welvaart duurt, soms wat latent blijft, doch in 
de volgende periode tot een innerlijke vervreemding van den 
burger ten aanzien van zijn sociaal milieu zal uitgroeien.

Hetzelfde verschijnsel ziet hij in de divergentie van de rechts- 
philosophische theorieën gedurende dit tijdvak.

* ♦
*

In het derde — verreweg het uitvoerigste — hoofdstuk bereikt 
’s schrijver’s uiteenzetting een werkelijk dramatische hoogte. 
Dit gedeelte is — ondanks vele overbodige herhalingen van het 
reeds vroeger door hem betoogde — wel het meest boeiende 
van zijn boek.

Uit de in het tweede hoofdstuk gegeven schets vloeit, gelijk 
hij zelf opmerkt, zijn visie op den oorlog van 1914, waarmede 
hij de „derde periode” laat aanvangen, van zelf voort.

„Het grootse geheel van de kapitalistische maatschappij in 
volle groei, en van de imperialistische staten, die door hun kolo­
nisatiepolitiek beslag trachtten te leggen op de grondstoffen, 
die hun vrije maatschappij niet kon ontberen, wist de innerlijke



238

tegenstellingen, als die tussen de klassen van de klassenstrijd 
te oversehaduwen, maar kon geniakkelijk door zijn eigen vaart, 
door het gemis aan remmen uit het spoor geraken . . . De staten 
zelf, in hun internationale samenleving, waren niet gebonden 
aan wetten, wier kracht met die van hun interne regelen te ver­
gelijken waren . . . waren voor alle kapitalistische staten zo 
grote belangen betrokken bij de handhaving van de vrede, dat 
op het eerste gezicht een verdere waarborg daarvoor overbodig 
kon schijnen. Het merkwaardige is evenwel, dat, terwijl de maat­
schappelijke ontwikkeling en in het bijzonder ook vaak het over­
wicht of de invloed van bepaalde, economisch zeer krachtige 
groepen op de staatsleiding de imiH‘rialistische staten dreef in 
een richting, waar bronnen van conflicten rijkelijk voorhanden 
waren, in de staten zelf geen rem, geen stuur aanwezig was om 
deze conflicten ... te ontgaan of te omzeilen. Door het noodlot, 
door de eigen innerlijke siruciuur scheen men tot de ondergang, tot 
de oorlog ie iporden gedoemd” (blz. 251/2; ik cursiveer).

Deze catastroplie komt over den burger, die geheel opging in 
de buitenwereld en in het optimistisch geloof in den vooruitgang; 
zij viel buiten het veld van zijn bewuste plannen en berekenin­
gen. De hem plotseling vreemd wordende buitenwereld schijnt 
door onontkoombare, demonische machten beheerst.

Hij kon niet zien, dat de drang naar den wereldoorlog, inder­
daad diep met den staatsburger en zijn staat sameiihing.

Maar, terwijl de individuele burgers hun vertrouwen in de 
maatschappij, waarin zij zijn opgegroeid, nog niet bij den eersten 
tegenslag prijsgeven, beginnen zij, die aan de intussen nieuw 
gegroeide groot-kai)italisti8Qhe maatschappij lei<iing hebben te 
geven, te aarzelen.

„Verlaat men de oude, vertrouwde staatsburger-waurheden 
over de maatschappij, dan voert iedere stap tot meer twijfel en 
onzekerheid. Iedere nieuwe gedachte brengt de afhankelijkheid 
van het gehele maatschappelijk bestel van nieuwe omstandig­
heden aan de dag: de gecompliceerdheid der verhoudingen wordt 
steeds duidelijker, en dientengevolge worden de verhoudingen 
zelf onduidelijk”.

Uitvoerig schetst de schrijver nu het proces van het doorwer­
ken van dezen twijfel en onzekerheid, gepaiu’d gaande met het 
verlies van het innerlijk geloof in de vroegere idealen. Of men 
wilde of niet, op den duur moest de oude houding tegenover de



239

werkelijkheid wel worden opgegeven. Laatstgenoemde stootte 
den burger als het ware van zich af en dwong hem tot vernieuwde 
zelf-inkeer. En bij de analyse van deze fundamentele crisis komt 
de schrijver nu tot zijn eigen visie op het splitsingsproces in het 
„burgerlijk bewustzijn”, die nauwe aanraking8i)unteu heeft met 
hetgeen ik in mijn inleuling als de pathologische splitsing van 
het humanistisch persooniijkheidsi^leaal tengevolge van de 
geestelijke ontworteling van dit laatste aanduidde. Maar voor den 
schrijver gaat het hier slechts om een historiseh’Soeiologiseh 
proces. Hij wijst er op, dat de tegenstelling, die thans in de bur­
gerlijke gedtichtenwereld groeit, van geheel ander karakter is 
dan de vroegere, zoals die zich b.v. in den klassenstrijd open­
baarde. De laatste paste volgens hem geheel in deze gedach­
tenwereld en kon door de burgerlijke orde weer geniakkelijk 
tot een geheel worden verwerkt. De eerste daarentegen kan niet 
meer binnen het kader dezer burgerlijke orde worden overbrugd. 
Het bedoelde conflict berust op den aard van het «ienken, op de 
reacties daarvan op onzekerwording. En het kan derhalve ook 
in beginsel niet door de structuur van een samenleving, door 
een uitwendige orde worden opgevangen.

Het thans sociologisch noodzakelijk geworden afbraakproces 
van het met zijn werkelijkheid zo verweven subject, het op­
geven van al de vertrouwde ideeën en van de bekende wijzen 
van denken en handelen geschiedt nu inderdaad langs den thans 
nog enig mogelijken weg van een splitsing van het burgerlijk 
bewustzijn in twee extreme stromingen, die elkaar niet meer 
kunnen verstaan. Schrijver noemt ze de „radicale” of „revolu­
tionaire” (nationaal-socialisme en fascisme) en de conservatieve. 
Bei<le richtingen sloten elkaar uit, ofschoon ze uit dezelfde 
staatsburger-ideologie waren ontsproten. De schrijver knoopt 
om de eigenaardigheid van dit conflict te typeren aan bij het 
ziektebeeld der schizophrenie:

„Het schizophrene individu schiet niet tekort door de ontoe­
reikendheid van ëën van zijn twee persoonlijkheden, maar door 
het naast elkaar bestaan van beide. Zo moeten wij de beschreven 
ontwikkeling ook niet schrijven op rekening van éën van beide 
partijen, maar op rekening van de staatsburgerorde, die niet 
in staat bleek, de beide richtingen in zich als hogere eenheid op 
te nemen” (blz. 263).



240

Het valt op, dat de schrijver niet zegt bij welke der beide 
stromingen in de „schizophene staatsburgerorde” hij het Bol- 
chewisme zon willen indelen. Men krijgt sterk den indruk, dat 
hij het tot de „conservatieve” rekent, want „conservatief” 
noemt hij voor de derde periode ieder denken, dat ook nu nog 
langs den weg van den klassenstrijd een betere orde iioopt te 
vestigen. Ik geloof echter, dat hij in dit geval evenzeer de geeste­
lijke signatuur van deze anti-humanistischen nazaat van het 
Marxisme zou miskennen als die van Xietzsciie’s philosophie 
van den „Uebermensch”, die hij rustig in de evolutionistische 
lijn van Spencer’s theorie van de „survival of the fittest” en 
in het gedaehtenkader van den vooruitgang plaatst (blz. 275).! 
En deze kortzichtigheid, die m. i. samenhangt met het gemis 
aan een radicaal-critmche methode bij de analyse van de voor­
onderstellingen van het denken over recht en staat, is dan wel 
zeer te betreuren, nu onze cultuur den eindstrijd tussen de 
Westerse en de bolchewistische geestesmachten tegemoet gaat!

De schrijver ziet in de conservatieve denkhouding de „nor­
male”, in de revolutionnaire, die vooral bij de in den eersten 
wereldoorlog overwonnen volkeren opkomt, de „vertwijfelde”. 
Maar de laatste, die het burgerlijk doel: „het herstel van de oude 
welvaart”, evengoed als de conservatieve nastreeft, breekt wel­
bewust het gehele burgerlijk gedachtensysteem met zijn voor­
onderstellingen en w'aarde-oordelen af, om de vrijheid van het 
subject te vergroten.

In dit laatste ziet Scheltebia de „bijdrage, die de revolu- 
tionnairen aan het burgerdom gaven”.

„Daardoor, en door de omstandigheid, dat zij het oppcndak- 
kige eonservatisnie tot een beslis.send conflict en dientengevolge 
tot diepere zelfinkeer dreven, vormen zij een onmisbaar, een 
innerlijk noodwendig element van de geschiedenis der burger­
lijke wereld. Zij zullen de conservatief zijn angst, zijn bekrom­
pen of beperkte houding bewust maken. Ondanks de schijn van 
het tegendeel zijn het de revolutionnairen, die een inzicht hadden 
in de ontzaglijke taak van het subject, dat weer voorop moet 
gaan; en zij grepen ieder middel aan, het willende subject te 
versterken en al wat het kon remmen uit de weg te ruimen” 
(blz. 291).

De schrijver acht — in de dogmatische quasi-natuurweten- 
schappelijke lijn van de 19® eeuw'se sociologische denkwijze —



241

met den teruggang in de economische ontwikkeling het conser­
vatieve en revolutionnaire standpunt eigenlijk vanzelf gegeven 
(blz. 299). Kaar wanneer hij zich aan een meer serieuze analyse 
zet van het gehele hier aangeduide splitsingsproces, treft den 
lezer menige fijne en inhoudrijke typering, die weer getuigenis 
aflegt van den universelen aanleg van dezen auteur en van een 
scherp vermogen tot psychologische indringing in de stof. Dit 
alles leent zich niet voor een korte samenvatting; daarvoor zijn 
’s schrijver’s uiteenzettingen te veelzijdig en variërend, vaak ook 
te kaleidoscopisch aaneengeregen. Tk kan slechts opwekken tot 
lezing.

De schrijver ziet het zo, dat het splitsingsproces begint bij 
den wil en het handelen en zich voortzet in het denken der beide 
stromingen en dat het uiteindelijk resultaat na den tweeden 
wereldoorlog is een bevrijding van het conservatieve denken van 
het juk der oude ideeën en het ontstaan althans van <le moge­
lijkheid, dat de eenheid tussen den burger en zijn werkelijkheid 
weer w'ordt hersteld (pag. 328).

Uitvoerig w'ordt het splitsingsproces vervolgens nagegaan in 
de ontwikkeling der maatschappij: De „harmonie écoiiomi- 
que”, w'elke de klassieke economie voor ogen had gestaan, 
was berekend geweest op een individualistische orde, waarin 
het „algemeen belang” werd gediend, doordat ieder zo goed 
mogelijk binnen het kader der burgerhjke normen zijn eigen 
belang nastreefde.

De machtige groepsvorming in de tweede pc^riode en het daar­
mede gepaard gaande ingrijpen van den machtigen staat ver­
stoorden de vooronderstellingen dezer natuurhjke orde. De ge­
weldige werkloosheid en de elkander opvolgende economische 
crises w^aren niet langer als spoedig te overwonnen ziektesymp- 
tomen te zien. In de moderne ontwokkeiing der theoretische 
economie wordt dus het ’VToegere axioma tot een hypothetisch 
grensgeval, een blote mogehjkheid.

De conservatieven trachten na den eersten wereldoorlog door 
incidenteel overheidsingrijpen de grondslagen der oude indi­
vidualistische burgerlijke orde zo goed mogelijk in stand te 
houden, niet inziende, dat deze fundamenten feitelijk onder­
graven zijn. De revolutionnairen daarentegen bouwen welbe­
wust hun totalitair systeem op, waarin individu en groep tot

HermanDooyeweerd.nl



onzelfstandige instrumenten van de centraal geleide volkshuis­
houding worden gemaakt.

Langzamerhand begint men echter ook in de conservatieve 
landen, door de repercussies van de revolutiounaire totalitaire 
régimes gedwongen, tot dieper overheidsingrijpen zijn toevlucht 
te nemen. En in den tweeden wereldoorlog verlaat de conser­
vatief zijn dromen, overwint hij zijn angst, en doet wat nood­
zakelijk is voor zelfbehoud. Het maatschappelijk leven wordt 
in zijn geheel en al zijn onderdelen dienstbaar gemaakt aan het 
ene doel, «Ie overwinning.

Zodra de conservatief de kracht heeft getoond, zijn innerlijke 
banden te verbreken, verliest de scheiding tussen de conserva­
tieve en revolutiounaire werelden haar zin. De revolutionnair 
wordt nu een avonturier.

De conservatief is nu ook in staat zijn voorbeeld te volgen, 
doch hij doet zulks voorzover het voortbestaan van zijn burger­
lijke orde zulks eist, waartegenover de revolutionnair nog slechts 
de kleine groep, die ten koste van alles haar eigen macht wil 
opbouwen, symboliseert, zijn eigen sfeer tot enige en absolute 
waarde verheft en het geheel, waarvan het een ondenleel is, 
niet ziet (blz. 370/1).

Van de burgerlijke gedachtenwereld uit dient echter volgens 
den schrijver te worden bedacht, dat een in volstrekten zin cen­
traal geleide volkshuishouding niet in haar kan passen, oimlat 
daarin de persoonlijkheid, de eigen geestelijke werkzaamheid 
van het individu, d. i. de eigenlijke grondslag van het burger­
dom wordt miskend.

De ontwikkeling van het sociologisch inzicht heeft ons, zo 
merkt hij op, doen zien, dat de abstracte tegenstelling tusschen het 
autarke individu, waarvan het vroegere burgerdom droomde, 
en het geheel in het collectivum opgaande lid met de werkelijk­
heid in strijd is en dat individu en collectieve groep met elkander 
in noodzakelijke wisselwerking staan. Vermoedelijk denkt de 
schrijver hier aan Tileodok Litt’s phaeiiomenologische uiteen­
zetting in zake de „soziale Verschrankung” van het individuele 
bewustzijn en aan zijn opvatting, dat tenslotte toch alleen de 
individuen de dragers zijn der sociale betrekkingen.

Men mist in Schelïema’s uiteenzettingen echter een wezen­
lijk fundamentele behandeling van het, de sociologie nog steeds



243

verdeeld houdende, thema individualisme en universalisme (men 
zie l)v. zijn beschouwingen over individu en gemeenschap in 
§ 222 en § 22(>) en bovenal van het eigenlijk structuurprobleem 
in de gedifferentieerde samenleving, waarover in de laatste vijf 
en twintig jaren hier te lande van reformatorisch-christelijke 
zijde nieuwe inzichten zipi geopend, die voor het probleem, dat 
den schrijver zelf voor ogen staat, juist van fundamentele l>e- 
tekenis is. Deze nieuwere inzichten had hij juist in zijn laatste 
hoofdstuk niet mogen negeren, omdat dit een periode behan­
delt, waarin de christelijke ge<lachtenwereld begonnen is zich 
weder van de humanistische te emanciperen en zich zelfstandig 
te doen gelden ook bij de o])bouw der na-oorlogse samenleving.

Wat hij thans schrijft over de gegroei<le waardering voor het 
groepsleven in de maatschappij en voor de gemeenschapsge- 
dachte in ’t algemeen bij erkenning van de waarde van het in­
dividu, opent weinig perspectieven voor een overwinning van 
de fundamentele crisis in onze samenleving, onulat op dit ogen­
blik de situatie juist deze is, dat bij de algemene overspanning 
van de gemeenschapsgedachte in de na-oorlogse periode en de 
voort woekering van de historistische denkwijze men geen oog 
meer heeft voor de innerlijke geaardheidsverschillen der levens­
kringen en de betekenis hunner onderlinge vervlechtingen.

. Ook Litt bleef ten slotte universalist in soeiologisehen zin en 
construeerde dus de samenleving vanuit het vooropgezet schema 
van het geheel en zijn delen, al verzette hij zich tegen het on­
tologisch universalisme, dat het collectivum tot een zelfstandig­
heid, een substantie verheft.

Universalisme en individualisme zijn beide onverenigbaar met 
de structurele orde in de werkelijke samenleving, ook met die van 
den jongsten tijd. liet eerste, omdat levenskringen van radicaal 
verschillende structuur en geaardheid niet in een deel-geheel-ver- 
houding te vatten zijn, maar slechts in de figuur der enkaptische 
binding en vervlechting, die de oorspronkelijke competentiesfeer 
der enkaptisch gebonden kringen onverlet laat. Gemeente en pro­
vincie zijn echte delen van het staatsgeheel, omdat haar aard door 
dit geheel bepaald is, en zij kunnen binnen dit geheel slechts 
autonomie bezitten, welker grenzen afhankelijk zijn van de be­
langen van het geheel. Gezin, bedrijf, kerk enz. daarentegen, 
die in aard radicaal van den staat verschillen, kunnen slechts



244

in zgn. territoriale etikapsis in <len staat gebonden zijn. Zij ])e- 
houden in <leze binding een wezenlijke souvereiniteit in eigen 
internen kring, welker grenzen nimmer door het staatsbelang, 
maar door hun internen aard bepaald zijn.

Het individualisme is evenzeer onverenigbaar met de struc­
turele orde in de werkelijke samenleving, omdat het voor echte 
</cwee«.sc^«psverhoudingen geen oog heeft en de levenskringen 
niet naar hun innerlijke structuur, maar slechts naar de uitwen­
dige doelstellingen der zich verbindende individuen kan onder­
scheiden.

Dat het humanistisch denken dit dilemma van indivitlualisme 
en universalisme nimmer wezenlijk te boven is gekomen, heb ik 
in den derden band mijner Wijsbegeerte der Wetsidee omstandig 
aangetoond.

De schrijver, die, gelijk ik reeds herhaaldelijk moest opmer­
ken, geheel in de historistische, de innerlijke structuren der 
levenskringen nivellerende, beschou^vdngswijze van de samen­
leving bevangen is, kan uiteraard, waar hij de rechtsontwikke­
ling der jongste periode beschouwt, slechts een chaotische des­
integratie van de oude burgerlijke orde ontdekken.

Al wat in den jongsten tijd in de sfeer van het recht plaats 
vond, ziet hij voortvloeien uit drieërlei drijfkracht.

„In het rechtssysteem, dat in zijn veruiterlijkiixg zijn innerlijke 
samenhang had verloren, schoten aldus door de subjectiviteit 
niet langer belemmerde onderdelen omhoog. De groei van het 
recht wordt voornamelijk gevormd door al wat zo met negatie 
van oude algemene beginselen aan de dag trad. Daarnaast con­
serveert de con.servatief angstig al, wat hij met de oude wel­
vaart in verband kan brengen, terwijl de rtwolutionnair het 
recht afbreekt om een machtsmachine, mede van mensen te 
maken. De angst van de burger, van beide richtingen, in ver­
band met de ontreddering der maatschappij domineert het 
denken op dit gebied geheel, en leidt tot de twee antagonistische 
houdingen”.

„Het recht, dat aan de drie bovengenoemde krachten: de 
middelpuntvliedende, de conservatieve en de revohitionnaire, 
is blootgesteld, bezit geen innerlijk houvast meer, en groeit 
uiteen. Ook het recht groeit gedachteloos voort; tengevolge van 
de schizophrenie immers kunnen slechts bepaalde eenzijdige 
tendenties hier werkzaam zijn” (blz. 391).

Hetzelfde proces, maar in nog gecompliceerder vormen, ziet



245

de schrijver zich in het staatswezen voltrekken. Het staatsorga­
nisme schoot in de geschetste omstandigheden ten enenmale 
tekort. Het parlement was uitstekend ge.schikt om erkende bur­
gerlijke belangen te registreren en te coördineren, maar het w'as 
geheel onbekwaam, om aan een nieuwe ontwikkeling, die niet 
als resultante van deze belangen kon worden beschouwd, leiding 
te geven. Het was geworden tot een aggregaat van groepsbe­
langen. De Kegering, de overheid, welker regelende macht in 
dezen tijd luxxlzakelijk ten koste van de wet gevende aanzienlijk 
uitgroeit (de practijk der raamwetten met uitgebreide delegatie 
van regelende bevoegdheid aan de Kroon), vindt voortdurend 
de critiek van het parlement op zijn weg.

Ofschoon het zwaartepunt zich weer van de volksvertegen- 
w'oordiging naar de Regering verlegd heeft, is ook de laatste 
niet in staat het zich in de maatschappij voltrekkend proces te 
overzien en een oplossing van grote lijn voor de problemen te 
vinden. In een zekere bijziendheül wordt slechts lapwerk ver­
richt. Ook de ordeningsdenkbeeldeu en de plannen tot bedrijfs­
organisatie ziet de schrijver in dit licht. En zelfs al zouden over­
heid en j)arlement in <lezen tijd een helder inzicht in de ei.sen 
van het ogenblik hebben gehad, dan zouden zij volgens hem 
toch niets liebben kunnen uitrichten w'egens het heersend wan­
begrip der burgers. Want het „weefsel der gegeven samenleving” 
bestond in „de gemeenscluippelijke en gelijkgerichte ideeën der 
burgers over hun orde en over de plaats van den enkeling daarin. 
Deze gemeenschap beoogde de gehele persoonlijkheid van de 
burger met al zijn driften en verlangens, behoeften en werk­
kracht, zijn gedachten en zijn geloof(!) te omvatten en hem 
binnen haar grenzen zoveel mog(*lijk vrijheid van ])ewegiiig, 
zoveel mogelijk speelruimte te geven” (bbj. 418).

Maar thans is dit „sociale w’eefsel” ziek en aan een splijtings- 
en desintegratieproces onderworpen. Ieder individu en iedere 
groep denken in de gegeven omstandighed<‘n ontwrichtend en 
werken dus mede aan de ontbinding en de chaos.

Duidelijker kan ’s schrijver's universalistische kijk op de 
samenleving, die geheel in de lijn van het Historisme ligt, niet 
worden geformuleerd. Zij is in de verhistoriseerde humanistisch- 
burgerlijke levensvisie geworteld. En nu de samcuüeving de sig­
natuur dezer levensvisie begint te verliezen, ziet de schrijver 
slechts ontbindings- en desintegratieverschijnselen.



Door (leze ln'il ziende, moet men inderdaad dit beeld krijgen. 
Maar Ijehoort liet niet in de eerste plaats tot de eritisehe zelf­
inkeer van het denken de bril te keuren, waardoor men waar­
neemt? De fundamentele crisis in het humanistisch denken over 
recht, staat en maatschappij is nog ni(*t identiek met de ont­
binding onzer Westerse samenleving!

Vanuit deze kort weergeg(*ven visie beschrijft Öcheltema dan 
w’eder de ..schizophrene splitsing” in het staatsw'ezen, die tot 
twee, elkander niet meer verdragende, staatstypen, het conser­
vatieve en revolutionnaire voert. In den jongsteii wereldoorlog 
gaan dan, met de bij hen behorende opvattingen, beide eenzijdige 
staatstypen te gronde. T(*g(‘lijk ontstaat een V(‘.rnieliug en chaos, 
gelijk alleen de burger die tew'eeg kon brengen. Groter dan ooit 
te voren is nu de afstand tussen dezen en zijn oude welvaart. 
Eu ook hier ziet de schrijver een glimp van hoop voor de toe­
komst: „Daardoor groeit de kans, dat het uit zijn eenzijdigheden 
gedreven denken weer de leiding zal nemen, en dat men niet 
langer achter de burgerlijke wereld aan naar de ondergang blijft 
gaan” (biz. 440).

Met een korte lieschouwing over de rechts- en staatsleer dezer 
periode en een samenvattende conclusie voor het lualen besluit 
het proefschrift. Wat de eerste betr(*ft, de schrijver was Ix^grijpe- 
lijkerwdjs in verlegenheid, theorieën aan te voeren, die speciaal 
voor de pc'riode sinds 1914 karakteristiek zouden zijn. Kelsen’s 
„Kormlogik” en Smend’s „Der 8taat ah Iniegraii(m’\ die hij 
bijzonder naar voren brengt, bcdioren geheel tot de door hem 
geconstrueerde vorige periode en de nationaal-socialistische en 
fascistische lit(;ratuur bespreekt hij niet.

Ook m.i. komt in Kelsen’s en Smend’s theorieën de funda­
mentele crisis in de {humanistische) rechts- en staatsleer tot 
openbaring. Maar deze crisis zet dan ook veel vroeger in, dan de 
schrijver meent.

In de korte slot])eschouwing trekt Scheltema de volgende 
conclusies uit zijn onderzoek: de gegeven orde, of, gelijk hij 
uitdrukkelijk er aan toevoegt, het Icarakter der gegeven orde 
Indioeft algehele wijziging, omdat dit beantw'oordt aan een 
werkelijkheid, die niet meer aanwezig is en geen rekening houdt 
met de huidige realiteit. Dit duidelijk bewuist te maken acht hij 
de taak der wetenschap. En deze laatste kan volgens hem nog



247

een tweede bijdrage leveren. Zij kan scherp <le keus bepalen 
tusschen wat overboord kan worden gezet en wat waard is m 
een herschapen vorm behouden te blijven. Als een fundament 
van de oude orde werd gevonden de enkeling en de vrije sfeer, 
met de substantiële basis, die hem werd gelaten: de kracht en 
de hechtheid van het geheel bleek in lioge mate toe te nemen 
door een bouwsel, dat ahlus de talenten en energie der enkelingen 
zoveel mogelijk ten bate van de gemeenschap doet strekken. 
Het is volgens schrijver duidelijk, dat in de gewijzigde verhou­
dingen de oude plaats van den enkeling, die reeds verloren is 
gegaan, niet kan worden gehandhaafd. „Doch een andere vraag 
is, of men niet moet ijogen, bij het langzaam en zorgvuldig op­
bouwen van een nieuwe orde, <ie enkelingen een plaats te geven, 
die het geheel ten goede komt” (blz. 456).

Voor het bonte weefsel der sociale groeperingen heeft de 
schrijver wel oog, maar hij beziet het met den typischeii blik 
van den modernen historist, die geen constante structuur­
principes en daarin gewortelde oorspronkelijke competentie- 
sferen meer kan aanvaarden.

„Aldus wordt het gewirwar van groeperingen, van staten, van 
eenheden op grond van bloed- of aanverwantschap, van gemeen­
schappelijke ruimtelijke elementen, van een overt^enkomstige 
opleiding of ontwikkeling, beroep of bedrijf, of van een gelijk­
soortige neiging tot sjant of spel, tot gezelligheid of afzondering 
gegroend of gebaseerd op factoren van economische, sociale, 
politieke of religieuze aard — om nog te zwijgen van de hier niet 
genoemde — voorshands als gegeven aanvaard. En voor wie in 
de nacht der objectiviteit aldus van de verte uit toeziet, zijn alle 
groeperingen eender (!): het zijn alle „staten” ... zij zijn alle 
gelijkwaardige elementen van die werkelijkheid, die men al kent, 
alvorens haar te bestuderen” (blz. 447/8).

Schrijver \indt deze nivellerende sociologische beschouwing 
der groepen „een grote vooruitgang” in vergelijking niet de oor­
spronkelijke individualistische manier van denken. Doch in de 
richting, waarheen de burger thans moet gaan, voert zij volgens 
hem niet. Want zij behoort nog steeds tot de overgeleverde en 
thans uitgeleefde vooronderstellingen van zijn denken en de 
daarbij behorende, thans verdwenen, werkelijkheid. Thans zijn 
alle gemeenschappen allerminst gelijkwaardig.



248

„Ku is het bovenal de staat, die tot de staat bij uitstek moet 
worden geproclameerd: niet van de verte, wegens een gegeven 
uitzonderlijkheid, doch van binnen uit, door wie hem en de vele 
groeperingen, die hij omvat of mede herbergt, tot een nieuwe 
orde poogt te vormen” (ib.).

De staat, die geen oude scheidsmuren van levenssferen meer 
eerbiedigt, is inderdaad het enig plechtanker voor velen, die in 
de crisis van het moderne Historisme van hun geestelijken wortel 
zijn losgeslagen! Van de christelijke gedachten.stromingen en 
practische actie, welker vernieuwde betekenis in de huidige crisis 
hij even aanroert (zie biz. 452), verwacht de schrijver geen 
baat voor de taak van de wederopbouw. Daarvoor zijn zij 
volgens hem tezeer met het algemeen aanvaarde vergroeid en 
het Rooms-Katholicisme in ’t bijzonder neigt daarvoor te zeer 
naar een regressie tot het middeleeuws ideaal! Van ’s schrijver’s 
standpunt bezien, is dit oordeel begrijpelijk, maar het is toch 
te zeer op oppervlakkige indrukken gebaseerd, om hem van de 
plicht te ontslaan, dieper in de hernieuwde betekenis van de 
geëmancipeerde chri.stelijke gedachtenstromingen doortedringen.

En hiermede beëindig ik mijn „critische overpeinzing” naar 
aanleiding van dit merkwaardig proefschrift. Ik hoop, dat de 
schrijver tot de overtuiging zal zijn gekomen, dat ik zijn werk 
recht heb willen doen wedervaren. Bij alle critiek, die ik hem 
niet gespaard heb, heb ik hem tegelijk mijn eresaluut willen 
brengen. Want hoe funest ik ook de strekking van dit boek acht, 
en hoeveel ook op de daarin toegepaste methode van onderzoek 
moge zijn aan te merken, het is niettemin inderdaad een arbeid 
„van groot formaat” en een zeer representatieve uiting van den 
modernen historistischen tijdgeest.


