
de gedachte, dat ook het filosoferen menselyk dient te "blijven en niet 
spiritueel worden, omdat de filosoof mens en niet een geest is. Daar­
achter schuilt m.i. het bekende dualisme in de anthropologie, waar­
door, naar een treffend woord van Karl Barth, de mens uiteenvalt in 
zwei Gespenstern, die einander nichts angehen und nichts angehen kön- 
nen. Daarmee verwydert ref. zich ietwat van de visie van Prof. Schoo- 
nenberg en Prof. Marlet, gelijk de vraag waarmee hy besluit aantoont: 
"Is de griekse theoria leefbaar? Is de godgeleerde speculatie geloof­
baar?"
We zijn dankbaar voor deze drie gedegen referaten, waarvan tal van sti­

muli uitgaan.
K.J.P.

ORGANISATORISCH DEEL

ENKELE LOSSE GREPEN UIT DE DISCUSSIE TER JAARVERGADERING 1956

- By de discussie na het referaat van Prof. Dooyeweerd "Wijsbegeerte 
en theologie stelde Dr P.v.Meyenfeldt enkele vragen betreffende het 
onderscheid dat spreker gemaakt had in zijn beschouwing van de Bijbel: 
hij had in zijn referaat gezegd: "Wat maakt de Heilige Schrift naar 
haar tijdelijke zijde, dié verstrooid schijnt in de verscheidenheid van 
boeken waarvan het vaak moeilijk is de eenheid te ontdekken, tot Gods 
Woord? Wat geeft aan de Heilige Schrift haar centrale eenheid? Toen 
is de wijsbegeerte der wetsidee gekomen met dat centrale grondmotief 
van schepping, zondeval en verlossing door Christus Jezus door de 
werking van den Heilige Geest". In dit verband stelde Dr v.Meyenfeldt 
de volgende vragen, (ik moge hierbij opmerken, dat ik dit deel der dis­
cussie reconstrueer op grond van mijn stenogram, zodat dus, strikt ge­
nomen, noch Prof. Dooyeweerd, noch Dr von Meyenfeldt verantwoordelijk 
geacht kunnen worden voor wat volgt).
Dr.v.M.: "Ik wilde graag enkele vragen stellen betreffende de onder­
scheiding van Gods Woord in radicale zin en in tijdelijke gestalte. U 
trok een parallel met de belijdenis van Christus als God en mens, en 
in dat verband onderscheidde U een Goddelyke zyde en een menselijke 
zijde in Gods Woord: Gods Woord in radicale zin en in tijdelijke gestal­
te. Daar zit ik met enige moeilijkheden. U beantwoordde de vraag "Wat 
maakt de Heilige Schrift in tijdelijke zin tot Gods Woord?" met: "Het 
centrale grondmotief". Is dat niet een wat gevaarlijke terminologie? 
Komt zo het centrale grondmotief niet aan de Goddelijke zijde te staan 
en de Bijbel als verzameling van boeken aan de menselyke zijde? Is dat 
centrale grondmotief niet door het mensenhart gevormd? Waarom zou wat 
het hart formeert aan de Goddelijke zijde staan? Is daar niet de moge- 
lykheid van gebrokenheid? U bedoelt dat niet dualistisch5 maar komt 
dit niet heel dicht by dualisme, en kan men met déze terminologie 
wel geheel aan dualisme ontkomen? Het hart met zijn grondmotieven staat 
dan dichter bij God dan de tydelijkheid. Het Woord is vlees geworden: 
betekent dat niet, dat het Woord onze volle menselijke existentie heeft 
aanvaard, dus in boventijdelijken èn tijdelijken zin? Dreigt hier niet het 
gevaar van een soort diskwalificatie van het tydelijk aspect? Ik denk 
b.v. aan wat U zeide betreffende de gebrekkigheid van de tydelyke ge­
stalte" .
Hierop antwoordde Prof. Dooyeweerd o.m.:
"Hier is een misverstand over de betekenis van het v,roord grondmotief. 

Ik heb het grondmotief laten zien als iets dat niet uit het mensen­
hart voortkomt, maar alleen het mensenhart aangrijpt. Er zyn eigenlijk 
sedert de zondeval maar twee grondmotieven. Het ene is dat van Gods 
Woord. Dat is uitsluitend van God en grijpt de mens op twee wijzen aan: 
eerst centraal in het hart van de existentie, en als dat hart geopend

41

HermanDooyeweerd.nl



is, vandaaruit in alle vertakkingen van het tijdelijk leven. Het is een 
gemeenschapsmotief, dat een geestelyke gemeenschap in stand houdt.
Dat is de werking van die geestelijke dryfkracht, die ik inadaequaat 
heb weergegeven met de terra grondmotief - ik kan ook zeggen grondmo- 
tor, beweger, drijfkracht. - Het andere grondmotief, dat verschillen­
de kanten uit kan gaan, is het motief van de afval, uit het geloof 
dat de mens iets in zich zelf zou zijn. Die mens blijft nog altijd be­
houden zijn menselyke natuur met haar gecentreerde opbouw, geconcen­
treerd in het hart. De mens behoudt de religieuze aandrift. Niets 
van wat in de schepping gelegd was kon door de zondeval te loor gaan: 
zyn geloofsfunctie niet, ook niet zijn religieuze worteleenheid, ook 
niet de aandrift van de mens om God te zoeken, de vaste grond te zoe­
ken. Maar door de zondeval slaat die beweging om in afgodische zin.
Het afvallig grondmotief, waarmee de Christen zo licht een compromis 
sluit, is geen schepping van God, het komt regelrecht van de macht 
der duisternis. Zondeval, zegt Calvijn, dat is dat de mens meende iets 
in zich zelf te zyn. Hy schuift een gordijn^ voor de spiegel en gaat 
dan vragen. Wie ben ik? De mens zou gelijk God zijn hls hij iets in 
zich zelf was. Het religieuze grondmotief is nooit de schepping van 
een individueel mens: hy komt in de greep van een afvallig motief 
en van het motief van Gods Woord; maar hy m^akt het niet".
De door Prof. Dooyeweerd geponeerde dualiteit van Gods Woord (in ra­

dicale zin en in tijdelyke gestalte) werd in de discussie ook door an­
deren besproken. Zo zeide Ds Meesters
"Gods Openbaring grijpt ons nooit aan dan door dat V/oord; de Heilige 

Geest werkt het geloof door de verkondiging van het Evangelie. De 
wedergeboorte is nooit los te maken van dat Woord zoals dat daar ty- 
delijk ligt".
Waarop Prof. Dooyeweerd o.m. antwoordde;
"Het gaat nooit buiten het Woord om, dat is duidelijk. Maar het Woord 

is Goddelijk en heeft tegelijk zijn menselijke zijde. Omdat het openbaring 
iss openbaring is altijd, dat God uit Zijn aseïtas uittreedt, en Zich 
geeft , en doordringt in de tijdelyke menselyke sfeer van ons bestaan, 
met het skandalon dat daaraan verbonden is. Die twee zijden zijn nooit 
te scheiden; maar wat het tot Gods Woord maakt, dat zit in die radi­
cale sfeer die het hart toespreekt, waarin geen verscheidenheid van 
taal meer is".
Van verschillende zijde wees men er op, dat die radicale sfeer en die 

tijdelijke gestalte blijkens de ervaring van de Bijbellezer geen duali­
teit vormen: we ontmoeten dit radicale juist door ons te verdiepen 
in de Bybelboeken zoals ze voor ons liggen. Deze ervaring wordt door 
de dualiteit van religie en teraporaliteit niet geraakt. Wellicht zou 
men hier verder kunnen komen, door in plaats van op een dualiteit al­
le nadruk te leggen op de correlatie.
Het ligt voor de hand, dat in dit verband ook de kwestie van geloof 
en functie aan de orde moest komen. Immers de functie-idee is geheel 
aan het temporele georiënteerd. Men kan de zaak op de spits dryven 
door b.v. bij de exegese van het Bijbelwoord "Het geloof is uit het ge­
hoor" alle nadr\ik te leggen op de lichamelijkheid en teraporaliteit 
van ons gehoor, om dan op die grond te bepleiten, dat ook het gelo­
ven iets temporeels moet zijn. Zo wordt er inderdaad een dualiteit van 
religie en geloofsfunctie gesteld, die aan de correlatie van ziel en 
lichaam, van religie en tijdelykheid te kort doet. De discussie over 
dit punt staat nog aan haar allereerste begin. Vaak komt men nog niet 
verder dan een tastend vragen. Kan men wel zeggen, dat het Christge- 
loof een functie is? Zou het niet beter zijn te poneren, dat er aan 
het geloof iets functioneels is? Lijkt het er niet veel op, dat het 
geloven juist op de grens ligt van het functionele en het praefunctio- 
nele?

42

HermanDooyeweerd.nl



Ds Ei.v.Teylingen herinnerde er aan, dat de zeer secure onderzoekin­
gen van medewerkers aan het theologisch woordenboek van Kittel tot 
duidelyk resultaat hebben gehad: geloof en geloven is zowel in Oud 
als Nieuw Testament altyd betrokkenheid op de Gods-openbaring. Ook 
het woord apistia biedt geen tegen-instantie, daar de alpha privans 
aanduidt: het geloof in Bijbelse zin ontbreekt. "Prof. Dooyeweerd", 
aldus Ds V.Teylingen, "merkte op dat het geloof als hoogste functie 
van het geschapene bij het sterven ophoudt te bestaan. Dan vraag ik me 
af: wil dat zeggen dat dus dat functionele geloof in zijn typische 
betrokkenheid op Gods openbaring in Christus ophoudt? Dat wil ik be­
paald ontkennenl Het meest wezenlyke, ook als het lichaam is teniet 
gegaan, blijft Juist deze beslissende betrokkenheid op Gods openbaring 
in Christus. "Nu blijft geloof, hoop en liefde", lezen we. Van het ge­
loof staat er dat het b 1 ij f t ".
Ook hier zou iets en wellicht veel gewonnen zijn, als het accent van 

de dualiteit naar de correlatie werd verlegd. Bovendien hangen hier­
mee enige andere vragen samen, o.a. die of we op grond van de Schrift 
mogen zeggen dat de gestorvenen in de "tussentoestand" lichaamloos 
zyn: Schriftuurlyke levenswijsheid kan alleen zeggen, dat de gestorve­
nen ontkleed zijn en straks niet alleen een kleed, maar bovendien een 
opperkleed ontvangen zullen, waarmee gedoeld moet zijn op de heerlijk­
heid van het opstandingslichaam. En verder speelt hier ook de vraag 
een rol, of we mogen aannemen, dat de geschiedenis met de Jongste 
dag zou eindigen.
Op de studieconferentie sprak Prof. Dr M.C.Smit. Omdat zijn inaugu­

rele oratie elders in dit nummer besproken wordt, willen we het bij 
deze vermelding van Prof. Smit's referaat laten, omdat we anders 
licht in herhaling zouden vallen.
Op het einde van de tweede dag sprak de voorzitter een slotwoord.
"Het feit dat er Christelijk leven is, heeft betekenis voor de aan- 

■pak van het wetenschappelijk onderzoek. We hebben onze eigen kijk op 
de vooronderstellingen, op een v6ór-gebeuren waardoor onze vooronder­
stellingen worden gedragen, onze eigen kijk op de methode van het vak- 
wetenschappelyk werk, enzovoort.
Maar ook in de feiten zelf zit de antithese. Ik heb wel eens tegen 
psychologie-studenten gezegd: Denk er om. Je leert hier werken naar 
eigen methode, maar vergeet niet, dat dezelfde tegenstelling die de 
kwestie van de methode beheerst, ook in het veld van onderzoek ligt. 
Wanneer Je bezig bent met het menselijk psychisch leven en de ver­
dringing ontdekt, dan zoekt men dat sterk in het sexuele. Ik wil niet 
zeggen dat er niets van aan isi Juist als men het sexuele ziet zoals 
het is, zal het een grote rol spelen in het leven. Maar dit blyft 
geheel in het vlak van de immanentie-theorie. Als men een mens onder­
zoekt, b.v. hem testen moet om uit te maken of hy geschikt is voor 
een bepaalde post, ook als men zich beperkt tot het psychisch leven, 
denk er dan aan dat Je met een mens te doen hebt: dat hy een 
geschiedenis heeft, Christelijk is opgevoed en misschien bezig is dat 
te verdringen. Laat deze sleutel niet ongebruikt.
Dat is niet een kwestie van methode; maar do antithese zit ook in 

het veld van onderzoek. B.v. onderzoek van het emotionele leven: dat 
emotionele leven heeft zelf niet direct met ideeën-geschiedenis te 
maken. Maar op het gebied van de wijsbegeerte is het heel sterk. Als 
we uitgaan van deze kijk van collega Smit, merken we dat dit verhelde­
rend werkt. En dan onderscheid ik twee gevallen: het ene waarbij geen 
zelf-interpretatie is en waarbij de Bijbelse visie Je helpt door het 
belichten van de feiten; en het andere geval, dat feiten in de ideeën­
geschiedenis betreft, waarbij bepaalde denkers wël zelf een interpre­
tatie geven, maar een interpretatie die soms kant noch wal raaktJ
Een voorbeeld; de ontwikkeling van het thema van de aprioriteit.

Wat is dat? Dat men wat in de Griekse filosofie als wet gold, liggend
43

HermanDooyeweerd.nl



buiten de kennende geest, anders gaat ziens eerst komt de skepsis, 
die zegts ik zal niet zeggen dat die wet niet bestaat, maar ik zet 
een vraagteken achter de kenbaarheid ervan. Dan komt de tweede gene­
ratie die zegts wanneer die wet niet kenbaar is, hoe kun je dan pone­
ren dat ze bestaat? Ik schrap haar. De skepsis wordt dan gevolgd door 
een neo-dogmatisme, maar dit laatste is door de skepsis heen gegaan: 
men is ingegaan op wat de skepsis heeft gezegd en heeft nu consequent 
doorgeredeneerd. En nu de derde generatie. Zij zegt: je schrapt en je 
hebt gelijk, dat je de consequentie trekt van de skepsis, maar je be­
denkt niet, dat het in beide gevallen, bij skepsis en neodogmatisme, 
gaat om de wet die buiten de menselyke geest ligt? ik aanvaard dit 
volledig, maar je moet de zaak helderder formuleren. Die wet bestaat 
niet daar, waar de Griekse filosofie die zich heeft gedacht, nl. bui­
ten de geest, maar die wet best^^t toch wel, alleen maar, je moet 
die wet niet zoeken buiten de geest: ze bestaat IN de menselijke geest, 
als een apriorische kennis. Dat is fundamenteel anders: vroeger had 
men het over de kennis omtrent de wet, en nu zegt men: die wet zelf 
is kennis, nl. apriorische kennis.
Wat betekent dit voor het onderwerp van vandaag?
Deze mensen hebben scholen gevormd, en komen in drie étappes tot 

deze oplossingen achter elkaarj maar ze blijven bevangen in de greep 
van de eerste leermeester:want heel deze problematiek is afhankelijk 
van de conceptie, waartegen de skepsis ging optornen.
In het licht van de Heilige Schrift zien we deze bevangenheid. Ze 

werkten in die school, maar de conceptie is hun gegeven, en d^ar werk­
ten ze aan, dadr zetten ze vraagtekens en schrapten en transponeerden 
ze, maar bléven binnen die school. En als men dit ziet vanuit 
Christelyk standpunt, dan ziet men: die apriorische kennis geldt; 
dus waren het wetten waarover die Grieken dachten.
Het was de wet, zoals zij die zagen.
Wanneer men oog heeft voor de betekenis van de opvatting inzake de 

wet in het denken van anderen, is het resultaat dat men die anderen 
beter gaat verstaan in hun eerste oplossing, maar ook in hun gehele 
problematiek. Ze werkten eigenlijk - zeer geborneerd - aan die eerste 
probleemstelling, die een soort oplossing was, die hun was meegegeven. 
Wij leren als Christenen daardoorheen kijken en zien dan de dingen be­
ter dan zij zelf.
Nu een voorbeeld van het andere geval.
Er zyn ook feiten op het gebied van de wijsbegeerte, waarbij een den­
ker zich zelf interpreteert. Dan wil men ons wel eens met de neus op 
die feiten drukken; hij zegt het zelfl Maar wat zegt dat feit?
Ik heb eens college gegeven over het positivisme en kwam bij het evo- 
lutionisme als een uitloper daarvan. Maanden van te voren had ik het 
zé gesteld: evolutionisme is altyd monistisch; het gaat er niet van 
uit dat er een correlatie is tussen het transcendente en het niet- 
transcendente, maar dat het hogere uit het lagere voortkomt, en zo 
is het gebonden aan monisme. Verder, juist omdat het evolutionisme 
is, is dat monisme genetisch, mythologiserend en kosraogonisch-kosmo- 
logisch. Toen had ik verschillende evolutionisten laten zien ook in 
hun verscheidenheid; en toen kwam ik juist de laatste middag voor het 
laatste college bij Tyndall. Hij beweerde zelf dat hij materialist was. 
Dat is een louter kosmologische conceptie, zodat zij evolutionisme uit­
sluit. Deze man. was beslist evolutionist, en zei van zich zelf dat 
hij materialist was!
In de vacantie moest ik een heel ander probleem aansnijden, en bij de 
studie over atomistiek ging het zo: Democritus, dan de atomistiek van 
het occasionalisme, dat ontstaat in de tijd van Ekphantos en doorloopt 
tot in de moderne tijd. Toen kwam ik in eens niet uit: er was nog een 
derde atomistiek; dat was een combinatie van parallellisme met ato­
mistiek. Eigenaardige constructie: de divergerende lijnen raken elkan­
der nooit. Kort na Plato treedt iemand op die zegt: in het lagere heb
44

HermanDooyeweerd.nl



je physische atomen, die echter binnen het lagere worden samengevat 
tot een organisch sooma; en op de bovenste lijn, daar moet zich iets 
herhalen van wat op de onderste lijn ligt. daar heb je het gevoel, dat 
is atomair van constructie, en het bewustzijn is totalitair. De physi­
sche atomen zyn bezield in deze zin, dat ze gevoel hebben, en het 
biotisch-soomatische is ook bezield maar heeft een totalitaire bezie­
ling? bewustzijn. Deze mensen weigeren te zeggen dat ieder atoom be­
wustzijn heeft.
Daar had je dus parallellisme met atomistiek. Parallellisme is mo­
nistisch en genetisch en dus niet materialistisch; en het was dat pa­
rallellisme met atomistiek, dat Tyndall had; en totaal ten onrechte 
noemt hij zich zelf materialist. Hy zegt het zelfl Ja, en deze zelf­
interpretatie is een vergissing van hem.
Door deze critiek wordt het feit duidelijk, dat hij een echt evolutio­

nist is en geen materialist, en ten tweede, dat deze man geen goed 
inzicht had in de geschiedenis van de wijsbegeerte.
Door scherp te werken vanuit de Schrift, door rekening te houden met 

de feiten van de antithese ook in het leven van de onderzochte figu­
ren, en rekening houdend met alles wat daaruit voortvloeit, krijgen 
we een scherper blik op de feiten zoals ze zijn dan deze mensen zelf, 
wier werk we bestuderen.

KORTE SAJffiNVATTING VAN DE LEZING "Y/AT IS WIJSBEGEERTE" 
voor studiekring Utrecht op 20 october 1955

- Een poging om de vraag "V/at is wijsbegeerte?" te beantwoorden stuit 
op moeilijkheden; men kan deze ietwat tegemoetkomen door op te merken, 
dat elk mens filosofeert. Verder kan men er op wijzen, dat de vraag 
"V/at is wijsbegeerte" zelf een wijsgerige vraag is. Ten slotte kan men 
een definitie beproeven; filosoferen is de vorming van wijsgerige zelf- 
en wereldkennis - maar in deze definitie is het te definiëren onder­
werp zelf aanwezig; iets dergelijks is het geval met de omschrijving 
"Wijsbegeerte is wetenschappelijke wereldkennis", want wat men onder 
wetenschap verstaat, wordt in een onderdeel van de wysbegeerte, de 
wetenschapsleer, behandeld. Beter kan men uitgaan van de niet-weten- 
schappelijke, religieuze wereldkennis, die gevoed wordt door de Heili­
ge Schrift. Door haar onderricht leren we ons zelf kennen als schep­
sel en onderdeel van de wereld. In de geschiedenis van de wijsbegeerte 
heeft men o.m. het getal, de naamgeving en de rede als sleutel tot 
wereldkennis beschouwd, maar het nadenken over deze pogingen, een na­
denken bij het licht van de Woordopenbaring, doet ons inzien dat deze 
genoemde "sleutels" de eigenlijke sleutel niet kunnen zyn, omdat ze 
elk voor zich slechts een aspect van de wereld aanduiden. De Schrift 
leert ons mens en wereld in hun totaliteit en religieuze diepte ken­
nen, en van dat onderwijs uitgaande krijgen we een Schriftuurlijke filo­
sofie in zicht. Deze leert ons, dat de "partiële wereldbeelden" zoals 
het natuurkundig wereldbeeld, noodzakelijk onwaar moeten zijn. Alle 
wysbegeerte is van een religie afhankelijk; daardoor zijn ook de vak­
wetenschappen afhankelijk van een religieuze idee, omdat elk vak een 
zekere kennis omtrent de wereld betreft, en elk vak in wysbegeerte 
uitmondt.

KORTE SAMENVATTING VAN DE LEZING "MODERNE WIJSBEGEERTE" 
voor studiekring Utrecht op 1? november 1955

- Moderne wijsbegeerte heeft een lang verleden achter zich, dat het 
nooit kan verloochenen, en heeft iets typisch dat alleen van deze 
tijd is. De band met het verleden blykt uit het subjectivistisch ka­
rakter van de huidige filosofie? reeds sedert de renaissance is een

45

HermanDooyeweerd.nl


