
zeden en zedenwetten dienen uiteen gehouden te worden. Niet 
een woord voor onze tijd? Wie de „zeden” bestrijdt, wete, 
dat dan nog Gods wet onaangetast blijft staan; en zo hij er 
ook Gods wet mee bedoelt te kunnen wijzigen, bouwen, of iets 
dergelijks, is hij een hemelbestormer en vergrijpt hij zich aan 
Gods majesteit.

In onderscheiding van allerlei hedendaagse subjectivis­
tische oecumene-bewogenheid stelt VON Meyenfeldt heel 
eenvoudig, dat christelijke katholiciteit bestaat in het wande­
len in Gods wegen, en in de erkenning van de hegemonie van 
Gods Woord; niet in het resultaat van een optelsom van „ker­
ken”, gedeeld door de grootste gemene deler van de kerkelijke 
verschillen en geschillen! Wat hij in dit verband schrijft over 
hervormd en gereformeerd kerkelijk empirisme is beharti­
genswaardig en verhelderend. En niet minder zijn opmerking 
in de richting van de „kerkelijke klaplopers”. Het is goed, en 
voor onze tijd noodzakelijk, dat onze ogen en harten geopend 
worden voor het grote gevaar, dat kerk en christenheid in 
onze dagen bedreigt: de binding van Gods Woord aan de 
kerk; en nog beter, te leren zien dat, juist omgekeerd, de 
kerk aan Gods Woord gebonden en onderworpen moet zijn.

Waarbij het een verademing is te lezen, wat hij schrijft 
over de prediking als dienst aan de Bijbel en aan de tekst. 
Zonder ook maar in het minst de noodzaak van oefening in 
de welsprekendheid te miskennen, waarschuwt hij terecht en 
bittemodig tegen de mode van menige predikant, om aan het 
evangelie een „make-up” te geven, zodat wel de make-up, 
maar niet het evangelie meer spreekt! Zeer aanbevolen ter 
lezing voor „geliefde en gevierde” volksredenaars, die de 
hoorders meer met eigen vondsten en kunstgrepen dan met 
de Bijbel de kerk uit laten gaan.

Noodzakelijk voor onze tijd is ook zeer zeker, dat de chris­
ten leert te onderscheiden tussen het huidig geneesmiddel 
van de sociale aanpassing en Gods roeping tot selectie en 
volharding.

Het contra-evangelie van de aangepaste mens, die het 
hoogstens brengt tot een verzoend zijn met eigen lot en om­
geving, wordt gelukkig op duidelijke wijze geconfronteerd 
met het ware evangelie van Gods verzoening in Christus, 
waardoor Hy ons met Zich verzoent.

Dit is wat anders dan dat wij, zoals hy markant opmerkt, 
tot kettinggangers van onze eigen persoonlijkheid worden, 
die ons met onszelf te verzoenen als de hoogste wysheid 
achten.

Dankbaar las ik zyn scherp noteren van de waagstuk-idee, 
die bij de doorbraaktheologen en filosofen van onze dagen 
opgeld doet. Wanneer hy daar tegenover stelt, dat „verzoe­
king” in de Bijbel voorkomt in het Onze Vader, maar dan 
als afgebeden realiteit, en ook de Boze voor de christen­
mens als flfebedsinhoud bekend is, dan staat dit wel het dui­
delijkst tegenover het huidige „Men doet maar"! Niet min­
der dan zijn opmerking, dat juist de Bybel van de christen 
eist, dat hij overlegt, en nog eens overlegt en hy God ook 
met zijn verstand heeft lief te hebben.

Ter overweging geef ik door, dat de vervangingsformule 
van 1946, die de synodale gereformeerden en de vrygemaak- 
ten vanéén houdt, juist in het geloofsleven der leden van 
de niet-vrygemaakte kerken niet functionneert, en daarom 
niet veel anders dan een fossiel is. Een by-geloof!

Hoe kostelijk legt hij de vinger op de huidige mode bij 
veel christenen, boete te doen voor zo goed als alles, wat de 
christenheid tot nu toe deed en doet: christelijk masochisme; 
en ik voeg er by: geestelijke naaktloperij en miskenning van 
al Gods tedere bemoeienissen met Zijn kinderen door het 
werk Zijns Geestes!

Voor onze tyd zeker broodnodig is zijn scherpe en scherp­
zinnige opmerking, dat de duivel wat anders dan chaos tot 
stand brengt, omdat de duivel ordent, een ryk bouwt, een

ryk met rijksverordeningen en ryksorde. Een dirigisme, waar 
juist de orde van het Koninkrijk der hemelen antithetisch 
tegenover staat.

Men kan reeds daarom dit boek liefhebben, omdat de 
schrijver geen interpretatie-listen hoeft toe te passen, om 
de Bijbelse vermaning: „De vriendschap met de wereld is 
vijandschap tegen God” eenvoudig in haar eenvoudige ver­
staanbaarheid en duidelijkheid door te geven, en haar niet 
hoeft te camoufleren om wille van een overspannen en on­
bijbelse solidariteitsprediking. Waar komt men dit tegen­
woordig nog tegen?

Anders dan de gemoedelyke gemakzucht, waarmee over­
heidsbijdrage voor kerkenbouw zonder blikken of blozen 
wordt goedgepraat, zo niet toegejuicht, en als heelmiddel 
tegen dit symptoom van ontsporing in de christelijke levens­
wandel, komt in dit boek de oproep tot soberheid als chris­
telijke ascese naar voren. Geen ascese om de ascese, maar 
soberheid, omdat de kerk een strijdende kerk is en een strij­
dend volk om wille van de stry'd weet van de nood-maatregel 
der ascese, omdat alle krachten geconcentreerd moeten zijn 
op de strijd en de overwinning.

Zoals ieder voor zich goed doet, er eens over na te denken, 
of zyn arbeid godsdienst dan wel een begrafenisdienst is! 
Inderdaad, een derde is er niet.

Wanneer de schrijver steeds weer op de gruwel der steri­
lisatie van Gods Woord wyst als een droevig tijdsverschijnsel 
in het midden der kerk, dan zou ik deze recensie willen be­
sluiten met de opmerking, dat hy in elk geval met dit boek 
de tegengestelde richting uitwees en ons er in voorging: in 
de opening der Schrift en in het leven en denken by de ge­
opende Bijbel. De enige inspiratiebron der christenheid!

Amstelveen S. U. Zuidema

DE MENS*)

De vraag: wie is de mens? staat in onze tyd wel in het 
brandpunt der belangstelling. De reden daarvan is, dat de 
mens van zichzelf vervreemd is geraakt. Dit wordt veelal ge­
weten aan de overorganisering en vertechnisering, die onze 
maatschappij kenmerken en die de mens tot een nummer 
zouden hebben gemaakt. Het is echter duidelijk, dat hiermede 
slechts over uiterlyke invloeden wordt gesproken, die welis­
waar ongetwijfeld op de mens inwerken, doch de zelfver- 
vreemding, waaraan hij onderhevig is ten diepste niet kun­
nen verklaren. Wy hebben hier immers te doen met een inner­
lijk proces, waarvoor dan ook een innerlijke oorzaak moet 
worden gezocht. Deze is te vinden in de zelfontworteling van 
de Westerse mens, zoals die in de loop der eeuwen sinds de 
renaissance heeft plaats gevonden.

De renaissancemens was vervuld van zelfvertrouwen en 
overtuigd van zijn vermogen tot een onderwerping der na­
tuur, die met zyn zelfvolmaking hand in hand zou gaan. Deze 
toekomstverwachting is gedoofd en als enig uitzicht is de 
dood overgebleven.

Deze ontwikkeling is bevorderd door de historische denk­
wijze. Sinds de mens niet alleen maatschappelijke toestanden, 
maar ook zijn eigen hoogste ideeën is gaan zien als historisch 
bepaald, geboren uit de constellatie van een bepaald tijdperk 
en gedoemd om daarmede weer ten onder te gaan, hebben 
deze ideeën hun betekenis van houvast voor hem verloren. 
Door zijn geloof in die ideeën was hy tevoren by machte

Verslag van een lezing van Prof. Dr. H. Dooyeweerd, ge­
houden voor de kring Rottex-dam der Vereniging voor Calvinis­
tische Wijsbegeerte O’p 29 maart 1957, dat een vorig maal moest 
overstaan.

HermanDooyeweerd.nl



geweest zich boven de stroom van de historie te verheffen 
en zich een einddoel daarvan voor te stellen. Nu ook deze 
ideeën voor hem historische, vergankelbke gegevens zijn ge­
worden, heeft hij dit uitzicht evenwel verloren. En geen eind­
doel meer te zien voor de mensheidshistorie, dat betekent 
voor de mens teruggeworpen te worden in zijn individueel 
bestaan met als onherroepelijk besluit daarvan de dood.

Aldus losgeslagen van de ankergrond van het renaissancis­
tische zelfvertrouwen en gesteld tegenover het uitzichtsloze 
lot van de dood, zoekt de mens opnieuw naar de zin van zijn 
bestaan. Kan de wetenschap hem daarover dan niet inlichten? 
Ongetwijfeld kan deze hem veel over zijn tijdelijke existentie 
leren: over de physisch-chemische samenstelling van zijn 
lichaam, over de zich daarin afspelende biotische processen, 
over zijn psychisch leven, over zijn analytisch vermogen, over 
zijn historie, zijn omgang met zijn medemensen, zijn handel 
en verkeer, zijn kunstontwikkeling en rechtsvorming, zijn 
moreel gedrag enz. enz. Maar dit alles betreft slechts de 
onderscheiden ei-varingsaspecten van ’s mensen tijdelijk be­
staan, die in de theoretische denkhouding der wetenschap 
uiteen worden gelegd en ons de mens slechts leren kennen 
naar een grote verscheidenheid van gezichtspunten. Elk der 
vele wetenschappen verspreidt echter slechts licht over één 
der genoemde aspecten. De mens als eenheid kunnen zij niet 
tonen, slechts een staalkaart.

Maar indien dan de vakwetenschappen verstrooid blijven 
in de aspecten, kan de wijsbegeerte deze dan niet tot eenheid 
herleiden?

Bij de beantwoording van deze vraag dient voorop te wor­
den gesteld, dat de mens niet te kennen is, indien zijn ikheid 
buiten beschouwing wordt gelaten. De kijk op die ikheid is 
nu echter de eeuwen door in de geschiedenis der wijsbegeerte 
juist zeer wisselend geweest. En dat is ook geen wonder: zij 
is als een fantoom, dat aan onze handen ontglipt, wanneer 
wij het willen vastgrijpen.

Hoe komt dit? Omdat de wetenschap en ook de wijsbegeerte 
alleen datgene kunnen definiëren, wat voor analyse toeganke­
lijk is, omdat het een menigvuldigheid van momenten ver­
toont. De ikheid echter is nu juist de radicale boventijdelijke 
eenheid van de mens, die zulk een menigvuldigheid niet heeft 
en zich daardoor dan ook aan wetenschappelijk begrip ont­
trekt.

Nog een tweede mysterie kenmerkt de ikheid. Zij is niets 
in zichzelf. Zij bestaat slechts en van haar kan slechts zinvol 
als „ik” gesproken worden in zoverre zij buiten zich wijst 
naar andere ikken, beneden zich naar de gehele in de tijd 
besloten wereld, die de mens in zijn ervaring op zijn ik be­
trekt en waarvan hij de kroon uitmaakt, en tenslotte, als 
belangrijkste relatie boven zichzelf uit wijst naar God. Augus- 
tinus heeft dit reeds uitgedrukt in zijn beroemde uitspraak: 
Onrustig is ons hart, totdat het rust vindt in U. De mens 
moet buiten zichzelf treden om zichzelf te kunnen vinden: 
zijn zelfkennis is afhankelijk van zijn Godskennis.

Deze wet blijkt ook voor de afvallige mens op te gaan: 
de drang naar de Oorsprong is hem ingeschapen. Maar deze 
richt zich bij hem op een afgod, op een idool. Zo zocht bij­
voorbeeld Aristoteles het wezenlijke van de mens in zijn 
theoretische denkkracht, parallel met zijn opvatting van de 
godheid als het zuivere zichzelf schouwende denken (theoria 
= schouw). Leibniz, die het mathematisch denken als het 
kenmerk van de mens zag, verbond hiermede de voorstelling 
van God als de grote Geometer. En voor Kant, die het ware 
autos, de ware zelfheid van de mens zocht in de zuivere 
zedelijke wilsfunctie die één is met de zédewet, was God een 
postulaat van de moraal. Immers: de deugd wordt in dit 
leven niet beloond, dus moet er een God zijn, die na dit leven 
hiervoor zorgdraagt.

De vraag naar de menselgke ikheid blijkt dus de vraag 
naar goddelijke oorsprong in te houden. En daarop kan de

wijsbegeerte, die evenmin als enige vakwetenschap buiten 
de tijdelijke werkelijkheid kan treden, geen antwoord geven. 
Ook de theologie deelt dit lot met de andere wetenschappen. 
Zij kan immers geen ander veld van onderzoek hebben dan 
Gods Woord-Openbaring onder het tijdelijk aspect van het 
geloof: God Zelf blijft als de Eeuwige buiten het bereik van 
haar aan de tijd gebonden analytische werkzaamheid. Kan 
ook de theologie dus uiteindelijk geen begrip verschaffen 
van ’s mensen ikheid, wijl niet van God Zelf, Wiens beeld 
de mens is, schadelijk wordt de theologie zelfs, indien zij 
zich bindt aan een mensbeeld, dat uit een heidense traditie 
stamt. Dit nu is inderdaad eeuwenlang het geval geweest. 
De Rooms-Katholieke scholastiek en, in haar voetspoor, ook 
zelfs veelszins de orthodox-Protestantse theologie hebben 
een mensbeeld aangehangen, dat niet meer was dan een aan 
de kerkleer geadapteerde versie van de antieke gedachten 
over de mens.

Het Griekse denken werd beheerst door een religieus 
grondmotief, dat een onverzoenbaar dualisme inhield, omdat 
het geboren was uit het conflict tussen twee tegenstrijdige 
religies. Dit wil zeggen, dat in dit religieuze grondmotief 
eigenlijk twee religieuze motieven tegen elkander botsten, 
nl. het zgn. materiemotief en het vormmotief. Het materie- 
motief was afkomstig uit de oudere levensreligie, die geen 
góden met vorm of gedaante kende, maar alleen de vormloze 
eeuwig vloeiende stroom van het goddelijk leven. Uit die 
stroom komen de generaties op van wezens, die zich in een 
lichamelijke vorm zoeken vast te leggen, maar juist daarom 
onderworpen zijn aan de huiveringwekkende Anangkè, het 
duistere doodslot. Ze zijn ten ondergang gedoemd. En dat 
terecht, want al wat uit de levensstroom opkomt en daarmede 
individueel vorm-bestaan aanneemt, doet dit ten koste van 
anderen. Het ene levende wezen voedt zich immers met het 
andere. Daarom is volgens deze religie alles wat in individuele 
vorm ontstaat, waard dat het te gronde gaat. En daarom 
wordt ook alles wat zich opkomende uit de levensstroom in 
een individuele vorm vastlegt voortdurend bedreigd en dus 
uiteindelijk beheerst door het doodslot, de Anangkè.

Tegen deze levensreligie, die de mens slechts naar het 
organisch levensaspect vatte, kwam de jongere religie op der 
cultuurgoden, de góden van vorm, maat en harmonie. Deze 
góden verlieten Moeder Aarde, de voortbrengster van alle 
leven, in wie dat leven ook weer ondergaat, zij namen een 
onsterfelijke redelijke en individuele vorm aan en vestigden 
zich als onsterfelijken op de verheven Olympus.

De Griekse theologie trachtte de oudere levensreligie en 
de Olympische religie met elkaar te verzoenen door een 
godenstamboom te ontwerpen, volgens welke de jongere 
cultuurgoden uit de oudere natuur- en levensgodheden zelve 
zouden zijn ontsproten.

Maar de verzoening bleek niet mogelijk. De onsterfelijke 
Olympiërs hadden geen macht over de Anangkè, over leven 
en dood der stervelingen. Zij konden volgens het geloof der 
Grieken de mens slechts helpen, zolang hij gezond en sterk 
door het leven gaat. Zodra het doodslot echter beslag op hem 
gaat leggen, trekken zij zich terug: zij schuwen zelfs de aan­
raking met de Hades (het dodenrijk).

Uit dit dualistische godengeloof moest wel een dualis­
tische kijk op de mens voortkomen, volgens welke hij zou 
bestaan uit een materie-lichaam onderworpen aan de dood en 
een redelijke onsterfelijke ziel, die als zijn wezensvorm werd 
beschouwd. Dit mensbeeld werd wel het eerst uitgewerkt in 
de Orphische leer, die de Dionysische levensreligie met het 
vorm-principe van de cultuurreligie trachtte te verbinden en 
grote invloed kreeg op de Griekse wijsbegeerte.

Het is dit mensbeeld dat in de scholastieke Rooms-Katho­
lieke en Protestantse theologie in aan de kerkleer aangepaste 
vorm is overgenomen en dat bijvoorbeeld wel tot de gedachte 
heeft geleid, dat de erfzonde in de sexualiteit zou schuilen.

HermanDooyeweerd.nl



In dit gespleten mensbeeld is geen plaats voor de wortel* 
eenheid van het ik. Wy moeten ons dan ook van deze theolo­
gische speculaties afwenden.

Slechts Gods eigen Woord kan ons openbaren, wie Hij is 
en dus ook wie ik ben, die zyn beeld uitmaak. Niet in de 
vorm van een wetenschappelijke theorie, maar als een be­
kennen van de waarheid kunnen wij deze openbaring ver­
staan.

Het Woord van God, dat is de Bijbel. Die Bijbel stelt ons 
echter voor hetzelfde probleem als de mens, aan wie wij zo­
vele aspecten konden onderscheiden zonder de eenheid van 
zijn bestaan te kunnen vatten. Zo is de Bijbel een verzameling 
van vele boeken. Wat maakt deze tot een eenheid? Dat God 
Zich daarin openbaart aan de mens en daarmede de mens 
aan zichzelf. Dat betekent, dat God af moet dalen in de men­
selijke sfeer en dat heeft Hij dan ook inderdaad gedaan in 
Christus Jezus.

Die vleeswording des Woords heeft te allen tijde ergernis 
gewekt: Christus was toch slechts een mens van gelijke be­
weging als wij ? Diezelfde ergernis wekt Gods openbaring in 
de Schrift. Wat onderscheidt haar van andere boeken, van 
de heilige boeken van andere religies? Wat maakt de Schrift, 
de Schriften tot de eenheid, waarin Gods Woord tot ons 
klinkt? Haar centrale grondmotief, dat zich rechtstreeks 
richt tot de menselijke ikheid. Zien wij dit grondmotief niet, 
dan zijn wij als de ongetwijfeld orthodoxe schriftgeleerden, 
van wie Jezus zeide, dat zij de sleutel der kennis misten om 
de schriften te openen. Dat grondmotief van de Schrift is 
de openbaring van schepping, zondeval en verlossing door 
Christus Jezus in de gemeenschap van de Heilige Geest.

De openbaring van de schepping, dat is niet in de eerste 
plaats een léérstuk, waarover te theoretiseren valt, maar een 
geestelijke kracht, die u in zijn greep neemt en houdt met 
uw hart en al uw tijdelijke levensfuncties. In het scheppings- 
geloof zien wij God als de Absolute Oorsprong aller dingen. 
Tegenover Hem bezit niets zelfstandigheid. Ook de Satan 
niet: hij is geen tegen-god, slechts een afvallig schepsel.

De zondeval, dat is de absolute verlorenheid tegenover die 
God, voor Wie geen veilige zóne bestaat, waarin wij voor 
Hem zouden kunnen vluchten, zoals psalm 139 zo indrukwek­
kend beschrijft.

Wie is nu de mens, in het licht van de belijdenis van 
schepping en zondeval?

Wat de schepping betreft: God schiep de mens naar Zijn 
beeld, dat wil zeggen naar dat van de Absolute Oorsprong, 
tegenover Wie geen tegenmacht bestaat. Zo is ’s mensen 
ikheid de radicale eenheid van zijn bestaan, waarin concen­
trisch is samengetrokken de totale zin van de tijdelijke wer­
kelijkheid, aan het hoofd waarvan hij gesteld is. Zijn taak is 
deze heersersmacht evenzeer concentrisch te richten op de 
liefdedienst van God en van zijn naasten als Diens mede- 
beelddragers.

Dit is uiteraard geen wijsbegeerte. Gods Woord en Geest 
hebben het geopenbaard. Geen wijsgerige anthropologie ver­
mag uit eigen kracht tot deze centrale waarheid van het 
menszijn door te dringen.

Nu blijkt ook, wie de mens is na de zondeval. Deze grypt 
hem aan in zyn worteleenheid, het hart, niet opgevat als de 
zetel der gevoelens, maar als het brandpunt van ons bestaan. 
De zonde is in de grond van de zaak alleen dit: dat de mens 
meent iets iit zichzelf en dus gely'k God te zijn. Als beeld 
van God is hy de spiegel, die geen eigen bestaan heeft, maar 
slechts Gods beeld weerkaatst. Door de zondeval schuift het 
gordijn van de hoogmoed voor de spiegel, zodat deze ver­
duisterd wordt.

Gods licht is echter zo sterk, dat het ook door het gordijn 
blijft heenschijnen. Maar het gordijn vertroebelt het beeld, 
de samenhang gaat verloren en daarmede 's mensen kennis 
omtrent de eenheid van zijn ik. Hij blijft spiegel: de gericht­

heid op de oorsprong gaat niet verloren. Doch hy gaat die 
oorsprong nu zoeken binnen de tijdelyke werkelijkheid. Het 
wezenlijk karakter daarvan kent hy echter niet meer. Hij 
weet niet meer, dat de gehele creatuur slechts zin-karakter 
heeft, dat zy geen bestand heeft in zichzelf, doch steeds 
buiten en boven zichzelf uitwyst. Daarmede heeft hij ook het 
zicht op haar eenheid verloren: hy kiest er nu eens dit en 
dan weer dat aspect uit om het te verabsoluteren, tot zyn 
idool te maken, waarnaar hy zichzelf vervolgens modelleert.

Deze radicale zondeval, die de mens in de worteleenheid 
van zijn bestaan heeft aangetast, vereist een even radicale 
verlossing^ die God in Christus Jezus heeft geschonken. Hy 
is alleen het ware beeld Gods, de echte mens. In de gemeen­
schap met Hem wordt de mens vernieuwd naar zyn hart èn 
naar al zyn levensuitingen in zijn tydelyk bestaan.

Nogmaals: dit alles is geen wijsbegeerte, geen theorie, 
maar levenswaarheid, geest en kracht, die u behoudt of af­
stoot.
Rotterdam C. GROEN

DE ZEKERHEID VAN MENSELIJK WETEN*)

Over de zekerheid van menselyk weten kunnen we na­
denken 1. met het oog op de practyk, 2. met het oog op de 
vakwetenschappen en 3. met het oog op de wijsbegeerte.

1. De practyk gaat voorop. In haar vindt de mens een 
zekerheid, die eigenlijk niet te rijmen valt met de gebroken­
heid en wankeling van het menselyk bestaan. Die zekerheid 
wordt ons door God gegeven, en is, als volmaakt geschenk, 
dan ook ten volle ménselyke zekerheid. In het practische 
leven maakt de religie het centrum uit, en van het religieus 
weten als integrerend bestanddeel van onze religie is sprake 
in wat de Heidelbergse Catechismus noemt „stukken die ons 
nodig zijn te weten”. Nader kan deze practische zekerheid 
worden aangeduid als naïef in de zin van ongereduceerd 
Zij draagt het karakter van gewoonheid, en in die gewoon­
heid gaat de mens vragen stellen. Het vragen onderstelt als 
zodanig onzekerheid in de zin van nog-niet-zeker-weten. An­
derzijds heeft ook de vraag haar eigen zekerheid, die ver­
band houdt met oorsprong en bestemming. Omtrent beide 
weten we weinig, we zyn er geen getuigen van, maar ze 
liggen niet, zoals Jaspers wil, in volledig duister gehuld. 
Wat weten is, gaat ons verstand te boven, en ook de wetende 
mens kent zich zelf niet in de zin van doorgronding. Door 
Gods bemoeienis met de mensen wordt de relatie tot de 
naaste gesteld, en via deze de — secundaire — relatie van 
de mens tot zich zelf. In rationalisme en theoretische ontolo­
gie wordt gezocht naar een zekerheid als binnenmenselyk 
natuurlijk gegeven, maar de Schrift leert, dat ons weten 
ons van buiten af wordt geschonken. Op de weg naar zeker 
weten ontmoeten we de twijfel, iets anders dan weifeling, 
maar toch een bedenkelyke figuur, al zal hier christelijk ge­
duld noodzakelijk blijven. In de moderne wijsbegeerte vinden 
we de methodische en de existentiële twijfel, die sterk ver­
schillen en niettemin onderling samenhangen. De Schrift 
spreekt, vooral in de Psalmen, van het wankelen van de mens, 
dat door Gods gunst wordt weggenomen.

2. In de vakwetenschappen ontmoeten we de practische 
zekerheid centraal, maar naar haar aard werkt de vakweten­
schap theoretisch, wat op een relatief zekerheidsverlies komt 
te staan. Ook het experiment, dat niet tot de physica beperkt 
is, biedt zelden de verlangde zekerheid. Vanwege haar reli­
gieus centrum blijft niettemin de vakwetenschap zinvol, al 
mogen we haar niet overschatten (laat staan over de practyk

1) Samenvatting van het referaat, gehouden op de jaarver­
gadering van 2 januari j.1.

HermanDooyeweerd.nl


