
De autonomie van het wijsgerig denken in het licht 
ener transcendentale denkcritiek

door
Dr. Herman Dooyeweerd

Het was ongetwijfeld een gelukkige gedachte van het bestuur der 
Algemene Ned. Vereniging voor Wijsbegeerte en van dat der Vereniging 
voor Calvinistische Wijsbegeerte om op de eerste contactvergadering van 
deze beide filosofische organisaties het fundamentele vraagstuk i.z. de 
autonomie van het wijsgerig denken aan de orde te stellen.

Wanneer immers de laatstgenoemde vereniging het pleit voert voor 
een innerlijke reformatie van het wijsgerig denken door het centrale 
grondmotief der christelijke religie, dan moet het duidelijk zijn dat dit 
alleen zin kan hebben, wanneer eerst de principiële onmogelijkheid van 
een autonomie van het wijsgerig denken t.a.v. de centrale religieuze 
drijfveren is aangetoond, en dan kan zij er zich slechts over verheugen, 
dat daartoe ook op deze vergadering de gelegenheid is geopend. Zou 
immers zulk een autonomie inderdaad mogelijk zijn en zelfs - zoals zo 
vaak beweerd wordt - uit de innerlijke aard van de wijsgerige bezinning 
voortvloeien, dan zou niet zijn in te zien, wat men met een innerlijke 
reformatie van het filosofisch denken in christelijke zin zou kunnen be­
doelen. Dan zou men inderdaad met Schelling moeten zeggen, dat wat 
in een christelijke wijsbegeerte christelijk is niet wijsgerig, en wat in haar 
wezenlijk wijsgerig is, niet christelijk kan zijn.

Nu zou men op het eerste gezicht nog een uitweg uit dit dilemma 
kunnen zoeken door een onderscheid te maken tussen tweeërlei soort 
wijsbegeerte, die zich in de loop der geschiedenis van het Westers denken 
een eigen plaats hebben veroverd, nl. de levensbeschouwelijke en de 
wetenschappelijke en dan de eis der autonomie in de bovenbedoelde zin 
alleen voor de laatste te stellen. Maar wanneer men onder wetenschappe­
lijke filosofie dezulke verstaat, die de resultaten van haar wijsgerig 
onderzoek voor wetenschappelijke verificatie vatbaar acht aan wet­
matige - en in die zin algemeengeldige - standen van zaken in onze 
ervaringswereld, dan moet men er rekening mee houden, dat de christe­
lijke filosofie, zoals die in de Vereniging voor Calvinistische Wijsbegeerte 
wordt verstaan, zich beslist tot de wetenschappelijke en niet tot de 
levensbeschouwelijke rekent.Dan blijft dus de vraag of aan een weten­
schappelijke filosofie autonomie in de bovenbedoelde zin kan toekomen, 
en deze vraag wordt van primordiaal belang voor allen, die aan een 
wetenschappelijke beoefeningswijze van de wijsbegeerte wensen vast te 
houden. Bovendien zal men moeten bedenken, dat ook onder de aan­
hangers van een zgn. levensbeschouwelijke filosofie zeer velen nog de 
autonomie van het wijsgerig denken als conditio sine qua non voor een 
wezenlijk filosofische bezinning beschouwen, ook al menen zij in de 
wijsbegeerte een boven-wetenschappelijke weg tot kennis van de mens en 
de wereld te hebben gevonden en, gelijk bijv. Karl Jaspers, „einen philo- 
sophischen Glaube”, in tegenstelling tot alle „dogmatisch geloof”, aan de 
mensheid te verkondigen te hebben.

225

HermanDooyeweerd.nl



Nu is die autonomie van het wijsgerig denken tot nu toe veelszins 
op een dogmatische wijze geponeerd. D.w.z. men beweerde, dat zij uit de 
aard van de filosofie voortvloeide, zonder dat men in een wezenlijk 
kritisch onderzoek van de innerlijke aard en structuur der wijsgerige 
denkhouding de mogelijkheid van deze autonomie had aangetoond. Er 
zijn echter verschillende gronden aan te voeren, die reeds van meetaf 
twijfel doen rijzen ten aanzien van deze dogmatische stelling. In de eerste 
plaats valt niet te ontkennen, dat de bedoelde autonomie in de Griekse 
wijsbegeerte een geheel andere zin had dan in de Thomistische scholastiek 
en in beide weer geheel anders gevat werd dan in het moderne Huma- 
mistisch georiënteerd wijsgerig denken sinds Descartes. Wanneer men 
beproeft tot de diepere oorzaken van dit verschil van opvatting door te 
dringen ziet men zich geconfronteerd met centrale grondmotieven van 
intrinsiek religieus karakter, die als verborgen drijf klachten aan het 
wijsgerig denken richting gaven en ook de zin bepaalden, waarin men de 
autonomie van dit denken verstond. Men kan bijv. de traditioneel- 
Thomistische visie op de autonomie der naturalis ratio niet verstaan als 
men haar religieuze achtergrond in het grondmotief van natuur en genade 
niet gevat heeft: dit laatste was aan het Griekse denken geheel vreemd. 
De Thomistische en neo-Thomistische wijsbegeerte maken ongetwijfeld 
aanspraak op de naam van weten.schappelijke filosofie. De klassiek- 
Griekse opvatting van de autonomie der wijsgerige theoria tegenover het 
volksgeloof laat zich slechts verstaan tegen de achtergrond van het 
Grieks-religieuze vorm-materiemotief, dat zijn oorsprong vond in het 
conflict tussen de jongere Olympische cultuurreligie en de oudere natuur- 
religie van leven en dood, en dat in de Thomistische wijsbegeerte een 
aanpassing aan de kerkelijke scheppingsleer onderging. En de modern- 
Humanistische opvatting van de autonomie van het wijsgerig denken 
laat zich zowel in de daaraan georiënteerde wetenschappelijk-filosofische, 
als levensbeschouwelijk-filosofische richtingen slechts verstaan vanuit 
het religieuze grondmotief van natuur en vrijheid, dat vanaf de Italiaanse 
Renaissancebeweging in toenemende mate het Westers denken ging 
beheersen, en een Copernicaanse omwenteling bracht in de christelijke 
opvatting i.z. de verhouding van God, mens en wereld.

In de tweede plaats, en dit hangt met het voorafgaande uiteraard 
onmiddellijk samen, blijkt de dogmatische aanvaarding van de autonomie 
van het wijsgerige denken op zich zelve geen grondslag te kunnen bieden 
voor een vruchtbaar denkcontact tussen de verschillende scholen en 
richtingen, die in haar wijsgerige concepties vaak lijnrecht tegenover 
elkander staan. Dit feit weegt uiteraard bijzonder zwaar, voor zover het 
hier principiële divergenties betreft tussen wijsgerige richtingen, die ieder 
voor zich aanspraak maken op het predikaat van wetenschappelijkheid. 
Wanneer immers inderdaad alle wijsgerige stromingen, die beweren slechts 
in het wijsgerig wetenschappelijk denken zelve haar uitgangspunt te 
kiezen, geen diepere, dit denken te boven gaande, vooronderstellingen aan 
hun filosofische onderzoekingen ten grondslag legden, dan zou de con­
clusie onontwijkbaar zijn, dat men zijn principiële tegenstander langs 
puur-theoretisch-wetenschappelijke weg van ongelijk moet kunnen over­
tuigen, of omgekeerd langs dezelfde weg door hem zou moeten te over­
tuigen zijn.
226



Maar het is in feite aan een volgeling van Heijmans nog nimmer 
gelukt een neo-Kantiaan te overtuigen van de juistheid van Heijmans' 
empirisch-psychologische methode in de kennistheorie en de ethiek, 
evenmin als het aan een volgeling van Kant ooit gelukt is een Thomist 
langs zuiver wetenschappelijke weg te overtuigen van de onmogelijkheid 
ener theoretische metafysica. En welk wezenlijk wijsgerig denkcontact 
bestaat er in feite tussen de fenomenologische school van Husserl, die 
toch opkwam voor de filosofie als „strenge Wissenschaft” en de aan­
hangers van het huidige logisch positivisme, die dit niet minder doen? 
Men krijgt uit de wijze, waarop deze scholen en richtingen elkander 
plegen te bestrijden, eer de indruk dat zij langs elkander heen redeneren, 
omdat zij geen weg kunnen vinden om tot eikaars ware - door het dogma 
der autonomie slechts gecamoufleerde - uitgangspunten door te diingen, 
hetgeen toch voor een juist begrip van de wijsgerige divergenties nood­
zakelijk zou zijn. En het gevaar is zeker niet denkbeeldig, dat zij, elk voor 
zich, zich het monopolie van wetenschappelijkheid gaan toekennen en de 
afwijking van eigen wijsgerige opvattingen, die zij bij anders georiënteerde 
wijsgerige richtingen opmerken, slechts aan gebrek aan wetenschappelijk 
inzicht of gebrek aan wetenschappelijke feitenkennis gaan toeschrijven.

Met de vaststelling van deze feitelijke situatie is uiteraard nog aller­
minst bewezen, dat aan het wijsgerig denken, zelfs wanneer het zich aan 
wetenschappelijke eisen en methoden onderwerpt, geen autonomie tegen­
over de verborgen religieuze drijfveren kan toekomen. Men zou immers 
terecht kunnen aanvoeren, dat het hier niet om een quaestio facti, maar 
om een quaestio juris gaat en dat, zo al in feite de beoefenaar der weten­
schappelijke filosofie zich wellicht nog vaak door voor-oordelen en mo­
tieven van niet-wetenschappelijke aard laat beïnvloeden, niettemin uit 
de aard van de wetenschappelijke denkhouding voortvloeit, dat hij zich 
van die invloeden hoe langer hoe meer dient te bevrijden. Maar wanneer 
men op deze wijze de questio iuris stelt, dan kan men ook niet langer 
volstaan met een dogmatische ponering van de bedoelde autonomie, maar 
moet men althans bereid zijn haar met ons tot een kritisch probleem te 
maken, waartoe toch in ieder geval ook reeds de feitelijke situatie, waarin 
de wetenschappelijke filosofie zich bevindt alle aanleiding geeft. Hoeveel 
verschil van opvatting er nu zelfs onder de beoefenaren der weten­
schappelijke wijsbegeerte mogen bestaan t.a.v. taak en grenzen van het 
filosofisch onderzoek, op één punt althans mag eenstemmigheid worden 
verwacht, nl. dat alle filosofische bezinning, die zich aan wetenschappe­
lijke maatstaven onderwerpt, gebonden is aan de theoretische denk- en 
ervaringshouding. De ons door de Grieken overgeleverde en tamelijk 
verwarrende onderscheiding tussen theoretische en praktische wijs­
begeerte, corresponderend met die tussen theoretische en praktische 
rede, doet hieraan niets af, omdat ook de zgn. praktische filosofie toch 
slechts in de theoretische denkhouding mogelijk is. Voorts is de wijsgerig- 
wetenschappelijke denkhouding steeds door een theoretische totaliteits­
idee gericht, die over de grenzen der vak wetenschappelijke gezichts­
punten heengrijpt.

Om dus de vraag te kunnen beantwoorden, of aan het wijsgerig, 
wetenschappelijk denken autonomie in de vroeger omschreven zin kan 
toekomen, zullen wij de theoretische denk- en ervaringshouding zelve in

227



haar typisch wijsgerige totaliteitstendens aan een radicale transcenden­
tale kritiek moeten onderwerpen. Hieronder verstaan wij een wezenlijk 
kritisch - geen enkel zgn. theoretisch-wijsgerig axioma ontziend - onder­
zoek naar de algemeen geldige voorwaarden, die de wijsgerig-theoretische 
denkhouding eerst mogelijk maken cn die uit haar innerlijke aard en 
structuur zelve voortvloeien.

In deze laatste restrictie ligt het principieel verschil tussen een 
transcendente en een transcendentale kritiek van het wetenschappelijk- 
wijsgerige denken. De eerste raakt niet de innerlijke aard en structuur 
van de wijsgerige denkhouding, maar oefent bijv. van dogmatisch- 
theologisch standpunt kritiek op wijsgerige concepties, die zij in strijd 
acht met het christelijk geloof. Zulk een transcendente kritiek blijft vanuit 
wetenschappelijk-wijsgerig standpunt bezien dogmatisch en waardeloos, 
zolang niet het innerlijk aanknopingspunt tussen de wijsgerige conceptie 
en de wezenlijke geloofsvragen kan worden aangetoond. En vanuit het 
christelijk geloofsstandpunt bezien kan zulk een transcendente kritiek 
zelfs gevaarlijk worden, wanneer bij kritisch onderzoek zou blijken, dat 
wat de theologie hier als een christelijk geloofsstuk aandiende in wezen 
een scholastisch-wijsgerige conceptie was, die zij aan het Griekse denken 
ontleend en slechts aan de kerkleer aangepast had. Men denke slechts aan 
de strijd tussen de scholastische theologie en het Cartesianisme over de 
verhouding van ziel en lichaam in de menselijke natuur! De theologie 
heeft zelf behoefte aan een radicale transcendentale kritiek. Want ook 
zij blijft aan de theoretische denkhouding gebonden en kan zonder wijs­
gerige vooronderstellingen niet wetenschappelijk werken.

Nu mene men vooral niet, dat de transcendentale kritiek van de 
theoretische denk- en ervaringshoucling, zoals zij zoeven door mij werd 
omschreven, zich zou dekken met de transcendentale kenniskritiek van 
Immanuel Kant of de transcendentaal-fenomenologische kenniskritiek 
van Edmund Husserl. Immers bij deze beide denkers is de wijsgerig- 
theoretische denk- en ervaringshouding zelve niet tot kritisch probleem 
gemaakt. Beide gingen uit van de autonomie van de „theoretische 
Vernunft” zonder eerst een kritisch onderzoek te hebben ingesteld naar 
de transcendentale voorwaarden der theoretische denkhouding als 
zodanig. Deze dogmatische inzet van hun kenniskritiek werd het grote 
obstakel voor een wezenlijk kritische denkhouding en belette hen zich 
rekenschap te geven van de transcendentale voor-vragen van iedere 
kennistheorie.

De transcendentale kritiek der theoretische denk- en ervarings­
houding dient aan het begin te staan der wijsgerige bezinning wil men 
niet slag op slag gevaar lopen boven-theoretische voor-oordelen voor 
theoretische axiomas uit te geven en daarmede in een dogmatische 
denkwijze terug te vallen.

De theoretische denk- en ervaringshouding onthult haar innerlijke 
aard en intentionele structuur eerst, wanneer wij haar confronteren met 
de voor-theoretische der zgn. naieve ervaring. De eerste is, in onder­
scheiding van de laatste, gekarakteriseerd door een eigenaardige anti­
thetische denkrelatie, waarin wij de logische of analytisch onderschei­
dende functie onzer denk-acte stellen tegenover de niet logische aspecten 
van onze ervaringshorizon met de bedoeling in deze laatste een theoretisch
228



inzicht te krijgen. Binnen de orde van de tijd vertoont onze ervarings- 
horizon en de daarin besloten empirische werkelijkheid namelijk een grote 
verscheidenheid van fundamentele trvd.rm%swijzen of modi, die als 
zodanig niet betrokken zijn op het concrete wat onzer ervaring - bijv. op 
concrete dingen, gebeurtenissen enz. maar op het hoe, op de bijzondere 
wijze, waarop we de werkelijkheid erv'aren. Wij zullen ze daarom de 
modale aspecten van onze ervaringshorizon noemen. Zij brengen de eerste 
fundamentele zin-verscheidenheid in onze ervaring en wel de modale, 
die, gelijk we nog zullen zien, aan alle concrete onderscheidenheid in de 
empirische werkelijkheid ten grondslag ligt, en daarom tot de trans­
cendentale structuur van onze ervaringshorizon binnen de tijdelijke orde 
behoort. Zij zijn het ook. die in beginsel ten grondslag liggen aan de 
verschillende vakwetenschappelijke gezichtspunten, waaronder de weten­
schap de empirische werkelijkheid onderzoekt. Het zijn de aspecten van 
hoeveelheid (getal), ruimtelijkheid, extensieve beweging, energiewerking, 
organisch leven, het sensitief-zinnelijk aspect, het logische (dat der ana­
lytische onderscheiding), het cultuur-historische, dat der symbolische 
betekening, het sociale omgangs-aspect, het economisch, het esthetisch, 
het juridisch, het morele en het geloofsaspect.

Onze logische of analytisch onderscheidende denkfunctie fungeert 
dus in het logisch ervarings-aspect, dat een der fundamentele modi is van 
onze integrale ervaringshorizon. Ze kan niet buiten deze ervaringshorizon 
fungeren, noch is ervaring zonder de logische denkfunctie mogelijk. 
Daarom kan ze ook niet tegenover onze ervaringsakten, maar slechts 
tegenover de niet-logische aspecten dezer laatste gesteld worden. De niet 
logische ervaringswijzen of aspecten, die in de theoretische denkhouding 
tegenover de logische gesteld worden, bieden weerstand aan de theore­
tische poging ze in een logisch begrip te vatten, en uit die weerstand 
ontstaat het theoretisch probleem van de begripsonderscheiding onzer 
verschillende ervaringswijzen, dat als transcendentaal probleem aan 
iedere kentheoretische poging tot afgrenzing van de verschillende vak­
wetenschappelijke gezichtspunten ten grondslag ligt.

Maar de transcendentale kritiek der theoretische denk- en ervarings- 
houding ziet zich gesteld tegenover een prealabel probleem, dat betrek­
king heeft op die denk- en ervaringshouding als zodanig. Wanneer deze 
laatste gekarakteriseerd is door de vroeger omschreven antithetische 
grondrelatie, dan rijst allereerst de vraag of deze theoretische antithesis 
tussen onze logische en onze niet-logische ervaringswijzen beantwoordt 
aan de integrale structuur van onze ervaringshorizon en der daarin 
fungerende empirische werkelijkheid. Deze vraag kan bij een inderdaad 
kritische bezinning slechts ontkennend worden beantwoord. De bedoelde 
theoretische antithesis is het produkt van een theoretische abstractie, 
waardoor wij de logische en niet-logische ervaringwijzen in onze totale 
denk- en ervaringsakten afzonderen uit hun continue band van samen­
hang, waarin zij alleen actueel kunnen fungeren. Deze theoretische ab­
stractie is noodzakelijk om de modale aspecten als zodanig in zicht te 
krijgen, waartoe wij ze op analytische wijze uiteen en tegenover elkaar 
stellen. In werkelijkheid fungeren zij niet afgezonderd in onze denk- en 
ervaringsakten. Hun voorgegeven continue band van onderlinge samen­
hang is juLst de transcendentale voorwaarde voor hun analytische uiteen-

229

HermanDooyeweerd.nl



stelling. De antithetische relatie, die onze theoretische denk- en ervarings- 
houding karakteriseert, heeft dus slechts een intentioneel theoretisch- 
analytisch en geen ontologisch karakter.

Het eerste transcendentale grondprobleem, waarvoor de theoretische 
denk- en ervaringshouding ons plaatst, kan dus nader als volgt worden 
geformuleerd:

Van welke aard is de samenhang, en onderlinge verhouding, waarin de 
theoretisch uiteengestelde modale aspecten van onze ervaringshorizon gevoegd 
zijn en in hoever is in de theoretische denk- en ervaringshouding hun theo­
retische abstractie uit deze samenhang mogelijk?

Door van de theoretische denkhouding als een onproblematisch 
gegeven uit te gaan, kwam reeds de Griekse metafysica er toe de anti­
thetische denkrelatie als een ontologische te interpreteren, die aan de 
ware werkelijkheid zou beantwoorden. Zo leerde Aristoteles, dat de 
theoretisch-logische denkfunctie een onsterfelijke metafysische sub­
stantie is die geheel afgescheiden van het bezielde menselijk lichaam 
functioneert en het ware zijn tot object harer kennis heeft. Hij was zich 
dus niet bewust, dat de afzondering onzer logische denkfunctie in de 
theoretische denk- en ervaringshouding slechts op theoretische ab­
stractie berust.

Om zich tegen zulk een verabsolutering van de theoretisch-anti- 
thetische denkrelatie te vrijwaren, is steeds weer een confrontatie van de 
theoretische denk- en ervaringshouding met de voor-theoretische der 
naieve ervaring noodzakelijk.

In deze laatste is onze logische denkfunctie evenzeer werkzaam. 
Maar zij blijft hier volledig ingebed in de continue inter-modale samen­
hang met onze overige modale ervaringsfuncties. Zij wordt hier niet in 
een antithetisch-analytische relatie tegenover onze niet-logische ervarings- 
wijzen gesteld om deze laatste theoretisch af te zonderen en tot theore­
tisch probleem te maken. De naieve denkhouding kent geen theoretische 
problemen. Zolang wnj ons in deze denk- en ervaringshouding bevinden, 
is onze aandacht niet explicite gericht op de verschillende wijzen onzer 
ervaring. Wij vatten hier veeleer de in onze ervaringshorizon fungerende 
werkelijkheid in haar concrete watheid, in de typische totaal-structuren 
van individuele dingen in hun concrete onderlinge relaties, van concrete 
gebeurtenissen enz. enz.

Deze typische totaalstructuren omspannen in beginsel alle modale 
aspecten van onze ervaringshorizon in een ononderbroken samenhang. 
Maar haar modale aspect-functies zijn hier op een typische wijze gegroe­
peerd en geïndividualiseerd binnen een individueel geheel en deze aspecten 
worden niet explicite, in theoretische onderscheiding, maar implicite aan 
de dingen en gebeurtenissen als individuele totaliteiten ervaren. Ook de 
voor-theoretische begripsvorming richt zich daarom niet op geabstraheerde 
hoeveelheids- of getalsverhoudingen, ruimtelijke verhoudingen, energie- 
werkingen enz. enz., maar op telbare, ruimtelijke, energiewerkingen enz. 
vertonende dingen en concrete gebeurtenissen in hun individuele totaliteit, 
in welker typische totaal-structuur het logische met de niet-logische 
ervaringsaspecten in een onverbreekbare samenhang is gevoegd. Dit alles 
geeft aan de naieve of voor-theoretische ervaring dat integraal karakter, 
dat aan de theoretische als zodanig ontbreekt, ook al kan zij ons nimmer
230



het verdiepte, wetenschappelijke inzicht in de wetmatige samenhangen 
binnen onze ervaringswereld verschaffen, dat eerst in de theoretische 
denk- en ervaringshouding wordt verworven.

Maar hoe kunnen de typische totaalstructuren of individualiteits- 
structuren, waarin de naieve ervaring de werkelijkheid vat, in beginsel 
in de integrale samenhang van al onze verschillende ervaringswijzen 
fungeren? Dit is te danken aan de subject-object relatie, die aan de naieve 
ervarings- en denkhouding even vertrouwd is, als de antithetische denk- 
relatie der theoretische haar innerlijk vreemd blijft, maar die in de kennis­
theorie telkens weer met de laatste venvard wordt.

In deze subject-object relatie kennen wij aan de dingen en gebeurte­
nissen zonder bedenking objectieve, bloot voorw’erpelijke functies en 
hoedanigheden toe binnen modale aspecten, waarin zij onmogelijk als 
subject kunnen fungeren, maar altijd in betrekking tot hierin als subject 
fungerende wezens. Zo kennen wij aan water, ofschoon het als „dode stof” 
ongetwijfeld typisch is gekwalificeerd door zijn fysisch-chemische eigen­
schappen, die in het aspect der energie-werking fungeren, in onze bioti- 
sche ervaringswijze een biotische objectsfunctie toe als noodzakelijk 
levensmiddel; in onze sensitief-zinnelijke ervaringswijze kennen wij het 
objectief- zinnelijke hoedanigheden toe, in onze analytisch-onderschei- 
dende ervaringswijze kennen wij het objectief-logische kenmerken toe, 
in onze cultureel-historische ervaringswijze vatten wij het als object van 
mogelijke culturele doeleinden enz. enz.

Een vogelnestje kan als individueel geheel slechts ervaren worden 
in de, dit ding typisch kwalificerende, subject-object relatie met het 
vogelleven. Het is een objectief dierlijk vormsel dat in het organisch 
leven van de vogel als levend subject een essentiële biotische objects­
functie vervult. Maar ook in de andere modale aspecten, waarin het niet 
als subject fungeert, kennen we het objectsfuncties toe, in relatie tot 
subjecten.

Een kathedraal wordt in onze voor-theoretische ervaring in een 
typische totaliteitsstructuur gevat, die ofschoon zij weer in alle modale 
aspecten van onze ervaring fungeert, niettemin typisch is gekwalificeerd 
door een objectfunctie binnen het geloofsaspect in betrekking tot een 
subjectieve geloofsgemeenschap van christenen. Het is immers van 
andere bouwwerken typisch onderscheiden als ^e^^gebouw, dat een 
objectieve bestemming heeft voor de eredienst in een kerkelijk georgani­
seerde geloofsgemeenschap, een bestemming, die zich in zijn gehele 
architectonische structuur op objectieve wijze uitdrukt.

Zo vatten wij in onze voor-theoretische ervaring ook natuur- 
gebeurtenissen als een storm, een onweder enz., in een typische totaal- 
structuur, die wel typisch gekwalificeerd is door energie- of kracht­
werking, maar waaraan wij niettemin in de biotische en daarop volgende 
modale aspecten typische objectsfuncties toeschrijven (biotische, sensi­
tief-zinnelijke, symbolische, esthetische, pistische enz. enz.) Maar eerst 
in de theoretische denkhouding zullen wij bijv. het juridisch aspect van 
zo’n gebeurtenis als „objectief rechtsfeit” in zijn betrokkenheid op 
subjectieve rechtsverhoudingen afzonderen van zijn sensitief-zinnelijke 
aspect als subjectief-objectief zinnelijk verschijnsel, van zijn fysisch- 
chemisch aspect als elektrisch ontladingsverschijnsel enz. enz. De hier

231



bedoelde subject-object relaties worden in de naieve ervarings- en denk­
houding gevat als structurele relaties der werkelijkheid zelve, zoals ze 
binnen onze ervaringshorizon zich aanbiedt. De metafysisch-theoretische 
tegenoverstelling van een subjectieve verschijningswereld aan een ob­
jectieve werkelijkheid „in zich zelve”, zoals ze geheel onafhankelijk van 
de menselijke ervaringshorizon zou zijn, en die dan alleen aan onze 
metafysische theoretisch-logische denkfunctie toegankelijk wordt geacht, 
is haar volkomen vreemd. Wel weet de naieve ervaring te onderscheiden 
tussen bloot subjectieve en subjectief-objectieve ervaring van de werke­
lijkheid. Ze is zich bewust van de mogelijkheid van gezichtsbedrog en van 
de misleidende invloed van pathologische lichaamstoestanden op onze 
waarneming en zoekt daarentegen correctie. Want het sensitief-zinnelijke 
aspect speelt bij lange na niet die exclusieve, of zelfs overw^egende rol in 
de voor-theoretische ervaring, die men het in de psychologie en de kennis­
theorie vaak heeft toegeschreven.

De kritische confrontatie van de naieve en de theoretische denk­
en ervaringshouding voert ons dus tot het volgende resultaat; De eerste 
laat onze ervaringswereld ineen in de integrale samenhang harer aspecten 
en vat haar in de typische totaal-structuren, waarin ze zich geeft. De 
tweede stelt haar uit-een in de antithetische denk-relatie die voor de 
theoretische denk- en ervaringshouding karakteristiek is.

Door van de autonomie van de theoretische denk- en ervarings­
houding als van een onproblematisch gegeven uit te gaan, kwam de 
kennistheorie tot een geheel vertheoretiseerd en dus vertekend beeld van 
de naieve ervaring. Ze ging de laatste zelve als een theorie over de werke­
lijkheid interpreteren, die dan de theorie van het naief realisme werd 
genoemd en in de wijsbegeerte ongetwijfeld aanhangers heeft gehad. 
Volgens deze theorie zou de naieve ervaring van mening zijn dat onze 
subjectief zinnelijke waarneming als een soort fotografietoestel zou zijn 
gesteld tegenover de werkelijkheid, zoals ze „an sich” is, en dat daarin 
die werkelijkheid zich op adequate wijze zou afbeelden.

En deze onkritische theorie zou dan door de Kantiaanse kennis­
kritiek in bond met de moderne experimentele psychologie en de fysiolo­
gische theorie van de specifieke energie der zintuigen, grondig weerlegd 
zijn! Een wonderlijk misverstand inderdaad omtrent de aard der naieve 
ervaring. Want de laatste is in ’t geheel geen theorie, maar veeleer een 
gegeven, zo niet het eerste gegeven, voor iedere mogelijke theorie over de 
menselijke ervaring. Elke kennistheorie, die aan dit primaire gegeven 
geen recht kan doen, moet wel op verkeerde grondslagen rusten.

In de theoretische denk- en ervaringshouding kunnen wij uiteraard 
geen halt maken bij de theoretische antithesis tussen onze logische 
denkfunctie en onze niet-logische ervaringswijzen, d.i. bij het theoretisch 
probleem. Wij moeten van de theoretische antithesis voortschrijden tot 
de theoretische synthesis, d.i. tot een theoretisch-logisch begrip komen van 
de niet-logische aspecten van onze ervaring en de empirische werkelijkheid, 
waarop zich ons onderzoek richt. Maar die theoretische synthesis in haar 
inter-modaal (de logische en niet-logische ervaringswijzen verbindend) 
karakter, stelt de transcendentale kritiek voor een nieuw grondprobleem, 
dat wij als volgt kunnen formuleren:

Waar vinden wij in ons bewustzijn het centrale hetrekkingspunt, van 
waaruit wij deze synthesis kunnen tot stand brengen}
232



Hiermede raken wij de kernvraag van ons onderzoek. Door het op­
werpen van dit tweede transcendentale probleem, onderwerpen wij ieder 
mogelijk uitgangspunt van het theoretisch-wijsgerig denken aan een 
fundamentele kritiek. Wij herinneren hierbij aan onze vroegere opmer­
king, dat de wijsgerig-theoretische denkhouding - in onderscheiding van 
de vakwetenschappelijke - naar haar aard door een idee van de totaliteit 
gericht is en dus alle modale aspecten van onze ervaringshorizon in haar 
anti-thetische grondrelatie moet stellen om een synthetisch theoretisch 
totaal-beeld van deze ervaringshorizon en de zich daarbinnen aan­
biedende werkelijkheid te verkrijgen.

Iedere wijsgerige theorie van de ervaring en de empirische werkelijk­
heid bedoelt ons zulk een theoretisch totaal-inzicht te geven. Nu springt 
het bij een werkelijk kritische transcendentale bezinning op de theoretische 
synthesis in het oog, dat het ware uitgangspunt dezer laatste, hoe dit ook 
nader moge gekozen zijn, nimmer in een der termen van de antithetische 
theoretische denkrelatie is te vinden, nóch in de logische denkfunctie, 
nóch in één der daaraan tegenovergestelde modale ervaringsfuncties.

Het zal steeds hoven de theoretische antithesis moeten verheven zijn, 
om als centraal betrekkingspunt van de synthesis te kunnen fungeren, 
d.w.z. om de modale verscheidenheid onzer ervaringsfuncties op een 
diepere wortel-eenheid van ons bewustzijn te kunnen betrekken, die aan 
iedere denk- en ervaringsakte ten grondslag ligt. Want dit is zeker: de 
antithetische relatie, waarmede de theoretische denkhouding staat en 
valt, omdat alle theoretische problematiek daarin haar oorsprong vindt, 
biedt in zichzelve geen brug tussen onze logische denkfunctie en de haar 
tegenovergestelde niet-logische ervaringswijzen. Een bloot-logische syn­
thesis is iets anders dan een inter-modale synthesis, die in het tweede 
transcendentale grondprobleem onzer denkkritiek in ’t geding is. En de 
voor-gegeven samenhang onzer logische en niet-logische ervaringsfuncties 
kan uiteraard geen uitgangspunt van de theoretische inter-modale 
synthesis zijn, omdat de theoretische antithesis niet van hem uitgaat. 
Hier nu schijnt het dogma i.z. de autonomie van het wijsgerig theoretisch 
denken zijn aanhangers in een onontkoombare impasse te voeren. Want 
zij zijn, om de zelfgenoegzaamheid van dit denken te kunnen handhaven, 
wel gedwongen het uitgangspunt der theoretische synthesis immanent 
binnen het theoretisch denken zelve te zoeken. Voor de wijsbegeerte 
betekent dit dat in dit denken (de zgn. „theoretische Vemunft”) zelve het 
enig uitgangspunt voor een theoretisch-synthetische totaal-visie op onze 
ervaringshorizon en de zich daarbinnen aanbiedende empirische werke­
lijkheid zou moeten worden gezocht.

Maar het theoretisch denken is krachtens zijn intentioneel-anti- 
thetische structuur op inter-modale synthesis aangewezen en er zijn 
evenveel modaliteiten van theoretische synthesis als onze ervarings­
horizon niet-logische modale aspecten bevat. Er is een theoretisch denken 
van mathematisch (arithmetisch, geometrisch, kinematisch), natuur­
kundig (energetisch), biologisch, psychologisch, cultuur-historicaal, taal­
kundig, sociologisch, estheticaal, economisch, rechtswetenschappelijk 
moraaltheoretisch en theologisch karakter.

In welk van deze mogelijke vakwetenschappelijke gezichtspunten 
zal de wijsbegeerte het uitgangspunt zoeken voor haar theoretisch

233



synthetische totaal-blik op onze ervaringshorizon en de daarbinnen 
fungerende empirische werkelijkheid? Onverschillig hoe de keuze uitvalt, 
zij zal steeds neerkomen op de verabsolutering van een bepaald synthe­
tisch gevat modaal aspect van onze ervaringshorizon, waarbij dan alle 
andere ervaringswijzen tot modi of aspecten van dit verabsoluteerde 
zullen worden herleid. Dit is de bron van alle -ismen in de algemene 
kennistheorie, de wijsgerige werkelijkheidsleer en ook in de bijzondere 
filosofie van de onderscheiden vakwetenschappen (als de wijsbegeerte der 
wiskunde, de filosofie der anorganische natuur, de filosofie der biologie, 
de taal-filosofie, de rechts- en moraalfilosofie de cultuur-filosofie enz. enz.), 
welke -ismen ook in de vakwetenschap hun verwarrende rol spelen, waar 
men zich voor een bepaalde theoretische beschouwing op de werkelijkheid 
gaat beroepen, die echter slechts in een harer verabsoluteerde aspecten 
blijkt te worden gevat.

Nu hebben zulke -ismen (als mathematicisme, energetisme, biolo- 
gisme, psychologisme, historicisme enz.) op het eerste gezicht daarom een 
zekere overtuigingskracht, omdat in de modale structuur van iedere 
ervaringswijze inderdaad de totale samenhang met alle andere tot uit­
drukking komt. Men denke bijv. wat de sensitieve ervaringswijze betreft, 
aan de structuurmomenten van gevoelsbeweging (emotionaliteit), gevoels- 
leven, zinnelijke gewaarwordingsr«m^e, en aan hogere sensitieve struc­
tuurmomenten als taalgevoel, esthetisch gevoel, rechtsgevoel, moreel gevoel 
enz. enz., waarin zich de innerlijke samenhang van het gevoelsaspect 
met resp. het bewegingsaspect, het biotisch aspect, het ruimtelijk aspect, 
het aspect der symbolische betekening, het esthetisch, het juridisch en 
het morele aspect onzer ervaring op onmiskenbare wijze openbaart. 
Maar reeds het feit, dat dezelfde stand van zaken bij alle andere ervarings­
wijzen is terug te vinden, toont aan dat een psychologistische verabsolu­
tering van het sensitief-zinnelijk ervaringsaspect geen Rondslag kan 
vinden in de innerlijke aard en structuur dezer ervaringswijze.

Al zulke -ismen zijn veeleer onkritisch in een dubbele zin. Immers in 
de eerste plaats zijn ze nimmer vanuit de theoretische denkhouding te 
rechtvaardigen. De antithetische denkrelatie, die voor deze laatste 
karakteristiek is, verzet zich tegen iedere poging een der theoretisch 
uiteen-gestelde ervaringsaspecten tot een ander te herleiden en ze wreekt 
de verabsolutering door het daarin bevangen denken in innerlijke anti­
nomieën te verstrikken. In heel de inter-modale samenhang van onze 
ervaringshorizon is geen plaats voor de absoluutheid van een ervarings­
wijze en de theoretische denkrelatie sluit haar in principe uit.

De verabsolutering wijst veeleer op de invloed van boven-theore- 
tische motieven in het denken en pleit dus eer tegen de autonomie van de 
„theoretische Vernunft”.

In de tweede plaats keert in ieder „ isme” het probleem inzake het 
uitgangspunt der theoretische synthesis onopgelost terug. Nu is het on­
kritisch karakter van de verabsolutering van een bijzondere wijze van 
theoretische synthesis ook aan Kant niet ontgaan. Hij was zich bewust 
van de noodzakelijkheid van een centraal betrekkingspunt voor alle 
S3mthetische denkakten. Nochtans meende hij in de „theoretische Ver­
nunft” zelve zulk een uitgangspunt te kunnen aanwijzen. En de weg, die 
hij daartoe wilde inslaan is die der kritische zelfbezinning, de terug-
234

HermanDooyeweerd.nl



wending van het theoretisch denken op de denkende ikheid. Deze weg 
houdt inderdaad een grote belofte in. Immers, zolang het wijsgerig denken 
in zijn logische functie gericht blijft op de in de theoretische denkrelatie 
aan deze laatste tegenovergestelde modale ervaringsaspecten, beweegt 
het zich in een ex-centrische divergerende richting en blijft het in de 
theoretische verscheidenheid van deze aspecten verstrooid. Eerst waar het 
op de denkende ikheid gericht wordt, krijgt het de concentrische richting 
op een diepere eenheid van ons bewustzijn, die aan alle verscheidenheid 
van ervaringswijzen ten grondslag moet liggen. Maar hier rijst een nieuw 
transcendentaal probleem voor de wijsgerige denkkritiek, dat wij als 
volgt kunnen formuleren; Hoe is deze kritische zelf-bezinning, deze con­
centrische richting van het theoretisch denken op de ikheid mogelijk, en van 
welke aard is die ikheid}

Dat ook dit derde probleem ons door de innerlijke aard en intentio­
nele structuur der wijsgerig-theoretische denkhouding zelve wordt op­
gedrongen, kan niet twijfelachtig zijn. Immers uit de theoretische denk­
relatie zelve is de mogelijkheid ener concentrische richting der theore­
tische denkakte op de ikheid zeker niet in te zien en zonder inzicht in de 
aard van de ikheid kunnen wij ook de aard van het eigenlijk uitgangspunt 
van het wijsgerig-synthetisch denken niet ontdekken.

Kant heeft dit probleem zelf niet opgeworpen, omdat de aanvaarding 
van de autonomie der „theoretische Vernunft” ook hem voerde tot een 
uitschakeling van de gehele transcendentale problematiek van de wijs­
gerig-theoretische denkhouding. Hij meende binnen de logische denk­
functie zelve een subjectieve denkpool te vinden, het cogito (ik denk), 
dat als het transcendentaal-logisch subjectief betrekkingspunt van alle 
synthetische verstandswerkzaamheid (zowel van de „apriorische” als van 
de „empirische”) moet worden beschouwd. Het „ik denk”, zo zegt hij, 
moet al mijn voorstellingen kunnen begeleiden, zullen zij tezamen mijn 
voorstellingen zijn. Het is volgens hem een laatste subjectief-logische 
eenheid van het denkend en ervarend bewustzijn, waarin geen menig­
vuldigheid van elementen meer vervat is, die immers zelve weer een 
synthesis zouden vereisen; het is m.a.w. een „absolute” of volstrekt een­
voudige logische eenheid, die zelve nimmer tot theoretisch object van 
kennis worden kan, omdat iedere theoretisch-synthetische ken-akte van 
dit „ik denk” moet uitgaan. Kant noemt het de ,,transcendentale een­
heid der apperceptie”, het transcendentale denksubject of het „trans­
cendentaal-logisch ik”. Hij onderscheidt het scherp van het „empirische 
individuele ik in ruimte en tijd”. Als „transcendentaal-logisch ik” mist 
het iedere individualiteit en empirische werkelijkheid, is het eenvoudig 
een algemeengeldige voorwaarde voor de theoretische synthesis. Kant 
ontkent ook dat wij uit dit „ledige” begrip der denkende ikheid wezen­
lijke zelf-kennis zouden kunnen putten, gelijk de metafysische psycho­
logie dit meende te kunnen doen.

Is hij er nu inderdaad in geslaagd in het theoretisch denken zelve een 
uitgangspunt voor de theoretische synthesis aan te wijzen, dat aan de 
eisen van een wezenlijk transcendentale denkkritiek voldoet? Het ant­
woord moet beslist ontkennend luiden. Kant's „transcendentaal-logisch 
ik” kan onmogelijk een centrale bewustzijnseenheid zijn, die boven de 
antithetische wijsgerige denkrelatie - en daarmede boven de modale

235



verscheidenheid van onze ervaringshorizon - verheven is. Het blijit 
veeleer in de logische pool dezer denkrelatie bevangen. Nu is binnen het 
logisch of analytisch aspect geen enkele „absolute” of „volstrekt een­
voudige” eenheid van het denkend bewustzijn te vinden. Iedere „logische. 
eenheid is noodzakelijk een logisch-synthetische eenheid in een menig­
vuldigheid van analytische elementen en betrekkingen. Dit volgt dwin­
gend uit de analytische aard onzer logische denk- en ervaringswijze.

Kant’s conceptie van het „transcendentaal-logisch ik” bevat dus een 
contradictio in terminis en voert ons in het rijk der mythologie. Het is 
niets dan een idool of schijnbeeld van het ik. Het „cogito” (ik denk) stelt 
ons voor het door hem onopgelost gelaten probleem i.z. de verhouding 
van de ikheid tot haar logische denkfunctie en kan reeds daarom nimmer 
een „eenvoudige eenheid” zonder menigvuldigheid zijn. De denkende 
ikheid kan niet identiek zijn met haar logische denkfunctie.

De dogmatische aanvaarding van de autonomie der theoretische rede 
heeft Kant tot de illusie gevoerd dat het centrale probleem van het 
uitgangspunt der theoretische kennis zou zijn op te lossen zonder wezen­
lijke zelfkennis. Daarom blijft ook het ware uitgangspunt zijner kennis­
kritiek en zijner gehele „kritische” wijsbegeerte verborgen achter de 
dogmatische idee der „autonome Vernunft”.

Wanneer nu in het theoretisch denken zelve geen uitgangspunt voor 
de theoretische synthesis te vinden is, dan kan ook de concentrische 
richting van dit denken op de ikheid, die voor de ontdekking van dit 
uitgangspunt noodzakelijk is, niet van theoretische oorsprong zijn. 
Slechts het ik, als het individuele centrum van het menselijk bewustzijn 
en van de gehele menselijke existentie, kan aan zijn theoreti.sche denk- 
akte deze richting geven.

Het theoretisch denken is niet een soort „geestelijke substantie”, een 
zelfstandigheid. Het is slechts een aan bepaalde algemeen geldige denk­
wetten onderworpen instrument en het „ik” is de verborgen bespeler 
ervan. Maar wat is dit „ik”? Van welke aard is het? Zodra we trachten 
het in een begrip te vatten, wijkt het terug als een fantoom en lost zich 
op in het niets. Is het werkelijk een niets, gelijk positivistische denkers als 
Hume en John Stuart Mill meenden? Het raadsel van het menselijk ik 
is, dat het inderdaad niets is in zichzelf, d.w.z. los van de drie centrale 
relaties, waarin het alleen kan fungeren, maar die alleen in onverbrekelijke 
samenhang met elkander aan dit ik zin en inhoud kunnen geven.

De eerste dezer relaties leerden we reeds kennen: het ik is inderdaad 
het individuele centrale betrekkingspunt van onze gehele tijdelijke 
ervaringshorizon in de grote modale verscheidenheid zijner aspecten 
en typische individualiteitsstructuren en van de gehele ervaringswereld 
die daarbinnen fungeert. Maar deze centrale relatie kan, zolang men haar 
op zichzelf beschouwt, aan het ik slechts een negatieve bepaling geven 
nl. dat het onder geen enkele modale of typisch structurele bepaling van 
deze ervaringshorizon valt, omdat het als centraal betrekkingspunt aller 
tijdelijke ervaringswijzen en individualiteitsstructuren onzer ervaring 
deze ^Ic te boven gaat. Het is even zinloos te spreken van een „trans­
cendentaal-logisch ik”, als van een physisch-psychisch, of historisch, of 
moreel, of esthetisch, of geloofs-ik. Dit zijn slechts idolen of schijnbeelden 
van het ik.
236



De eerste centrale relatie is echter onverbrekelijk verbonden met een 
tweede, nl. de relatie van het ik tot de andere ikken, de ik-gij relatie, 
zoals men haar in de hedendaagse personalistische en existentialistische 
wijsbegeerte noemt. Het „ik” wordt inderdaad zinloos zonder haar be­
trekking tot het andere ik.

Maar ook deze centrale relatie kan ons nog niet tot wezenlijke zelf­
kennis leiden, zolang we haar op zichzelf beschouwen. Immers het andere 
ik, het gij, stelt onze kritische zelfbezinning voor het zelfde raadsel als 
ons eigen ik; en zodra we trachten de ik-gij relatie vanuit onze tijdelijke 
ervaringshorizon met zijn verscheidenheid van modale aspecten en 
typische individualiteitsstructuren te bepalen, lost ze zich weer op in 
een niets. Juist door haar volstrekt centraal karakter onttrekt zij zich 
aan deze bepalingen.

Het ik is echter in een derde centrale relatie gevoegd, die het ook in 
zijn beide andere centrale relaties eerst positieve zin en inhoud geeft, nl. 
de relatie tot zijn Goddelijke Oorsprong, naar wiens beeld de mens 
geschapen is. Als concentratiepunt en geestelijk centrum van de mense­
lijke existentie en onze gehele tijdelijke ervaringshorizon impliceert het 
ik naar zijn ware aard die concentrische relatie tot de absolute Oorsprong, 
die aan zijn ingeschapen concentreringstendens een positieve richting 
geeft in de concentrische betrekking van al het relatieve en in zich onzelf­
genoegzame op het Absolute. Deze derde relatie is van religieuze aard en 
geeft ook aan de beide andere centrale relaties, waarin het ik fungeert, 
het religieuze karakter. Daarom kan de mens eerst tot wezenlijke zelf­
kennis komen in de weg der waarachtige Godskennis en is de centrale 
religieuze aandrift, aan het menselijk ik ingeschapen, een impuls, die in 
de afval van God slechts een afvallige richting verkrijgt en tot idool- 
vorming voert, maar zich niet laat uitschakelen. Deze religieuze aandrift 
wordt werkzaam in het religieuze grondmotief van het menselijk denken 
en handelen, dat in de centrale gemeenschapsrelatie van het ik tot andere 
ikken een wezenlijk gemeenschapsmotief is en aan de gehele menselijke 
activiteit de centrale en beslissende richting geeft.

De sleutel tot de waarachtige Gods- en zelfkennis is het grondmotief 
der Woordopenbaring, dat van schepping, zondeval en verlossing door 
Jezus Christus in de gemeenschap van de Heilige Geest, in zijn wezenlijk 
oecumenische bijbelse zin. Wanneer dit motief inderdaad het wijsgerig 
denken in zijn centrale greep neemt, oefent het een radicaal-kritische 
invloed op dit denken uit, doordat het iedere verabsolutering van het 
betrekkelijke tot in haar religieuze wortel onthult. Daardoor bevrijdt het 
dit denken van idolen, die het zicht op de integrale samenhang en de 
ware onderlinge verhouding tussen de in de theoretische denkhouding 
uiteengestelde modale aspecten van onze ervaringshorizon verduisteren, 
(vgl. het eerste door ons geformuleerde probleem der transcendentale 
denkkritiek en onze opmerking over de oorsprong der „-ismen” bij de 
uiteenzetting van het tweede probleem, dat i.z. het uitgangspunt der 
theoretische synthesis.) Het geeft geen dogmatisch-theoretische binding 
aan het wijsgerig denken, omdat het voor geen enkel legitiem filosofisch 
probleem een oplossing geeft. Het geeft dit denken alleen de ware kritisch- 
concentrische richting, die het naar zijn innerlijke aard behoeft, maar die 
het niet langs zuiver theoretische weg kan vinden. En het behoedt het

237



erdoor gerichte christelijk denken, dat slechts feilbaar mensenwerk is, 
voor zelfoverschatting. Het verleent het in wijsgerige zin geen enkele 
gepriviligeerde positie.

In afvallige richting gekeerd wendt zich de religieuze aandrift van 
de mens naar de tijdelijke ervaringshorizon, die met zijn grote ver­
scheidenheid van modale aspecten en individualiteitsstructuren vele 
mogelijkheden biedt voor verabsolutering en idoolvorming, en drijft de 
mens aan daarbinnen zichzelf en zijn Oorsprong te zoeken. Ook in het 
wijsgerig denken stamt iedere verabsolutering van het betrekkelijke uit 
het apostatisch gericht religieuze grondmotief, dat in het geestelijk 
centrum van ons bestaan werkzaam is en dat inderdaad het ware centrale 
uitgangspunt van ons denken is zolang dit laatste zich in zijn centrale 
greep bevindt.

Nu kunnen de zich in afvallige richting bewegende religieuze grond­
motieven onderling sterk divergeren, omdat de verabsolutering zich in 
onze tijdelijke ervaringshorizon voor vele mogelijkheden gesteld ziet. 
Maar zij zijn onmiddellijk te herkennen aan hun dialectisch, door een 
innerlijk dualisme gespleten, karakter, waardoor zij het in hun centrale 
greep gekomen wijsgerig denken in polair tegengestelde richtingen uiteen 
doen gaan, ofschoon deze richtingen toch hetzelfde centrale uitgangspunt 
hebben. De oorsprong van deze religieuze dialectiek ligt in de verabso­
lutering van het betrekkelijke. Al het betrekkelijke heeft slechts zin in 
onverbrekelijke samenhang met zijn correlata. De verabsolutering ver­
breekt deze zin-samenhang in het schijnbeeld van het idool, zonder die 
samenhang in werkelijkheid te kunnen opheffen. Daarom roept iedere 
verabsolutering van een relatum een correlatum van het eerste op, dat 
nu in het religieus bewustzijn een aan het eerste tegengestelde absoluut­
heid opeist en zich als een zelfstandig tegenmotief tegenover de drijf­
kracht van het eerste verabsoluteringsmotief stelt.

Een religieuze dialectiek in het centrale uitgangspunt van het wijs­
gerig denken ontstaat echter evenzeer, wanneer daarin het bijbels grond­
motief in een pseudo-synthese verbonden is met een onbijbels dualistisch 
grondmotief. I)it leidt dan tot de poging deze contrasterende motieven 
wederzijds aan elkander te accommoderen, waarbij het eerste van zijn 
radicaal en integraal karakter beroofd en het tweede slechts uiterlijk 
gechristianiseerd wordt.

Daar bij de dialectische grondmotieven het conflict zich in het 
centrale uitgangspunt van het wijsgerig denken voordoet, kan het 
nimmer door een bloot theoretische synthesis worden opgeheven. Immers 
iedere theoretische synthesis eist, gelijk we zagen, een centraal be- 
trekkingspunt in ons bewustzijn dat de theoretische antithesis te boven 
gaat. Maar een conflict in het centrale grondmotief van het wijsgerig 
denken neemt krachtens zijn religieus karakter noodzakelijk een absoluut 
karakter aan, omdat boven dit grondmotief geen hoger uitgangspunt 
voor een wezenlijke synthesis te vinden is. Niettemin vindt men vanaf de 
Griekse oudheid in de Westerse wijsbegeerte telkens weer de poging 
ondernomen om door een dialectische denkmethode de antithesis, die in 
het grondmotief aanwezig is, in een theoretisch-metafysische synthesis 
op te heffen. Zulke pogingen zijn onkritisch en lossen zich, wanneer het 
denken, dat zich in de greep van het dialectisch grondmotief bevindt, in
238



de weg der kritische zelfbezinning wordt geleid, weer op in de antithesis 
van zijn uitgangspunt.

Daar een wezenlijke oplossing van het conflict in het dialectisch 
grondmotief niet mogelijk is, zolang het denkend ik zich in de centrale 
greep van dit laatste bevindt, rest slechts de uitweg dat aan een der 
antithetische motieven het „primaat” wordt toegekend, hetgeen onver­
anderlijk gepaard gaat met een religieuze ontwaarding of althans een 
religieuze subordinatie van het andere. De voortdurende wisseling van 
het primaat, de pogingen tot synthese en de kritische oplossing dezer 
synthesen in de radicale antithese van het uitgangspunt, zijn typische 
en aan een zekere wetmatigheid gebonden verschijnselen van de door­
werking der religieuze dialectiek in het wijsgerig denken.

In mijn werk A new Crüiqtie of Theoretical Thought en in het eerste 
deel van mijn Reformatie en Scholastiek in de Wijsbegeerte heb ik een 
omstandig onderzoek ingesteld naar de centrale invloed dezer dialectische 
grondmotieven op de ontwikkelingsgang der Westerse wijsbegeerte. De 
tijd ontbreekt om daaro]) thans nader in te gaan.

Ik hoop echter in dit referaat althans één ding te hebben duidelijk 
gemaakt, nl. dat men zich aan de hier summier uiteengezette transcenden­
tale kritiek van het wijsgerig denken niet onttrekken kan met de op­
merking dat de wetenschappelijke beoefening der filosofie daardoor niet 
getroffen zou worden. De drie door mij geformuleerde transcendentale 
grondproblemen, waarvoor ons de wijsgerig-theoretische denkhouding 
als zodanig stelt, zijn van wezenlijk algemeen-geldig karakter, omdat ze 
ons door de innerlijke aard en intentionele structuur dezer denkhouding 
zelve worden opgedrongen.

De wijze, waarop het probleem der theoretische synthesis in de 
wijsbegeerte w'ordt gesteld en opgelost is afhankelijk van de beant­
woording van het eerste door ons gestelde transcendentale probleem. 
En de wijsgerige visie op de onderlinge verhouding en samenhang der 
verschillende ervaringswijzen is afhankelijk van het uitgangspunt van 
het wijsgerig denken, dat ook bij dogmatische aanvaarding van de auto­
nomie van dit denken in waarheid steeds van boven-theoretisch, religieus 
karakter is.

Slechts op één kwestie moet ik nog ingaan, omdat zij de bewijskracht 
der door mij ontwikkelde transcendentale kritiek betreft. Men zou mij 
nl. de volgende vraag kunnen voorleggen: Was het uitgangspunt dezer 
kritiek het door u omschreven centrale grondmotief der bijbelse open­
baring? Zo ja, welke bewijskracht kan zij dan hebben voor hen, die dit 
uitgangspunt niet delen? En zo neen, weerlegt ze dan niet zich zelve, 
doordat zij juist van die autonome onbevooroordeelde denkhouding 
moest uitgaan, welker principiële onmogelijkheid ze heeft trachten aan 
te tonen?

Ik kan op deze scherp gestelde kritische vraag slechts het volgende 
antwoorden: Dat mijn transcendentale kritiek van het wijsgerig denken 
onbevooroordeeld zou zijn in religieuze zin is reeds uitgesloten door de 
aard van het kritisch onderzoek, dat hier werd ingesteld. Niettemin 
heeft zij zich in de transcendentaal-ZÉ^zysgmge gang van haar onderzoek 
uitsluitend gebaseerd op algemeen geldige standen van zaken, die in de 
innerlijke aard en intentionele structuur der wijsgerig theoretische denk-

239



en ervaringshouding zelve besloten en dus voor ieder beoefenaar der 
wijsbegeerte te verifiëren zijn.

Zo kwam ik tot de formulering van de drie transcendentale grond­
problemen, die zich op ieder mogelijk wijsgerig standpunt aan een wezen­
lijk kritische bezinning opdringen, maar welker beantwoording weer 
afhankelijk is van het boventheoretisch uitgangspunt van de onderzoeker.

De eliminering dezer transcendentale problemen bleek uitsluitend 
het gevolg te zijn van een theoretisch dogmatisme, dat bij de aanvaarding 
van de autonomie van het wijsgerig denken onvermijdelijk is. En het is 
juist het centrale grondmotief van de Woordopenbaring dat de wijsgerige 
bezinning tot een kritische doorbreking van dit wijsgerig dogmatisme 
noopt, door daarin de verborgen verabsoluteringen te onthullen. Juist 
daarom betekent dit uitgangspunt geen dogmatische binding voor de 
wijsbegeerte, maar veeleer een kritische bevrijding.

De autonomie van de wijsbegeerte

door
Dr. W. Wiersma

1. Een voor iedereen aanvaardbare definitie van wijsbegeerte te 
geven is met mogelijk. Wel kan men enkele karakteristieke eigenschappen 
noemen die de philosophia van het oude Hellas bezat en die nog ^tijd 
van fundamentele betekenis zijn voor het wijsgerige denken:
1. De wijsgerige activiteit is van zuiver theoretische aard.
2. Zij is een streven naar kennis, m.a.w. zij is gericht op waarheid.
3. Zij stelt de eis van rationele argumentatie.
4. Zij streeft naar systematisering van haar resultaten.
5. Zij tracht te komen tot een zo volledig mogelijk, alle kennis samen­

vattend beeld van de werkelijkheid.
2. Wanneer men spreekt van de autonomie der wijsbegeerte, denke 

men daarbij aan de etymologische betekenis van de term autonomie, 
volgens welke een gemeenschap autonoom is, als zij haar eigen wetten 
maakt of, negatief uitgedrukt, zich niet „de wet laat stellen" door een 
vreemde instantie.

De eis van autonomie voor de wijsbegeerte betekent, dat zij vrij 
moet zijn in het bepalen van haar methode. Neemt men het woord 
methode in ruime zin, dan is hiermee eigenlijk alles gezegd. Meer in het 
bijzonder betekent de eis van autonomie ook, dat de wijsbegeerte vrij 
moet zijn in de keuze van haar feitenmateriaal en in het trekken van 
haar conclusies.

3. De wijsbegeerte moet vrij zijn in het bepalen van haar methode. 
Voor een wijsbegeerte echter met de kenmerken genoemd in par. 1, 
punt 2-4 is er maar één methode die strookt met haar doel en wezen: de 
methode der wetenschap, die men met Heymans c.s. kan aanduiden als
• Samenvatting van een voordracht gehouden in de gezamenlijke vergadering van 
de Alg. Ned. Ver. v. Wijsbegeerte en de Ver. v. Calvinistische Wijsbegeerte te 
Amsterdam op 7 mei 1960.

240


