
GRONDPROBLEMEN DER WIJSGERIGE 

SOCIOLOGIE

(Studium Generale T.H. Delft 1946/47) 

Tien voordrachten



I en 11

De sociologie is in het begin der vorige eeuw vanuit 
Frankrijk door de graaf de St. Simon en met name door 
Auguste Comte als een geheel zelfstandige wetenschap 
geïntroduceerd. Haar onderzoekingsveld werd omschre­
ven als dat van de 'maatschappij’ (société) of menselijke 
samenleving. Deze samenleving omvat niet slechts per­
soonlijke betrekkingen tussen de mensen onderling, maar 
evenzeer betrekkingen van de mens tot de anorganische 
wereld, het planten- en dierenrijk en de cultuur-voor- 
werpen. Anorganische dingen (resp. processen), planten, 
dieren en cultuurvoorwerpen kunnen in de menselijke 
samenleving uiteraard niet als subject, maar slechts als 
object of middel fungeren, en wel alleen in eenzijdige 
afhankelijkheid van subjectieve menselijke sociale ver­
houdingen.

Nu rijst intussen reeds bij de eerste poging het veld 
van onderzoek der sociologie als zelfstandige wetenschap 
af te bakenen een reeks zeer principiële vragen.

De samenleving binnen onze tijdelijke ervaringswereld 
vertoont een grote verscheidenheid van modale aspecten, 
beantwoordend aan de fundamentele modi of wijzen van 
ervaring, waardoor, althans in beginsel, de onderzoe- 
kingsvelden der onderscheiden vakwetenschappen be­
paald zijn. Wanneer nu ieder mogelijk modaal aspect 
der menselijke samenleving principieel reeds tot het 
onderzoekingsveld van een bepaalde vakwetenschap be­
hoort, hoe kan er dan nog plaats overblijven voor een 
zelfstandige wetenschap der sociologie?

Hebben sociale aardrijkskunde, sociale psychologie, 
historiewetcnschap, taalwetenschap, sociale economie en 
rechtswetenschap, sociale ethiek, godsdienstwetenschap, 
enz. niet reeds het gehele veld van onderzoek der sociale 
menselijke betrekkingen onder elkander opgedeeld? Kan

HermanDooyeweerd.nl



dus de nog jonge sociologie eigenlijk iets meer zijn dan 
een min of meer dilettantische samenvatting van wat alle 
sociale vakwetenschappen in ernstig onderzoek ieder op 
haar eigen terrein ons van de menselijke samenleving 
hebben leren kennen?

Slechts twee wegen schijnen open te staan, om aan de­
ze voor de wetenschappelijke aanspraken der sociologie 
fnuikende consequentie te ontkomen; óf wel men slaagt 
er in aan te tonen, dat zij — in onderscheiding van alle 
vakwetenschappelijke gezichtspunten — een wezenlijke 
theoretische totaal-blik op de menselijke samenleving 
kan bieden, waardoor zij ons de werkelijke samenhang 
tussen de onderscheiden aspecten der sociale betrekkin­
gen kan blootleggen, óf wel men tracht een eigen speci­
fiek gezichtspunt vast te stellen, dat aan de sociologie een 
wettige plaats onder de vakwetenschappen kan verzeke­
ren en haar een bijzonder onderzoekingsgebied naast de 
met haar concurrerende vakwetenschappen waarborgt. 
Beide wegen, (wij zullen ze met de letters A en B aandui­
den) waarvan de laatste eerst in de XXe eeuw is in­
geslagen, schijnen echter op nieuwe moeilijkheden te 
stuiten.

A

Wanneer men de eerste weg kiest en dus de sociologie 
als totaliteitswetenschap van de menselijke samenleving 
opvat, dan schijnt de conclusie onontwijkbaar, dat zij 
slechts als wijsbegeerte der samenleving, als sociale filoso­
fie, mogelijk is. Immers de vraag naar de onderlinge ver­
houding en samenhang der verschillende modale aspec­
ten of ervaringswijzen van de werkelijkheid is van on­
loochenbaar wijsgerig karakter. Dan mag de sociologie 
echter ook geen vakwetenschappelijke onderzoek-metho- 
de volgen, maar moet zij veeleer de grondslagen voor de



sociale vakwetenschappen leggen. Zij zal dan aan de 
laatste het inzicht behoren te bieden in de verscheiden­
heid van typische sociale totaal-structuren en haar on­
derlinge betrekkingen, waarmede zij op hun eigen vak­
gebied voortdurend in aanraking komen, maar die zich 
naar slechts-vakwetenschappelijke gezichtspunten niet la­
ten vatten.

Maar het wijsgerig probleem hoe een theoretische to- 
taalblik op de menselijke samenlevingsverhoudingen 
mogelijk is, die de, in de verschillende vakwetenschappe- 
lijke gezichtspunten uiteengelegde, modale aspecten der 
sociale betrekkingen in de structurele eenheid van typi­
sche totaliteiten en haar onderlinge typische relaties vat, 
is in de sociologie nimmer op critische wijze gesteld. Men 
heeft wel getracht het ontstaan van de sociologie als em­
pirische totaalwetenschap van de menselijke samenleving 
te verklaren uit een noodzakelijk, onafhankelijk van de 
wijsbegeerte zich voltrekkend, integreringsproces van de 
sociale wetenschappen, dat de keerzijde vormt van de 
differentiëring en specialisering harer vakwetenschappe- 
lijke gezichtspunten. De naar haar verschillende speciale 
onderzoekingsgebieden afgebakende sociale wetenschap­
pen stuiten immers op grensgebieden, waarbij meer dan 
één vakwetenschap betrokken is, en die slechts vanuit 
een hoger gezichtspunt zijn te onderzoeken, dat ons in 
staat stelt deze verschillende vakgebieden in hun samen­
hang te overzien en van waaruit ook de wetten kunnen 
worden ontdekt, waaraan zij gemeenschappelijk onder­
worpen zijn. Fr. Oppenheimer wees in het eerste deel 
van zijn omvangrijk System der Soziologie (Jena, 1922, 
p. 132 e.v.) op het voorbeeld van de biologie, die op 
soortgelijke wijze tot totaalwetenschap van plantkunde, 
dierkunde en geologie enerzijds en van natuur- en schei­
kunde anderzijds is geworden. De oorzaak hiervan is 
volgens hem dat al deze vakwetenschappen zich in laat-



ste instantie op hetzelfde object richten, n.1. op het le­
vensproces in het algemeen’. Deze verklaringspoging 
negeert echter het grondprobleem hoe de onderlinge 
verhouding en samenhang tussen het psychisch aspect, 
het organisch levensaspect, het fysisch-chemisch aspect, 
het ruimtelijk en getalsaspect enz. binnen de typische 
totaalstructuur van een dierlijk of plantaardig organis­
me is te vatten. Dit is een wijsgerig probleem, dat juist de 
vraag raakt, hoe een wetenschappelijke totaalblik in de 
door Oppenheimer bedoelde zin mogelijk is. Daarbij 
openbaart zich een principieel verschil tussen het z.g. 
mechanicistisch, het neo-vitalistisch en het holistisch 
standpunt in de biologie, om slechts de drie meest aan­
gehangen opvattingen te noemen. Elk dezer standpunten 
is gegrond in een eigen totaliteitsidee. Die van het 
mechanicisme berust op een verabsolutering van het 
fysisch-chemisch, die van het holisme op een verabsolu­
tering van het biotisch, resp. psychisch aspect van het 
plantaardig resp. dierlijk organisme, waarbij de overige 
aspecten tot het verabsoluteerde worden herleid. Het 
neo-vitalisme tracht de totaliteit van het plantaardig en 
dierlijk organisme te vatten in een pseudo-aristotelisch 
vorm-materieschema, waarin een entelechie, resp. psy- 
choide, vormend en richtinggevend in de in zich gesloten 
fysisch-chemische constellatie der materie zou ingrijpen. 
Deze verschillende wijsgerige standpunten bepalen ook 
in beginsel het verschil in wetenschappelijke interpreta­
tie van de ervaringsgegevens. Er is dus geen sprake van 
dat de biologie onafhankelijk van de wijsbegeerte tot een 
totaliteitsidee van de onderlinge samenhang der onder­
scheiden aspecten in de dierlijke en plantaardige orga­
nismen zou zijn gekomen.

Maar daarmede ontvalt dan ook de grondslag aan
') Ontwikkeld in zijn werk Society, Culture and Personality 

(New York and London, 1947).



Oppenheimer’s betoog, dat de sociologie naar het voor­
beeld der biologie zich geheel onafhankelijk van de wijs­
begeerte der samenleving zou kunnen ontwikkelen tot 
een empirische totaalwetenschap, waarin de specifieke 
gezichtspunten der sociale vakwetenschappen in hun 
onderlinge samenhang zijn te vatten. Ook in de sociolo­
gie blijkt de totaliteits-idee vanwaaruit men een inzicht 
in de onderlinge samenhang van de onderscheiden mo­
dale aspecten der samenlevingsverhoudingen poogt te 
verwerven, van wijsgerig karakter te zijn. En telkens 
weer blijkt ook hier het dogma inzake de autonomie van 
de wetenschap ertoe te leiden, dat men het door Oppen- 
heimer zo genoemde ’hoger gezichtspunt’, van waaruit 
men de onderscheiden aspecten met elkander meent te 
kunnen verbinden, verkregen heeft door de verabsolute­
ring van één hunner, waarbij dan de overige tot modali­
teiten van het verabsoluteerde aspect worden herleid. Zo 
zijn in de sociologie als empirische totaalwetenschap 
mechanicistische, biologistische, psychologistische, cultu- 
reel-historische en andere totaliteitsideeën verdedigd. 
Oppenheimer zelf gaat uit van een biologistische totali­
teitsidee, daar hij zowel in de biologie, als in de sociolo­
gie ’het leven’ als het allesomvattend gezichtspunt be­
schouwt, dat dan onmiddellijk wordt verabsoluteerd en 
gehypostaseerd tot ‘onsterfelijke substantie’, waarvan de 
menselijke samenleving met haar verschillende sociaal- 
culturele aspecten slechts een bijzondere aftakking zou 
zijn, evengoed als de verschillende soorten van plantaar­
dige en dierlijke organismen.

In zijn systeem van algemene sociologie^) heeft de 
bekende socioloog Pitirim Sorokin getracht al zulke ’is- 
men’ in de totaliteitsideeën der algemene sociologie te 
verklaren uit het veelzijdig karakter van het ’socio- 
cultural universe’. Daar de sociaal-culturele wereld zelf 
veelzijdig is, zo merkt hij op, moeten er logischerwijze



verscheidene standpunten zijn, waarvan elk zich speciali- 
seert in de bestudering van één van de voornaamste as­
pecten. Het resultaat van deze divergentie van stand­
punten kan slechts zijn een meer adequate en veelzijdige 
kennis van de menselijke sociaal-culturele wereld. De 
overschatting van een bijzonder gezichtspunt, zoals we 
dat in de mechanistische en biologische scholen vinden, 
moet dan worden gecorrigeerd door de critiek van ande­
re sociologische richtingen. ^)

Maar deze bagatellisering van het verschijnsel der 
’ismen’ in de algemene sociologie wijst op een fundamen­
teel gemis aan inzicht in het ware karakter van het tota­
liteitsprobleem in een empirische totaalwetenschap van 
de menselijke samenleving. Immers de verschillende 
’ismen’ zijn juist gekenmerkt door de verabsolutering 
van een bijzonder aspect ten einde een totaalhlik over de 
verschillende aspecten der samenleving te verwerven. 
Zulke verabsoluteringen kunnen niet door andere verab­
soluteringen worden gecorrigeerd. Het grondprobleem is 
juist hoe een algemene empirische sociologie ze in haar 
totaliteitsidee kan ontgaan.

Sorokin heeft echter dit probleem kennelijk niet ge­
zien. Immers, na te hebben vastgesteld dat de algemene 
sociologie als generaliserende cultuurwetenschap zich 
van de specifieke sociale wetenschappen, als economie, 
politieke wetenschap en godsdienstwetenschap onder­
scheidt door haar totaliteitsblik op de samenleving, licht 
hij deze stelling als volgt toe: ’economics studies only 
business organizations as a variety of society; political 
Science analyzes the state as a specific kind of society; the 
Science of religion investigates the church as a special 
form of society, general sociology, on the other hand, is 
concerned with society as a genus, with the properties

A.W. p. 24.



and relationships that are found in any society, be it a 
business firm, a church, a state, a club, the family, or 
anything else’.

Het is duidelijk, dat hier het door ons bedoelde pro­
bleem, hoe de sociologie een totaliteitsblik over de onder­
scheiden modale aspecten der samenlevingsbetrekkingen 
kan verkrijgen, zonder in verabsolutering van een be­
paald aspect te vervallen, in ’t geheel niet geraakt wordt. 
Met dit probleem wordt de sociologie immers juist in de 
eerste plaats geconfronteerd wanneer zij beproeft de ver­
schillende sociale aspecten van een georganiseerd bedrijf, 
een staat, een kerk, een gezin, enz. in de typische totaal- 
structuren dezer gemeenschappen te vatten. Een be­
drijfsverband gaat niet op in zijn economisch aspect, 
evenmin als een staat opgaat in zijn machts- of rechts- 
aspect en een kerkverband in zijn aspect van geloofsge­
meenschap. De vraag of al deze typen van georganiseer­
de, resp. ongeorganiseerde gemeenschappen onder een 
generiek gezichtspunt zijn te brengen, is van geheel an­
dere aard en kan eerst met vrucht worden beantwoord 
wanneer eerst het wijsgerig grondprobleem inzake de 
aard van de typische totaalstructuren der samenlevings­
betrekkingen in de verscheidenheid harer modale aspec­
ten op bevredigende wijze is beantwoord.

In nauwe samenhang met het totaliteitsprobleem staat 
het causaliteitsvraagstuk en dat inzake de verhouding 
van norm en feit in de wetenschap der menselijke samen­
leving.

De sociologie werd door haar positivistische grondleg­
gers als een empirische totaal-wetenschap aangediend, 
die geen andere taak zou hebben dan een oorzakelijke 
verklaring van de sociale verschijnselen in hun pure fei­
telijkheid te geven met uitschakeling van alle waarde- 
ringsoordelen en normatieve maatstaven. Daarbij stond 
in de vorige eeuw de natuurwetenschappelijke onder-



zoekingsmethode aan de sociologen als model voor ogen.
Men realiseerde zich niet, dat de menselijke samen- 

levingsverhoudingen ons niet op de wijze van zinnelijk 
waarneembare ’natuurfeiten’ in de zin der klassieke na­
tuurkunde gegeven zijn, maar dat zij ons eerst in een 
verscheidenheid van on-zinnelijke typische structuren 
toegankelijk worden, die zich niet naar natuurweten­
schappelijke methoden laten vaststellen. Staat, kerk, ge­
zin, huwelijk, bedrijfsgemeenschap, klassen en standen, 
enz. enz. zijn geen grootheden, die zich als zodanig laten 
wegen en meten en op objectieve wijze in de zinnelijke 
waarneming gegeven zijn. Zonder het aanleggen van 
normen of behoorlijkheidsmaatstaven laat zich hun be­
staan niet vatten. Hun feitelijkheid is door zulke nonnen 
bepaald, ook voor zoverre zij in de wijze van hun feite­
lijk functioneren met de laatste in strijd komen. Ook de 
feitelijke werkzaamheid van een dievenbende laat zich 
als zodanig niet vaststellen zonder het aanleggen van de 
normen ener geordende samenleving. De poging deze 
sociale normen in haar werkelijke gelding zelve weer 
oorzakelijk te verklaren uit feiten van niet-normatief ka­
rakter, b.v. uit de invloed van groepsgewoonten op het 
ontstaan van het gevoel, dat het zo behoort, miskent ten 
enenmale de aard van de norm en verklaart inderdaad 
niets. Er zijn immers tal van groepsgewoonten, die zich 
voor ons besef nimmer met het bewustzijn van een ’zo 
behoren’ verbinden, maar ten hoogste tot een ondermij­
ning van het normbesef binnen de groep kunnen leiden. 
(Men denke aan gewoonten als het plegen van kruimel­
diefstallen door havenarbeiders). Ook het psychisch gevoel 
van behoorlijkheid onderstelt een gelding van normen, 
die zich nimmer psychologisch laat verklaren.

Men dient dus te bedenken, dat de feitelijke sociale 
verhoudingen in de menselijke samenleving zich nimmer 
los van wezenlijke sociale normen laten vaststellen, ook



niet, waar zij in strijd met deze normen zijn. Dit impli­
ceert, dat ook de oorzakelijke verklaring in de sociologie 
in werkelijkheid niet zonder het aanleggen van sociale 
normen mogelijk is. Zo legt b.v. een ’oorzakelijke verkla­
ring’ van een verhoogde criminaliteit uit een verkeerd 
sociaal milieu, slechte woningtoestanden, economische 
crisis enz. een verband tussen feiten van evident door 
normen bepaalde geaardheid. Bij een consequent door­
gevoerde poging inderdaad de normatieve maatstaven uit 
te schakelen, zal men bespeuren, dat men geen wezenlijk 
menselijke samenlevingsfeiten meer overhoudt.

Bovendien eist de oorzakelijke verklaring van sociale 
verschijnselen inzicht in de reeds eerder genoemde typi­
sche structuren der samenleving en in de onderlinge ver­
houding en samenhang van de onderscheiden modale 
aspecten der sociale werkelijkheid. Men kan een bepaald 
aspect als het juridische, het morele of het geloofsaspect 
niet causaal verklaren uit een geheel anders geaard as­
pect als het economische, het psychisch gevoelsaspect of 
het organisch levensaspect der menselijke samenleving.

Dat er een onverbrekelijke samenhang tussen deze 
verschillende aspecten bestaat, wil allerminst zeggen, dat 
men b.v. recht, moraal of godsdienst werkelijk psycholo­
gisch of economisch of biologisch zou kunnen verklaren. 
Men mag nimmer vergeten, dat in de vakwetenschappen 
het leggen van een causaal verband tussen verschillende 
verschijnselen slechts mogelijk is, voorzover zij zich bin­
nen eenzelfde aspect der werkelijkheid openbaren, en 
dus met elkander vergelijkbaar zijn. In de natuurkunde 
blijft het causaliteitsbegrip in zijn toepasselijkheid op de 
makro-verschijnselen dan ook strikt gebonden aan de 
constatering van in wiskundige vergelijkingen uit te 
drukken equivalentie. Voorzover men echter de samen­
hang tussen wezenlijk verschillende modale aspecten van 
een werkelijk gebeuren empirisch wil onderzoeken, is



zulks alleen mogelijk vanuit het inzicht in een typische 
totaalstructuur, waarin die onderscheiden aspecten ge­
voegd zijn.

Nu vertoont, gelijk we zagen, onze moderne samenle­
ving een grote verscheidenheid van zulke typische totaal- 
structuren als staat, kerk, gezin, bedrijf, school, georga­
niseerde en ongeorganiseerde sociale betrekkingen in 
wetenschap en kunst, handel en verkeer enz. enz. Binnen 
elk dezer structuren kan men de typische samenhang 
tussen haar onderscheiden modale aspecten onderzoeken. 
Maar in welke samenhang staan deze structuren onder­
ling? Zijn zij op haar beurt weer als delen te zien van 
een hoger, omvattend geheel? Zo ja, welke is dan de 
typische totaal-structuur van dit laatste?

Al deze fundamentele vragen wachten in de totalise­
rende richtingen der sociologie nog steeds op beantwoor­
ding.

Men poneerde hier wel, dat de menselijke samenle­
ving een groot geheel is, dat men b.v. met een levend 
organisme vergeleek, maar men bleef in gebreke ons de 
typische structuur van dit geheel duidelijk te maken. 
Wanneer men dan op deze wankele grondslag aan het 
Verklaren’ van de sociale verschijnselen ging, verloor 
men het typisch structureel karakter dezer verschijnselen 
uit het oog, en opereerde men inderdaad met een vak- 
wetenschappelijk veroorzakingsbegrip, dat in een socio­
logie als totaal-wetenschap der menselijke samenleving 
onbruikbaar is. Men verviel dan maar al te spoedig in de 
hierboven gesignaleerde verabsolutering van een bepaald 
aspect, waartoe men dan alle andere als blote modalitei­
ten trachtte te herleiden.

Ook bleek al spoedig, dat de geproclameerde uitscha­
keling van alle normatieve gezichtspunten in de moderne 
sociologie slechts schijn was. In werkelijkheid waren de 
sociologische theorieën veelszins doortrokken van nor-

HermanDooyeweerd.nl



matieve waarderingsoordelen van wereldbeschouwelijk 
en politisch karakter. Juist onder de suprematie van de 
'natuurwetenschappelijke denkwijze’ in de vorige eeuw 
werd de sociologie een machtig wapen in de strijd tussen 
de levens- en wereldbeschouwingen en politieke overtui­
gingen. Zo werd de Marxistische sociologie tot een soort 
evangelie van het strijdend proletariaat, terwijl de Spen- 
ceriaanse een soort evangelie werd van het liberalisme. 
Het zou zeer voorbarig zijn te menen, dat in onze XXe 
eeuw de sociologie deze toestand principieel te boven zou 
zijn gekomen. We zullen in het vervolg nog moeten con­
stateren, dat ook in onze tijd de richting-verscheidenheid 
en de invloed der levens- en wereldbeschouwing in de 
wetenschap der samenleving allerminst 'overwonnen' is.

B

De moderne richting, die de sociologie tot een bijzon­
dere vakwetenschap poogde te maken door voor haar een 
specifiek aspect of gezichtspunt af te bakenen, scheen de 
problemen der totaliserende opvatting te kunnen ont­
wijken.

Wij zullen echter in het vervolg zien, dat deze richting, 
die zich de 'formele’ noemde, er niet in geslaagd is, in­
derdaad het bestaan van zulk een specifiek aspect voor 
het sociologisch onderzoek aannemelijk te maken (zie 
voordracht VII). Dit is later door haar grondlegger 
Georg Simmel zelf erkend en men kan sindsdien niet 
meer zeggen, dat de opvatting van de sociologie als een 
specifieke vakwetenschap door alle onderzoekers, die tot 
deze richting behoren, aanvaard wordt.

Theodor Litt, die zich in de inleiding van zijn bekend 
werk Individuum und Gemeinschaft uitdrukkelijk tot de 
aanhangers van de formele richting rekent, noemde de 
door hem in dit werk ontwikkelde ’Gesellschaftslehre’



een 'cultuurfilosofie’ en keerde zich daarmede implicite 
tegen de vakwetenschappelijke opvatting van de formele 
sociologie.

De grondproblemen der sociologie, die de afbakening 
van haar eigenlijk onderzoekingsveld raken, blijven die 
van de typische totaal-structuren der samenleving en 
haar onderlinge betrekkingen. De bedoelde typische 
structuren bepalen de geaardheid der verschillende sa- 
raenlevingskringen.

Wanneer wij constateren, dat zich grote wijzigingen in 
het beeld der samenleving voltrekken, dan moeten wij 
tegelijk vaststellen, dat deze wijzigingen zich binnen de 
bijzondere levenskringen, als gezin, staat, kerk, bedrijf, 
sociale kunst- en wetenschapsbetrekkingen enz. op een 
zeer verschillende wijze openbaren, die door hun typi­
sche structuur en geaardheid is bepaald.

Men kan de structuur en geaardheid van een staat 
niet uit die van kerk of bedrijfsleven verklaren. En de 
vraag in hoeverre er eenzijdige afhankelijkheid tussen de 
ene levenskring en de andere bestaat, is op haar beurt 
een structuur-probleem, dat slechts na een nauwkeurig 
onderzoek van de aard dezer kringen is op te lossen. Wij 
zullen in het vervolg zien, dat iedere generaliserende be­
antwoording van deze vraag ’t zij in ontkennende, ’t zij 
in bevestigende zin, wetenschappelijk onverantwoord is.

De Marxistische sociologie achtte de economische pro- 
ductie-wijze ener maatschappij, met de daarin geïmpli­
ceerde betrekkingen tussen de mensen, in haar sociaal 
historische structuur eenzijdig bepalend voor de zgn. 
ideologische boven-bouw van politiek, rechtsorde, mo­
raal, kunst, godsdienst enz.

Men is het er thans in het algemeen, onder de niet- 
communistisch georiënteerde sociologen wel over eens, 
dat zulk een eenzijdig historisch-economische verkla­
ringswijze van de meest uiteenlopende sociale instellingen



niet opgaat. Bij in wezen gelijke productiewijze kunnen 
toch grote verschillen in staatsinrichting, rechtsorde, 
godsdienstige overtuigingen enz. optreden.

Ook ten aanzien van primitieve samenlevingen, die 
onze moderne differentiatie in de levenskringen niet ken­
nen, bleek de eenzijdig historisch-economische verkla­
ringswijze van de sociale instellingen en gebruiken niet 
door te voeren.

Bij wijze van voorbeeld kan hier worden gewezen op 
de status van de vrouw. De bekende Amerikaanse ethno- 
loog R. H. Lowie heeft er in zijn boek Primitive Society 
aan de hand van talrijke gegevens op gewezen, dat deze 
status in vele gevallen, onafhankelijk van de economi­
sche functie der vrouw, door de traditie van de stam is 
bepaald.

Een ander voorbeeld ontlenen wij aan de z.g. totemis- 
tische culturen. Bij vele primitieve volken vinden wij een 
merkwaardige organisatie van de samenleving in clans of 
sibben, die vaderrechtelijk of moederrechtelijk zijn inge­
richt en die soms hun oorsprong terugvoeren op een dier 
of plant, de z.g. totem, waaraan als stam-vader of -moe­
der al of niet goddelijke eer wordt bewezen. Op dit dier 
of deze plant kan tabou rusten, d.w.z. zij zijn dan be­
schermd door een sacraal verbod hen te doden en als 
voedsel te gebruiken. Ook (doch dat is lang niet altijd het 
geval) vereenzelvigen de clan-genoten zich wel met de 
totem.

Sommige ethnologen (Koppers e.a.) hebben voor het 
genoemde tabou een historisch-economische verklaring 
gezocht, n.1. dat er b.v. door te intensieve jacht op het 
economisch nuttige totem-dier gevaar bestond voor uit­
roeiing en daardoor voor een economische catastrophe. 
Om de samenleving te behoeden, beschermde men het 
dier dus door er een tabou op te leggen. Deze verkla­
ringswijze schijnt op het eerste gezicht wel rationeel.



Maar hoe nu, wanneer het totem-dier schadelijk is (men 
denke aan de arend), of de totem-plant giftig?

Juist bij wat wij primitieve culturen noemen, blijken 
de sociale instellingen vaak in zo sterke mate beheerst 
door de cultische practijken van de godsdienst, dat bij 
een aantasting van deze laatste alle bestaande sociale in­
stellingen haar grondslag dreigen te verliezen.

Dit hangt ten nauwste samen met de nog ongediffe­
rentieerde structuur der primitieve samenleving en men 
mag ook uit hetgeen hier t.a.v. het verband tussen gods­
dienst en sociale instellingen valt op te merken weer geen 
generaliserende gevolgtrekkingen maken, die mede voor 
onze moderne samenleving zouden gelden.

Toen de moderne sociologie na vele aberraties op de 
weg van in wezen vakwetenschappelijke verklaringspo­
gingen, tot het inzicht kwam, dat een dergelijke hante­
ring van het causaliteitsbegrip op haar terrein weten­
schappelijk ontoelaatbaar was, trachtte men het in iedere 
poging tot causale verklaring van de sociale verschijn­
selen schuilend fundamenteel structuur-probleem te ont­
gaan, door het veroorzakingsbegrip te vervangen door 
een aan de mathesis ontleend functiebegrip.

De bekende econoom en socioloog Pareto (overl. 
1923), de tweede hoofdfiguur uit de school van Lausan- 
ne, bij wie ook Mussolini in de leer is geweest, was wel de 
eerste, die met het causaliteitsbegrip brak om daarvoor 
de conceptie van een wederkerige functionele afhanke­
lijkheid van alle ’elementen’ der samenleving in de plaats 
te stellen. Men kan volgens hem voorlopig een complex 
van variabele sociale factoren isoleren en dit beschouwen 
als functie van een ander variabel complex. Welke ver­
schijnselen, zo moet men dan vragen, treden op in het 
eerste complex, als zich bepaalde wijzigingen voordoen 
in het tweede? Maar men moet ook onmiddellijk tot om­
kering van deze functionele verhouding bereid zijn.



Het is intussen duidelijk, dat ook deze methode van 
onderzoek het grondprobleem van de sociologie als to- 
taalwetenschap der menselijke samenleving: n.1. dat van 
de verschillende typische totaal-structuren van sociale 
verhoudingen en haar onderlinge betrekkingen, negeert.

De gehele voorstelling, als zou de samenleving een sy­
steem zijn, samengesteld uit een aantal min of meer con­
stante 'elementen’, die met elkander in wisselwerking 
staan, en dat in evenwicht wordt gehouden door een 
balans van krachten, is nog diep in het vooroordeel van 
de klassieke natuurwetenschappelijke denkwijze als uni­
verseel denkmodel voor alle wetenschappen, bevangen. 
De hantering van het mathematisch functiebegrip in de 
sociologie onderstelt, gelijk Pareto zelf uitdrukkelijk 
verklaart, dat men de 'sociale elementen' en hun 'verbin­
dingen' op kwantitatieve grondslag dient te bestuderen.

Wij zullen hieronder zien, dat de natuurwetenschap­
pelijke denkwijze in de sociologie sinds Max Weber in 
belangrijke mate is teruggedrongen en door een zgn. cul- 
tuurwetenschappelijke vervangen.

Maar deze, overigens belangrijke, wending in het soci­
ologisch denken heeft niet geleid tot een wezenlijk struc- 
tuur-theoretische onderzoek-methode.

Juist de typische structuurprincipes, die de constante 
innerlijke aard der onderscheiden samenlevingsverhou- 
dingen bepalen, zijn door de moderne sociologie van 
meetaf uitgeschakeld. Men staat te dezen aanzien vrijwel 
over de gehele linie op historistisch standpunt, dat op een 
verabsolutering van het cultuurhistorisch aspect der sa­
menleving berust. D.w.z. men ziet de samenleving in al 
haar aspecten als een product der historische ontwikke­
ling, die voor constante geaardheidsverschillen tussen de 
levenskringen geen plaats laat.

Voorzover men van 'maatschappelijke structuur’ 
spreekt, is dit structuurbegrip bijna onveranderlijk door



natuurwetenschappelijke voorstellingen van een even­
wichtige verbinding van 'elementen* beheerst, waarbij de 
'verbindingen’ zelve als historische variabelen worden 
gedacht.

III en IV

Om de overwegend historistische visie der moderne 
sociologie op de menselijke samenleving te doen verstaan, 
moeten wij een kort overzicht geven over de hoofdlijnen 
harer geschiedenis. Daarbij moet worden bedacht, dat 
het sociologisch denken zelve sterk wordt beïnvloed door 
het sociale milieu in zijn historische bepaaldheid en in 
laatste instantie door bepaalde religieuze grondmotieven, 
die als centrale drijfkrachten der cultuurontwikkeling 
heel onze levens- en denkhouding, vaak onbewust, be­
heersen, omdat zij gemeenschapsmotieven zijn, die de re­
ligieuze wortel aller samenlevingsverhoudingen raken.

De eerstgenoemde invloeden worden door de jongste 
tak der sociologische wetenschap, de zgn. sociologie van 
de kennis ('Wissenssoziologie') tot voorwerp van onder­
zoek gemaakt. Hieraan zijn vooral de namen van Jerusa- 
lem, Scheler en Mannheim verbonden, ofschoon reeds 
de beroemde wijsgeer en historicus Wilhelm Dilthey de 
grondslagen ervoor gelegd heeft.

Deze kennis-sociologie werpt het probleem op, hoe de 
wetenschap zich van deze, haar onbevangenheid schaden­
de, ’Standortsgebundenheit’ kan bevrijden. Mannheim 
formuleerde het als het probleem van de ’sozial freischwe- 
bende Intelligenz’.

Toegegeven moet worden, dat de sociologie zich dient 
te distantiëren van nationale, ras-, stands-, klasse- en 
groepsvooroordelen in hun historische bepaaldheid, die 
met de eigen aard der wetenschap strijdig zijn. Reeds dit

Zie de eerste verhandeling Calvinistische wijsbegeerte.



is een moeilijke taak. Het is echter een illusie te menen, 
dat zij zich langs zuiver wetenschappelijke weg ook van 
de centrale religieuze grondmotieven zou kunnen losma­
ken, die de wetenschap eerst mogelijk maken, omdat zij 
haar wezenlijk uitgangspunt vormen en de gehele theo­
retische visie op de structuur der sociale werkelijkheid 
beheersen.

Van de beheersing van ons wetenschappelijk denken 
door een bepaald religieus grondmotief kan ons slechts 
een ander religieus grondmotief bevrijden, wanneer dit 
onze levens- en denkhouding in zijn centrale greep krijgt.

Wij willen de geschiedenis van het sociologisch denken 
bezien vanuit de vier voornaamste religieuze grondmotie- 
van, die de ontwikkeling van onze Westerse cultuur heb­
ben beheerst.

Bij de Grieken, de eersten, die in de Westerse cultuur­
kring over de vragen der menselijke samenleving weten­
schappelijk hebben nagedacht, is het sociologisch inzicht 
sterk beïnvloed door de tegenstelling Grieken en barba­
ren. De laatsten zijn volgens de klassieke opvatting niet 
ten volle mens, omdat eerst de paideia, de culturele vor­
ming, die de Griekse polis (stadsstaat) haar burgers 
schenkt, aan de menselijke natuur haar eigenlijke vorm 
geeft.

Dit voor-oordeel wordt beheerst door het religieuze 
grondmotief van de Griekse cultuur, het sinds Aristoteles 
zo genoemde vorm-materiemotief, dat zijn oorsprong 
dankt aan een onverzoend conflict tussen de oude na- 
tuur-religies van leven en dood en de jongere nationale 
cultuur-religie der Olympische góden, van welke laatste 
de Griekse polis de draagster wordt. ') Reeds Protagoras 
{5e eeuw v. Chr.), de grondlegger der sofistiek, ziet de 
polis als eigenlijk vormgeefster aan de menselijke natuur. 
Merkwaardig is zijn leer van de barbaarse natuurstaat 
van de mens. Daar de Griekse polis als religieus-politieke



gemeenschap een totalitair karakter droeg en het mo­
derne vrijheidsbegrip van principieel aan de staat ont­
trokken levenssferen den Grieken onbekend was, kenden 
zij ook geen onderscheid tussen ’staat’ en 'maatschappij’. 
Vandaar dat zowel Plato als Aristoteles alle sociologische 
vragen in *t kader van de 'Politica’, de theorie van de 
polis, behandelen.

Ofschoon zij steeds een wijsgerige staatsidee aan hun 
onderzoek ten grondslag legden, stelden deze beide grote 
denkers toch op deze grondslag belangrijke empirische 
onderzoekingen in naar het staatswezen van hun tijd. Zij 
kenden de sociale betekenis der arbeidsverdeling en die 
van de klimatologische, geografische, demografische en 
economische factoren voor de staatsinrichting. Aristo­
teles’ leer van de sociale aanleg van de menselijke natuur 
wordt baanbrekend voor het latere denken. De ook bij 
hem nog aanwezige begrenzing van de sociale gezichts­
kring door de opvatting van de Griekse polis als de 'vol­
maakte gemeenschap’ wordt doorbroken in de Hellenis­
tische tijd tengevolge van de vestiging van het Macedo- 
nisch wereldrijk. Het nieuwe imperium wordt weer reli­
gieus gefundeerd in de idee van de goddelijke heerser, 
aan de Oosterse religies ontleend en later door de Ro­
meinen in de keizer-cultus overgenomen. Na de aanvaar­
ding van de christelijke religie als publieke godsdienst 
van de staat wordt deze idee in christelijke zin omgebo­
gen (het keizerschap bij de gratie Gods). De idee van 
het heilige Roomse rijk doet haar intrede in de Karolin­
gische tijd (9e eeuw na Chr.) en blijft tot de Franse 
revolutie, zij ’t al zonder reële sociale betekenis, voort­
leven.

De Christelijke religie schenkt, in aansluiting aan de 
oud-Testamentische openbaring, een nieuw religieus 
grondmotief aan de bezinning op de grondslagen der 
menselijke samenleving, dat van schepping, zondeval en



verlossing door Christus Jezus, in de gemeenschap van 
de Heilige Geest. Zij openbaart de religieuze wortelge- 
meenschap van het mensengeslacht in de schepping, in 
de solidariteit van de zondeval en in het geestelijk ko­
ninkrijk Gods in Christus Jezus (het corpus Christi), en 
breekt daarmede principieel af iedere aanspraak van een 
tijdelijke gemeenschap, om heel het menselijk leven in 
totalitaire zin te omvatten. Zij eist voor de kerk interne 
zelfstandigheid tegenover de staat en scherpt het oog 
voor de eigen aard der levenskringen. Nieuwe problemen 
worden daarmede voor de samenleving gesteld. De mo­
derne godsdienst-sociologie heeft bijzondere aandacht 
gewijd aan de sociale betekenis der kerk als tijdelijk 
instituut en van het secten-wezen, en aan de betekenis 
van de dogmatisch-theologische en ethische opvattingen 
van bepaalde protestantse groepen voor de opkomst 
van het moderne 'kapitalisme’. (Max Weber’s ’religions- 
soziologische’ verhandelingen en E. Troeltsch: ’Die So- 
ziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen’, 
1912).

In de Middeleeuwen begint een derde religieus grond­
motief zowel de geest der tijdelijke samenleving ais de 
theoretische sociale visie te beheersen: dat van natuur en 
genade. Het berust in zijn oorspronkelijke, door de R. 
Katholieke kerk aanvaarde, conceptie op een poging tot 
synthese tussen het Griekse en het Christelijke grondmo­
tief, al leende het zich later even goed voor een pseudo- 
synthese van dit laatste met het grondmotief der sinds de 
Renaissance opgekomen Humanistische geestesbewe­
ging, en het werkt zich in de Hoog-Middeleeuwen uit in 
de zgn. kerkelijke eenheidscultuur die alle cultuursferen 
onder kerkelijke leiding stelt.

De 'natuurlijke’ (wereldlijke) onderbouw der christe­
lijke samenleving, na het uiteenvallen van de Karolin­
gische staat in een sterk ongedifferentieerde en versplin-



terde toestand teruggevallen, wordt overkoepeld door de 
zgn. boven-natuurlijke bovenbouw: de R.K. Kerk als 
genade-instituut. In de natuurlijke verhoudingen geldt 
de aan de kerkleer geaccommodeerde Griekse lex natu- 
ralis, in de bovennatuurlijke de lex divina voor het gena­
deleven.

De kerk omvat heel de christenheid (de idee van het 
corpus christianum) en voert de samenleving van de 
natuurlijke tot de boven-natuurlijke trap van volma­
king.

In de middeleeuwse opvatting van het sacrum impe­
rium Romanum (het heilige Roomse Rijk) werd dh 
schema van kerkelijke zijde zo uitgewerkt, dat de Chris­
tenheid een wereldlijk en een geestelijk hoofd heeft 
(resp. keizer en paus), maar dat het wereldlijk gezag 
ondergeschikt is aan het geestelijke, dat de keizerskroon 
verleent, maar die ook aan een naar het oordeel van de 
paus onwaardige drager kan ontnemen (de leer van de 
twee zwaarden).

Het kerkelijk banvonnis ontsloeg ieder Christen van 
zijn gehoorzaamheidsplicht aan een door dit vonnis ge­
troffen keizer.

Dit sociologisch schema van onder- en bovenbouw, 
wijsgerig uitgewerkt door Thomas van Aquino, vormt 
nog steeds het ideaal model voor de R.K. beschouwing 
van de samenleving, die van het religieuze grondmotief 
van natuur en genade blijft uitgaan, en ligt ten grondslag 
aan de beroemde pauselijke encyclieken Rerum Novarum 
(1891) en Quadragesimo Anno (1931).

Met de Renaissance begint zich een vierde religieus 
grondmotief ingang te verschaffen in de cultuur van het 
avondland: het modern Humanistische van natuur en 
vrijheid. Het is religieus geworteld in de cultus der men­
selijke persoonlijkheid als absolute ’Selbstzweck’ en eist 
voor haar vrijheid en autonomie op tegenover alle auto-

HermanDooyeweerd.nl



riteitsgeloof. In nauw verband hiermee ontwikkelt zich 
een nieuwe natuurbeschouwing: de natuur als veld van 
beheersing door de autonome wetenschap.

Sinds de grondlegging van de analytische meetkunde 
door Descartes, van de differentiaal- en integraalreke­
ning door Leibniz en Newton, en van de mathematische 
natuurkunde door Galilei en Newton wordt de methode 
der nieuwe wiskunde en natuurwetenschap tot een we- 
tenschapsideaal verheven, dat voor alle terreinen der 
wetenschap gelding opeist. Dit wetenschapsideaal im­
pliceerde een streng gesloten mechanistisch wereldbeeld, 
waarin voor een autonome vrijheid van de mens als wil­
lend en handelend wezen geen enkele plaats bleef. ‘Na­
tuur’ en ’vrijheid’ komen in conflict.

De beheersingsdrang, die zich in het nieuwe weten­
schapsideaal openbaart, richt zich ten aanzien van de 
sociale verhoudingen in de aan de kerkelijke greep ont­
vallen samenleving het eerst op de staat. Men meent het, 
sedert de laat-Middeleeuwen vaak in harde strijd met 
het feodale stelsel opgekomen, staatswezen als een instru­
ment tot beheersing van heel de samenleving naar ratio­
nele methode te kunnen opbouwen. Tegen de feodale 
verhoudingen wordt daartoe het begrip van de absolute 
overheidssouvereiniteit gekeerd (Jean Bodin). Om dit 
moderne souvereiniteitsbegrip voor het forum van het 
persoonlijkheidsideaal der autonome vrijheid te kunnen 
rechtvaardigen, construeert de Humanistische natuur- 
rechtsleer (reeds Hugo de Groot, maar vooral Thomas 
Hobbes en latere natuurrechtsleraars) naar ‘mathema­
tische methode’ de staat uit een maatschappelijk ver­
drag, meestal (niet bij Hobbes en Rousseau) gecomple­
teerd door een gezags- en onderwerpingsverdrag, bij 
Pufendorf zelfs door een derde verdrag i.z. de regerings­
vorm. Op dezelfde wijze gaan verschillende natuur­
rechtsleraars ook de natuurlijke gemeenschappen en de



kerk natuurrechtelijk construeren als vrije doel-associa- 
ties. In de I8e eeuw wordt deze aprioristisch natuurrech­
telijke denkwijze, die de samenleving geheel onder juri­
disch aspect bezag, bij de cultuur-historisch en sociolo­
gisch georiënteerde onderzoekers verdrongen door een 
meer empirische.

In de natuurrechtsleer zelve komt met J. Locke een 
reactie tegen het staatsabsolutistisch souvereiniteitsbe- 
grip door een beperking van het staatsverdrag tot een 
bepaald doel: de bescherming van de aangeboren men­
senrechten. Het vrijheidsmotief komt in verzet tegen de 
absolutistische constructies van de vroegere natuur­
rechtsleer.

Met dit liberale natuurrecht sluit de nieuw opkomen­
de economische wetenschap een bondgenootschap. De 
physiocratische en de zgn. klassieke school leren beide, 
dat het economisch leven aan eeuwige, onverbrekelijke 
natuurwetten is onderworpen, die een natuurlijke har­
monie in de economische verhoudingen waarborgen en 
de grootst mogelijke welvaart verzekeren, mits de indi­
viduen op de basis van het hun aangeboren, door de 
staat beschermd eigendomsrecht maar vrij hun econo­
misch eigenbelang kunnen vervolgen, en de vorming van 
monopolistische machtsposities in het economisch leven 
door de staat wordt belet. De staat moet zich van posi­
tieve ingrepen in het economisch leven der maatschappij 
onthouden. Daardoor wordt voor het eerst de aandacht 
gevestigd op het onderscheid tussen staat en maatschap­
pij, waarbij de laatste geheel onder economisch gezichts­
punt wordt beschouwd als het vrije spel der economische 
krachten.

De Franse revolutie liquideert de resten van het feo­
dale stelsel. De staat als res publica gaat zich scherp in 
zijn structuur aftekenen tegenover de Vrije maatschap­
pij’ met haar private belangen.



Intussen heeft zich onder invloed van de Romantiek 
en het Duitse vrijheidsidealisme een nieuwe visie op de 
samenleving doorgezet. Het persoonlijkheidsideaal der 
autonome vrijheid gaat zich richten op de gemeenschap 
in haar historische individualiteit. Tegen de rationalis­
tische en individualistische maatschappijbeschouwing 
van het klassieke wetenschapsideaal stelt de nieuwe be­
schouwing een irrationalistisch-historische, die de sa­
menleving als een organisch geheel ziet, dat zich histo­
risch ontwikkelt. De historische rechtsschool leert, dat 
recht, taal, zeden, economisch leven, kunst enz. slechts 
onzelfstandige zijden zijn van de cultuur, die uit een 
individuele volksaard ontspringt. ’Natuur’ en Vrijheid’, 
gelijk de grondlegger dezer school, v. Savigny, op het 
voetspoor van Schelling leert, zijn in het proces der cul­
tuurontwikkeling dialectisch verenigd. Iedere volksge­
meenschap brengt haar cultuur wel in autonome vrij­
heid voort, maar ze is daarbij gebonden aan een histo­
risch ontwikkelingsproces, aan hetwelk een verborgen 
natuurnoodzakelijkheid ten grondslag ligt. In plaats van 
het autarke individu wordt de gemeenschap als histo­
risch gegeven gesteld. De Germanistische rechtshistorici 
tonen grote belangstelling voor de middeleeuwse ver- 
bandsvormen, die zij aan een nauwkeurig onderzoek on­
derwerpen (Beseler, Gierke).

Bij deze beschouwing wordt echter het cultuur-histo- 
risch aspect verabsoluteerd. Alle andere aspecten der 
samenleving worden tot dit laatste herleid en vinden 
volgens deze opvatting hun innerlijke samenhang in de 
historische ontwikkeling der volkscultuur als geheel 
(historisme). Daarmede wordt het inzicht in de typische 
structuren der samenlevingsverhoudingen onmogelijk 
gemaakt. De sociologische denkwijze der Historische 
school wordt baanbrekend, maar leidt in deze kring niet 
tot de proclamcring van een sociologie als zelfstandige



wetenschap. Dit geschiedt in de eerste helft der I9e eeuw 
in Frankrijk door de positivistische denker Auguste 
Comte (1798-1857) die, op het voetspoor van zijn leer­
meester, de graaf Claude Henri de St. Simon (1760- 
1825), de sociologie tot kroonwetenschap verheft in het 
door hem opgestelde encyclopedisch systeem van weten­
schappen.

Deze nieuwe sociologie berust op een synthese van de 
natuurwetenschappelijke denkwijze der Verlichting met 
de historisch-oiganologische denkwijze der Romantiek 
en der Historische school. Reeds St. Simon begint de 
klassetegenstelHngen als drijvende grondkrachten in de 
vrije maatschappij te zien, waarvan de staat slechts het 
instrument is.

Comte tracht op de grondslag ener positivistische 
wijsbegeerte de ontwikkeling der samenleving naar na­
tuurwetenschappelijke methode te verklaren, waarvan 
de historische methode volgens hem slechts het sluitstuk 
vormt. Maar hij houdt nochtans vast aan de opvatting, 
dat de solidariteit of consensus van de onderdelen der 
maatschappij slechts door gemeenschappelijke ‘ideeën’ 
kan worden verzekerd. De maatschappij is volgens hem 
een ’organisme’, een geheel, waarvan alle delen met el­
kaar samenhangen.

Na Comte gaat echter de sociologie zich in de I9e 
eeuw aanvankelijk geheel in pseudo-natuurwetenschap- 
pelijke, materialistische banen bewegen, waarbij de so­
ciale werkelijkheid nu eens onder mechanistische, dan 
weer onder biologische, vervolgens onder historisch- 
economische noemer wordt gebracht, totdat de opkomst 
van een psychologische richting deze zegetocht van het 
materialisme tegenhoudt. Spencer introduceert de evolu­
tieleer in de sociologie en lijft daartoe de volkenkunde 
bij de sociologie in. Marx introduceert op de grondslag 
van zijn historisch-materialisme zijn sociologisch schema



van de technisch-economische onderbouw en de ideolo­
gische bovenbouw.

Eerst tegen het laatst der vorige eeuw wordt de alleen­
heerschappij der natuurwetenschappelijke denkwijze 
doorbroken.

Onder invloed der kennistheoretische onderzoekingen 
van de neo-Kantiaansche denker Heinrich Rickert 
wordt door Max Weber (overl. 1920) een zg. generali­
serende ’cultuurwetenschappelijke’ methode in de socio­
logie ingevoerd. Deze methode is gericht op het leren 
verstaan van de subjectieve zin van de sociale handelin­
gen uit haar motieven, waarbij geconstrueerde ‘ideaal­
typen’ als hulpmiddel worden benut, die echter aller­
minst als algemeen geldige normatieve typen zijn be­
doeld. De ideaaltypen zijn nergens in de ‘historische 
werkelijkheid’ zuiver terug te vinden, maar berusten op 
isolering en ideële maximalisering binnen de grens van 
het objectief mogelijke van de rationele doelgerichtheid 
(‘Zweckrationalitat’) van bepaalde empirisch geconsta­
teerde motiverende factoren in het sociale handelen. In 
deze zin gebruikt zijn zij bedoeld als abstracte generali­
serende schema’s, in dienst van een innerlijk voor de 
mens ‘verstaanbare’ causale verklaring van het individu­
ele sociale handelen naar zijn objectief mogelijke afloop 
volgens de regels der adequate veroorzaking. Zo wor­
den het begrip ‘homo economicus’, en alle ‘economische 
wetten’ door Weber ‘ideaaltypen’ genoemd. Daarnaast 
gebruikt hij echter de term evenzeer ter aanduiding van 
slechts in cultuur-historische zin gevatte individualiteits- 
typen van collectief karakter (bv. de middeleeuwse stad, 
het middeleeuwse handwerk, de moderne staat, de an­
tieke polis, de Italiaanse renaissance enz. enz.); deze 
laatste zijn als zodanig geen constructieve schema’s voor 
een causale verklaring van het sociale handelen uit een 
naar zijn rationele doelgerichtheid geïdealiseerd motief,



maar strekken tot het verstaan van individuele cultuur­
historische 'aspecten’ van het sociale handelen vanuit 
hun samenhang in een zinvol cultuur-historisch indivi­
dueel geheel.

Dit geldt in het bijzonder ook voor de 'ideaaltypen', 
waarmede Weber in zijn verhandelingen op het gebied 
van de sociologie van de godsdienst opereert, bv. met de 
’religiöse Grundlagen der innerweltlichen Askese’, waar­
bij hij uitdrukkelijk opmerkt ’dasz wir die religiösen 
Gedanken in einer ’idealtypisch’ kompilierten Konse- 
quenz vorführen, wie sie in der historischen Realitat nur 
selten anzutreffen war’. {Die Protestantische Ethik und 
der Geist des Kapitalismus, p. 87).

Al zijn dus deze laatste soort ideaaltypen zelf geen 
schematische hulpconstructies voor de causale verklaring 
van het sociale handelen, dit neemt niet weg, dat zij vol­
gens Weber tot het zin-geheel van een religieuze levens- 
en wereldinterpretatie behoren, waarin bepaalde motie­
ven en gedragsregels van de in hun geestelijke sfeer 
levende mensengroepen verworteld waren en waaraan 
derhalve een belangrijke causale betekenis voor het so­
ciale handelen in deze groepen moet worden toegekend. 
In die zin waren volgens hem het calvinisme en de daar­
mee verwante ascetisch protestantse secten met hun the- 
ologisch-ethische ideeën van grote causale betekenis voor 
het ontstaan van de 'geest' van het moderne westers 
kapitalisme.

De door Heinrich Rickert in de kennistheorie geïntro­
duceerde tegenstelling tussen cultuurwetenschappelijke 
en natuurwetenschappelijke methode werd beheerst 
door de gedachte, dat de menselijke cultuur behoort tot 
het irreële gebied van de zin, dat logisch geconstitueerd 
wordt door de subjectieve betrekking van de natuur- 
werkelijkheid op 'waarden', die niet tot de werkelijkheid 
behoren, maar ideële gelding hebben. Deze ’Wertbezie-



hung’ zou ook bepalend zijn voor de individualiserende 
begripsvorming, die voor de historiewetenschap kenmer­
kend is, in tegenstelling tot de generaliserende ’wert- 
blinde’ natuurwetenschap.

Daar echter andere 'cultuurwetenschappen’, zoals de 
dogmatische rechtswetenschap, de theoretische economie 
en de sociologie, deze individualiserende begripsvorming 
niet kennen, zag Rieken zich later gedwongen naast de 
individualiserende ook generaliserende cultuurweten­
schappen te erkennen, een onderscheiding, waarop Max 
Weber voortbouwde.

Intussen scholen in Weber’s opvatting van de cultuur- 
wetenschappelijke methode nog verschillende naturalis­
tische en individualistische momenten, terwijl de neo- 
kantiaanse wijsbegeerte der zg. Badense School, waaraan 
zij georiënteerd was, reeds tegen het eind van de dertiger 
jaren ziender ogen terrein verloor.

Aan de eis van een cultuurwetenschappelijke denk­
wijze voor de wetenschap der samenleving, in tegenstel­
ling tot de natuurwetenschappelijke, bleven echter vele 
sociologen vasthouden, al openbaarden zich in de nadere 
opvatting van deze denkwijze en in de wijsgerige oriën­
tering vaak niet onaanzienlijke verschillen.

Zo drong de cultuurwetenschappelijke denkwijze in 
verschillende varianten in de algemene sociologie door. 
Terwijl bv. bij de vroeger genoemde Pitirim Sorokin nog 
duidelijk de invloed van Rickert’s neo-kantiaanse wijs­
begeerte valt te bespeuren, vinden wij bij Theodor Litt 
de cultuurwetenschappelijke denkwijze ontwikkeld in het 
wijsgerig kader ener dialectische fenomenologie.

Wat echter de verschillende opvattingen inzake de 
tegenstelling tussen de natuurwetenschappelijke en de 
cultuurwetenschappelijke denkwijze in de sociologie sa­
menbindt is een irrationalistisch-historische conceptie 
van de menselijke samenleving, die geen plaats laat voor



de erkenning van constante, in de scheppingsorde ge­
gronde, typische structuurprincipes in de sociale betrek­
kingen, die de innerlijke aard dezer laatste bepalen. Het 
Humanistisch grondmotief van natuur en vrijheid, waar­
uit dit historisme geboren is, heeft de onder zijn centrale 
invloed verkerende wetenschap principieel losgemaakt 
van de bijbelse openbaring inzake de schepping aller din­
gen naar hun aard.

V

Uitgaande van het schriftuurlijk grondmotief der 
Christelijke religie, dat als grondslag aller tijdelijke sa- 
menlevingsverhoudingen de religieuze wortelgemeenschap 
der mensheid openbaart, en dat in zijn scheppingsmotief 
de wetenschappelijke blik scherpt voor de eigen aard der 
tijdelijke levenskringen, kan het eigenlijk veld van on­
derzoek der sociologie als volgt worden omlijnd.
Ie. De theoretische analyse van de onderscheiden inva­
riante structuurtypen of typische structuurprincipes der 
samenlevingsverhoudingen, die de wisselende sociale vor­
men, waarin zij worden gepositiveerd, eerst mogelijk 
maken, alsmede het onderzoek naar hun onderlinge ver­
houding en samenhang.

Dit is de taak der wijsgerige sociologie. Geen der socia­
le vakwetenschappen kan haar als zodanig vervullen, 
daar deze, voorzover zij in haar onderzoekingsveld op 
deze typische totaalstructuren stuiten, het inzicht in de 
laatste juist aan de wijsgerige sociologie moeten ontle­
nen.

2e. Onderzoek van de variabele vormen, waarin deze 
onderscheiden structuurtypen zich in de tijdelijke sa­
menleving verwerkelijken en zich in wederzijdse beïn­
vloeding met elkaar vervlechten. Dit is de taak der posi­
tieve sociologie, ook wel, minder juist, in tegenstelling tot



de wijsgerige, de ‘empirische’ genoemd (minder juist, 
omdat ook de wijsgerige sociologie, wil zij niet in wille­
keurige aprioristische constructies vervallen, zich aan de 
ervaring heeft te houden).

De positieve sociologie is in haar visie op de typische 
aard der onderscheiden typen van samenlevingsbetrek- 
kingen en op hun onderlinge verhouding afhankelijk van 
de wijsgerige sociologie, en de laatste is afhankelijk van 
het religieuze grondmotief dat haar uitgangspunt vormt.

Zij die menen, de positieve sociologie van de wijsgerige 
te kunnen scheiden, beschouwen vaak de sociale psycho­
logie als grondlegging voor het empirisch sociologisch 
onderzoek. Men treft in vele handboeken uitvoerige 
samenvattingen aan van hetgeen deze tak der psycholo­
gie ons als sociale gevoelsaandriften (’Triebe’) van de 
mens heeft leren kennen. Deze aandriften kunnen dan, in 
onderscheiding van de starre dierlijke instincten, in hun 
samenstel slechts als ‘sociale aanleg* in aanmerking ko­
men, omdat zij volkomen 'plastisch* zijn en dus in de 
samenleving zeer verschillende vormgeving toelaten. Zij 
dragen een polair karakter, zodat zij in tegengestelde 
aandriften kunnen omslaan.

Onder deze sociale gevoelsaandriften worden vooral 
genoemd: het gevoel van eigenwaarde (voorzover sociaal 
bepaald door het oordeel onzer omgeving), de ’Unter- 
ordnungstrieb’ (de neiging zich geheel te onderwerpen 
aan en in te leven in een vereerde persoonlijkheid of 
groep), de gevoelsaandrift van hulpverlening en verzor­
ging, de strijdaandrift (zich mede openbarend in de 
verschillende vormen van concurrentie en gereglemen­
teerde wedstrijd), de mededelings- en uitdrukkingsaan- 
drift, de impulsieve sympathiegevoelens (waardoor men 
zich in de gevoelens van anderen kan inleven, hieronder 
begrepen het gevoel van medelijden en delen in ander­
mans vreugde), de aandrift der navolging (vaak, maar



niet altijd, verbonden met de ’Unterordnungstrieb’), de 
gezelligheids- en spelaandrift, enz.

Een goede samenvatting geeft de Engelse socioloog 
Mac Dougall in zijn 'Introduction to Social Psychology* 
(1912) en in zijn later werk ’The Group Mind* (1920). 
Franz Oppenheimer geeft in de eerste band van zijn 
'System der Soziologie* (4 bnd. 1922-1935) een ’indivi- 
dueel-psychologische benevens een sociaal-psychologische 
grondlegging’. Hij onderscheidt de sociale gevoelsaan- 
driften in ’modale’ en ’finale’. Terwijl de laatste een 
toestand van bevrediging nastreven, zijn de eerste slechts 
op een soort van middellijke handelingen gericht, welke 
aan een ’finale’ aandrift het middel of de weg tot berei­
king van zijn doel voorschrijven. Tot deze modale aan­
driften wordt b.v. de aandrift tot spaarzaam omgaan met 
schaarse goederen gerekend, welke zich in het econo­
misch handelen uit, en juist daarom niet de voornaamste 
motor van de sociale geschiedenis zijn kan. Evenzo alle 
andere normatieve aandriften (’Solltriebe’), zoals de 
ethische.

Intussen, hoe belangwekkend deze psychologische on­
derzoekingen ook zijn, als grondslag voor de sociologie 
kunnen zij reeds hierom niet dienen, omdat de wezen­
lijk sociale psychologie de bedoelde gevoelsaandriften 
alleen in de onderscheiden samenlevingsverhoudingen 
zelve empirisch kan bestuderen. Inzicht in de structuur- 
typen of typische structuurprincipes dezer laatste en in 
haar variabele vormen is daartoe een eerste wetenschap­
pelijke eis, zo men niet in onverantwoorde generaliserin­
gen wil vervallen.

Conditio sine qua non voor het inzicht in deze typi­
sche structuurprincipes is het inzicht in de onderscheiden 
modale aspecten, of transcendentale ervaringswijzen van 
de samenlevingsverhoudingen. Deze bezitten zelve een 
invariante modale structuur, waarin hun plaats in de

HermanDooyeweerd.nl



tijdelijke orde der aspecten tot uitdrukking komt. De 
aspectstructuren, die wij de modale structuren der men­
selijke ervaring en der zich daarin aanbiedende empiri­
sche werkelijkheid noemen, omdat zij ons alleen de al­
gemene wijzen, de modaliteiten leren kennen, waarin 
zich de tijdelijke werkelijkheid aan ons voordoet, en 
waarop wij dus eerst een ogenblik nader moeten ingaan, 
vertonen het patroon van een veel-eenheid van structuur- 
momenten. Daarin neemt het modale kern-moment de 
centrale, de zin van alle andere momenten kwalificeren­
de, plaats in. Het heeft alleen in eigen aspect een oor­
spronkelijke zin en waarborgt de onherleidbaarheid van 
dit aspect. Om deze modale kern groeperen zich alle an­
dere modale structuurmomenten van niet oorspronkelijk 
karakter, waarvan een deel terugwijst naar de modale 
kernen van vroegere en een ander deel vooruitwijst naar 
die van later gerangschikte aspecten, ondersteld natuur­
lijk, dat het betrokken aspect niet zelf de vroegste, resp. 
laatste plaats in de inter-modale orde onzer ervaring 
heeft.

De structuurmomenten der eerste reeks worden in de 
wijsbegeerte der wetsidee retrospectieve, of retrociperen- 
de, die der tweede worden anticiperende genoemd. De 
laatste ontsluiten en verdiepen de zin van een aspect. 
Deze beide reeksen geven tezamen uitdrukking aan de 
onveibrekelijke innerlijke samenhang van een aspect met 
alle andere in de tijdelijke orde der modale structuren.

Bij verabsolutering van een aspect (zoals b.v. in de 
biologistische, de psychologistische, of historistische visie 
op de samenleving geschiedt), verliest men de modale 
structuur van dit aspect uit het oog en kan men dienten­
gevolge ook in de structuur der overige aspecten geen 
inzicht verkrijgen. Men vereenzelvigt dan doorlopend 
het verabsoluteerde aspect met de concrete werkelijkheid, 
die in dat aspect slechts fungeert.



100
Zo vereenzelvigt het historisme het cultuurhistorisch 

aspect met wat geschied is in het verleden. De werkelijke 
gebeurtenissen vertonen echter nevens het cultuurhisto­
rische ook geheel andere modale aspecten, welke door de 
sociologie (als totaal-wetenschap der samenleving) niet 
mogen worden uitgeschakeld.

Juist de omstandigheid, dat in de modale aspect-struc- 
tuur zich de totale samenhang aller aspecten uitdrukt, 
geeft aanleiding tot de verschillende (religieus gewortel­
de) verabsoluteringen. Men vergeet dan, dat deze uni­
versaliteit van een aspect er slechts een is ’in eigen kring’, 
en als zodanig aan alle aspecten gelijkelijk toekomt.

Na deze korte algemene beschouwing van de modale 
structuren der aspecten gaan wij de typische totaal- 
structuren der samenlevingsverhoudingen onderzoeken, 
die wij, in onderscheiding van de modale, de individuali- 
teitsstructuren dezer sociale verhoudingen zullen noe­
men.

VI

Individualiteitsstructuren ontmoeten wij overal in de 
tijdelijke werkelijkheid, waar individuele wezens, din­
gen, gebeurtenissen of geordende menselijke samenle­
vingsverhoudingen optreden.

Zij openbaren zich in de eerste plaats in een typische 
groepering van haar modale aspecten, die weliswaar de 
algemene tijdelijke volgorde dezer laatste niet verbreekt, 
maar nochtans uit de laatste niet is af te leiden. Deze 
typische groepering is zo gegeven, dat daarin een be­
paald aspect als het kwalificerende binnen de individua- 
liteitsstructuur optreedt. In dit kwalificerend aspect is 
de zgn. interne bestemmingsfunctie van het individueel 
geheel besloten. Deze interne bestemmingsfunctie heeft 
een typische richtinggevende en leidende rol binnen de



individualiteitsstructuur. Zij ontsluit alle vroegere as- 
pectfuncties van het geheel en richt ze op de typische 
innerlijke bestemming van dit laatste. Al deze vroegere 
functies ontsluiten hierbij haar anticiperende modale 
structuurmomenten (zie boven, V, p. 91). Op deze wijze 
openbaart zich een typisch intern structuurgeheel, dat 
zich gaat aftekenen tegenover al datgene, wat extern 
blijft tegenover dit laatste. Voorbeeld uit de natuur: het 
levend organisme van een plant. Dit is typisch door de 
oiganische levensfunctie als zijn interne bestemmings- 
functie gekwalificeerd. Deze laatste ontsluit in de interne 
structuur van het organisme ook de fysisch-chemische, 
de ruimtelijke en de getalsfuncties van het individueel 
geheel in de richting op de typische levensbestemming. 
Niettemin behouden deze vroegere functies haar modale 
eigenaard en modale eigenwettelijkheid. Zij laten zich 
niet tot het biotisch aspect van het organisme herleiden, 
evenmin als dit biotisch aspect tot het fysisch-chemische 
te herleiden is.

Nu vertoont de typische bestemmingsfunctie van een 
individualiteitsstructuur niet een slechts algemeen mo­
daal karakter, zij bezit veeleer binnen haar modaal as­
pect een individualiteitstype, dat trapsgewijze afdaalt 
van een zg. stamtype tot ruimere en engere ondertypen, 
eindigend in een zg. elementairtype, waaronder nog 
slechts volstrekt individuele dingen, resp. wezens, resp. 
betrekkingen of gebeurtenissen optreden.

Het individualiteits-type der bestemmingsfunctie kan 
een zg. kemtype van individualiteit zijn dat alleen in dit 
aspect een oorspronkelijke zin heeft.

Het kan echter ook terugwijzen naar een wezenlijk 
kemtype binnen een vroeger aspect of voomitwijzen 
naar een kemtype in een later aspect. M.a.w. een soort­
gelijke stand van zaken als we bij de modale aspectstruc-

101



102
turen ontdekten, treffen wij ook aan bij de individuali- 
teitsstructuren.

Als voorbeeld van een terugwijzend of retrospectief 
type in het kwalificerend aspect ener samenlevingsver- 
houding wijzen wij op de ouder- en kinderliefde als 
individualiteitstype der morele liefdesverhouding in de 
gezinsgemeenschap. Dit type draagt in het moreel aspect 
geen oorspronkelijk karakter, maar wijst terug naar de 
onmiddelHjke afstammingsverhouding in het oi^anisch 
levensaspect. In dit laatste aspect bevindt zich het kem- 
type, waarnaar de ouder- en kinderliefde als typische 
morele relatie terugwijst en waarin zij is gefundeerd.

Alle individualiteitsstructuren, welker bestemmings- 
functie zulk een retrospectief type van individualiteit 
vertoont, en dat is bij de samenlevingsstructuren steeds 
het geval, zijn behalve door de bestemmingsfunctie ook 
door een typische funderingsfunctie gekarakteriseerd, 
waarin het kemtype der individualiteit van de betrokken 
samenlevingsverhouding besloten is.

Wij zullen deze beide karakteriserende structuurfunc­
ties naar haar modaal karakter de radicaalfuncties van 
een sociale individualiteitsstructuur noemen.

Het aldus gekarakteriseerde structuurtype drukt zich 
nu in al zijn modale aspecten zonder onderscheid uit.

De individualiteitsstructuur kan zich slechts verwer­
kelijken in een typische vorm of gestalte, waarin zij zich 
noodzakelijk met andere individualiteitsstructuren ver­
vlecht. Zo kan die van het levend planten-organisme 
zich slechts verwezenlijken in vervlechting met de 
fysisch-chemisch gekwalificeerde structuren der opbouw­
stoffen, die het levend organisme eenzijdig funderen. 
Deze onderling radicaal verschillende structuren zijn 
met elkander vervlochten in de lichamelijke vorm der 
plant.

Een vervlechting van intrinsiek verschillende structu-



ren wordt in de wijsbegeerte der wetsidee ’enkapsis’ ge­
noemd. De interne structuren der opbouwstoffen zijn 
enkaptisch gebonden in de interne structuur van het 
levend plantorganisme en deze stoffen gaan in die bin­
ding zg. variabiliteitstypen vertonen, d.w.z. zij vertonen 
enigszins andere hoedanigheden dan in vrije toestand. 
Een verdere noodzakelijke structuurvervlechting ont­
moeten wij in de samenhang van de plant met haar 
levensmilieu. De enkapsis Iaat echter de interne eigen 
aard der vervlochten structuren onverlet. Zij kan slechts 
variabiliteitstypen dezer laatste in het leven roepen.

De figuur der enkapsis moet principieel worden onder­
scheiden van de deel-geheelverhouding. De laatste kan 
zich slechts voordoen tussen entiteiten, waarvan één, 
naar zijn aard als ’geheel’, de innerlijke aard der overige 
als zijn delen bepaalt. Zo zijn inderdaad de verschillende 
oi^anen van een levend organisme delen van dit laatste.

Zo zijn in de moderne menselijke samenleving ge­
meente en provincie delen van een staat, omdat haar 
innerlijke aard inderdaad door die van het staatsgeheel 
is bepaald. Daarentegen doet de enkapsis-relatie zich 
voor tussen intrinsiek verschillende individualiteitsstruc- 
turen, die onderling nimmer in de deel-geheel verhou­
ding kunnen staan.

Ook in de samenleving ontmoeten wij deze enkapsis 
doorlopend. Zo bij de vervlechting van het gezin met 
staat en kerk. Het gezin kan naar zijn interne structuur 
geen deel zijn van staat of kerk, omdat het naar zijn 
innerlijke aard radicaal-typisch van deze beide laatste 
verschilt: staats- en kerkverband kunnen zelfs midden 
door een gezin heensnijden, wanneer bv. de ouders een 
verschillende nationaliteit bezitten of tot een verschillen­
de kerkelijke gemeenschap behoren. Het gezin heeft 
binnen staats- en kerkverband slechts een enkaptische 
functie. Deze binding kan een meer of minder innig



104
karakter aannemen. Zo kan ook de kerk in een typische 
nauwe structuurvervlechting treden met de staat. Dan 
ontstaan de enkaptische figuren van staatskerk of kerk­
staat. Zo is ook het staatsbedrijf een enkaptische figuur, 
resulterend uit een zeer nauwe binding tussen bedrijf en 
staat, die van radicaal verschillend structuurtype zijn. 
Dit zijn echter slechts variabiliteitstypen van resp. kerk, 
staat en bedrijf, die de innerlijke aard en typische struc­
tuur dezer gedifferentiëerde levenskringen onaangetast 
laten. Wel kan zulk een nauwe vervlechting degenere­
rende invloed hebben op de interne subjectieve levens­
sfeer van elk dezer verbanden, wanneer het ene het an­
dere gaat overheersen; de structuurtypen zelve zijn ech­
ter niet van subjectief karakter. Zij zijn de normatieve 
interne levenswetten der sociale kringen, waaraan de 
laatste onderworpen (subjèct) zijn en waaraan wij ook 
alleen hun subjectieve degeneratie kunnen toetsen.

De sociale enkapsis kan echter verschillende andere 
typen vertonen. Behalve het hier besprokene, dat wij het 
uniërende kunnen noemen, onderscheiden wij dat der 
eenzijdige fundering en dat der correlatieve enkapsis. 
Een voorbeeld van eenzijdige fundering vindt men in de 
vervlechting van huwelijksgemeenschap en gezin, daar 
het laatste niet zonder de eerste kan bestaan, wèl omge­
keerd, of in de vervlechting van gezin en staat, of van 
het bedrijfsleven met de vakorganisaties en van de staat 
met het politieke partijwezen.

Voorbeelden van correlatieve enkapsis, waarbij de 
vervlochten structuren elkaar wederkerig onderstellen, 
vinden we bv. in de later te bespreken vervlechting tus­
sen gemeenschaps- en maatschapsstructuren.

De correlatieve enkapsis neemt groter omvang aan 
met de toenemende differentiëring en arbeidsverdeling 
in de samenleving welke tot een in gelijke mate toene­
mende onderlinge afhankelijkheid der samenlevings-



kringen voert. Een bijzonder ondertype van deze enkap- 
sis (dat zich overigens ook bij eenzijdige fundering voor­
doet) is de territoriale, waardoor alle overige levens­
kringen geheel of ten dele territoriaal in het staatsver­
band worden gebonden.

Al de genoemde typen van enkaptische structuurver- 
vlechting vinden haar knooppunten in de verschillende 
sociale vormen, waarin de individualiteitsstructuren zich 
verwerkelijken. Worden deze vormen geabstraheerd van 
de interne structuurtypen en verabsoluteerd, dan voert 
dit tot nivellering van de geaardheidsverschillen tussen 
de samenlevingsbetrekkingen.

Gemis aan inzicht in het principieel verschil tussen de 
relatie der sociale enkapsis en de sociale deel-geheelver- 
houding voert tot een universalistische opvatting van de 
samenleving. Het sociologisch universalisme in al zijn 
schakeringen van meerdere of mindere consequentie 
construeert steeds een tijdelijk samenlevingsgeheel, 
waarvan alle overige samenlevingskringen slechts orga­
nische delen zouden zijn.

Tegenover de universalistische stelt men de individua­
listische opvatting, die de samenleving als een aggregaat 
van individuen of van elementaire betrekkingen tussen 
individuen vat. De Weense hoogleraar Othmar Spann is 
in de moderne sociologie wel de meest consequente uni­
versalist. Herbert Spencer was een typische representant 
van het (aan de natuurwetenschappelijke denkwijze 
georiënteerde) sociologisch individualisme.

Men heeft wel gemeend, dat deze tegenstelling princi­
pieel zou zijn overwonnen door Theodor Litt, die in zijn 
bekend boek ’Individuum und Gemeinschaft’ dit zelf 
beweerde. Dit is echter niet juist. Wel heeft Litt op 
fraaie wijze aangetoond, hoe enerzijds de tijdelijke ge­
meenschappen geen eigen innerlijk belevingscentrum 
hebben, maar in het individuele (door hem echter op



oncritische wijze in psychologische zin gevatte) ik van de 
afzonderlijke mensen gecentreerd blijven, terwijl ander­
zijds het individuele ik als belevingscentrum met de an­
dere ikheden innerlijk sociaal is vervlochten. Maar dit 
neemt niet weg, dat Litt zich principieel op universalis­
tisch standpunt stelt, daar hij alle sociale betrekkingen, 
onverschillig haar innerlijke aard, als onderdelen be­
schouwt van de zich nog steeds uitbreidende historische 
cultuurgemeenschap der mensheid. Ook hij schakelt 
(als aanhanger van de zg. formele richting in de sociolo­
gie) de interne structuurtypen en de figuur der sociale 
enkapsis uit.

Tenslotte moet worden gewezen op het grote belang 
van een juist inzicht in de verschillende typen der sociale 
enkapsis voor een juiste waardering van het Marxistisch 
onderbouw-bovenbouwschema, afgescheiden van zijn 
onhoudbare historisch-materialistische fundering. Het 
vervlechtingstype der eenzijdige fundering is in de mo­
derne samenleving van zeer beperkte gelding.

VII

Wij leerden de sociale vormen kennen als knooppun­
ten der enkaptische vervlechtingen tussen de onderschei­
den typische samenlevingsstructuren. Het is echter zeker 
niet overbodig iets meer over deze vormen te zeggen, 
gezien het feit, dat daarover in de moderne sociologie de 
grootst mogelijke onhelderheid heerst.

Er bestaat n.1. een nog jonge richting in deze weten­
schap, die zich de formele noemt en tegenover de scherpe 
kritiek, van vakwetenschappelijke zijde op de sociologie 
als totaalwetenschap geoefend, getracht heeft een bij­
zonder onderzoekingsveld voor de wetenschap der samen­
leving af te bakenen, n.1. dat van de sociale vormen. 
Daarmee brak deze richting met de encyclopedische of



totaliserende opvatting van de sociologie. Zij deed be­
wust afstand van de aanspraak een wetenschappelijke 
totaalvisie van de menselijke samenleving te geven.

De sociologie zou een scherp onderscheid moeten ma­
ken tussen Vorm’ en ’materie’ der sociale verschijnselen 
en het onderzoek van de laatste aan de verschillende 
sociale vakwetenschappen moeten overlaten. Gelijk de 
meetkunde vaststelt, wat aan de ruimtelijke dingen de 
eigenlijk 'ruimtelijke vorm’ is, met abstractie van hun 
’materie’, zo stelt volgens G. Simmel, de grondlegger 
dezer richting, de sociologie vast, wat in de wisselende 
sociale verschijnselen de min of meer constante 'sociale 
vormen’ zijn. Onder deze vormen werden dan verstaan 
de elementaire sociale betrekkingen, waaruit in hun 
onderlinge verbinding alle ingewikkelder samenlevings- 
verhoudingen zouden zijn opgebouwd. De sociale ver­
schijnselen zijn volgens Simmel in hun geheel van psy­
chisch karakter (men lette op deze psychologistische 
totaliteitsidee!). Men kan echter de subjectieve sociaal- 
psychische activiteit scheiden van haar objectieve zake­
lijke inhoud en in die objectieve zakelijke inhoud dan 
weer de ’sociale vormen’ isoleren. Deze vormen zijn vol­
gens hem vormen van psychische wisselwerking of we­
derkerige betrekking tussen de mensen. Deze wisselwer­
king ontstaat immer uit bepaalde gevoelsaandriften en 
heeft bepaalde doeleinden (b.v. zelfverdediging of aan­
val, spel, economisch winstbejag, filantropie of gods­
dienst enz.). Al deze doeleinden zijn slechts de (objec­
tieve) 'materiële inhoud’ der sociale wisselwerkingen. De 
sociologie heeft echter volgens Simmel als formele we­
tenschap slechts de min of meer constante vormen te 
onderzoeken waarin de individuen hun subjectieve socia­
le aandriften zoeken te bevredigen en hun objectieve 
doeleinden te bereiken. Als zulke 'vormen’ noemt Sim­
mel (zonder, gelijk dit later door Leopold von Wiese

107



108
gedaan werd, een gedetailleerde systematiek der elemen­
taire sociale betrekkingen te willen geven): isolement, 
contact, onder- en bovenschikking, concurrentie, navol­
ging, arbeidsverdeling, vertegenwoordiging, partijvor­
ming enz. Zo zou het sociologisch terrein dus zijn 
afgebakend, zowel van dat der sociale psychologie, als 
van dat der overige sociale vakwetenschappen (als 
rechtswetenschap, taalwetenschap, godsdienstwetenschap, 
staatsleer, economie, sociale ethiek, enz.).

Deze opvatting van de sociale vormen is tegen de 
kritiek niet bestand gebleken. Immers de sociale vormen 
vertonen evenveel modale aspecten als de samenleving 
zelve en bergen dus hetzelfde totaliteitsprobleem in zich 
als dat waarvoor de sociologie als totaalwetenschap zich 
gesteld zag. Bovendien heeft de formele sociologie zich- 
zelve nimmer aan haar formeel criterium gehouden, 
maar veel sociaal-psychologische gegevens verwerkt en 
de ’sociale doeleinden’ in haar onderzoek betrokken. De 
formele richting (Ferdinand Tönnies, Vierkandt, v. 
Wiese, Richard, Theodor Litt, e.a.) heeft zich dan ook 
van Simmel’s tegenstelling tussen sociale Vorm’ en socia­
le ’materie’ steeds meer losgemaakt. Simmel heeft haar 
later zelf prijsgegeven en werd nadien ook niet meer tot 
deze richting gerekend. Von Wiese noemt de (formele) 
sociologie ’soziale Beziehungslehre’. Anderzijds vindt men 
ook de erkenning van het bestaansrecht van een ’formelc’ 
sociologie naast een materiele sociologie in de zin van 
een totaalwetenschap der samenleving (Fr. Oppenheimer 
e.a.).

Met dit al is het begrip ’sociale vorm’ nog geheel in 
het vage gebleven.

Het krijgt eerst een omlijnde zin wanneer men met ons 
erkent, dat de sociale vormen niets anders zijn dan het 
resultaat der menselijke vormgeving aan boven-willekeu- 
rige individualiteitsstructuren en dat zij dus zelve slechts

HermanDooyeweerd.nl



uit deze laatste en hun onderlinge vervlechtingen zijn te 
verstaan. Zij zijn geenszins abstracte 'elementen’ der 
samenleving, maar veeleer de concrete en variabele, 
schoon relatief duurzame gedaanten die deze structuren 
in hare verwerkelijking door menselijke vormgevii^ 
aannemen.

Wel moeten wij onderscheiden tussen de sociale onf- 
staansvormen en bestaansvormen. De eerste dienen 
slechts ter constituering van een bijzondere samenle- 
vingsverhouding (denk b.v. aan de huwelijksovereen- 
komst en de burgerlijke huwelijkssluiting), de tweede 
geven concrete vorm aan deze samenlevingsverhouding 
zelve. Het springt echter in ’t oog dat men ook de ont­
staansvormen in de sociologie niet kan isoleren van de 
interne structuur der levensverhoudingen, welker consti­
tuering zij ten doel hebben. Een huwelijksovereenkomst 
is zelfs in de vorm van het primitieve koop-huwelijk heel 
wat anders dan een vrije, economisch gekwalificeerde 
koop-overeenkomst.

De sociale vormen onderscheiden zich van alle natuur­
vormen door hun typische cultuurhistorische fundering. 
De structuurtypen der samenleving zijn van boven-wille- 
keurige, normatieve aard en zijn ons slechts als struc- 
tuuTprincipes gegeven, die eerst door menselijke vorm­
geving tot positieve gestalte kunnen komen.

In deze vormgeving blijft, ondanks haar historische 
gebondenheid, toch een grote speelruimte voor het sub­
jectief menselijk inzicht en de variabele doelstellingen, 
welke laatste scherp van de interne bestemmingsfunctie 
der samenlevingsstructuren dienen te worden onder­
scheiden. Vandaar dat, ongetwijfeld mede onder invloed 
der omstandigheden, de sociale vormen derzelfde samen­
levingsstructuren zelfs bij betrekkelijk vergaande over­
eenstemming in ondertype toch nog belangrijke onder­
linge verschillen kunnen vertonen (vgl. b.v. de verschil-



110
lende vormen van het democratisch staatstype in Neder­
land, Engeland, Frankrijk en Amerika).

Niet tot de variabele sociale vormen, maar tot de in de 
wijsbegeerte der wetsidee zo genoemde sociale kategorie- 
en behoort de algemene onderscheiding tussen gemeen- 
schaps- en maatschapsverhoudingen, al vertonen beide 
natuurlijk ook weer verschillende invariante structuur- 
typen en wisselende sociale vormen. Bepaalde sociale 
structuren bezitten naar haar normatieve aard een ge- 
meenschaps-, andere daarentegen een maatschaps- 
karakter.

Onder gemeenschapsbetrekkingen verstaan wij al die 
sociale relaties waarin de mensen als leden van een geheel 
zijn gevoegd; onder maatschapsverhoudingen daaren­
tegen die, waarin de mensen, resp. de gemeenschappen 
onderling, niet tot een geheel verbonden zijn, maar ge­
coördineerd naast of zelfs tegenover elkander in de 
samenleving optreden, (’t zij in samenwerking en onder­
linge aanvulling, ’t zij in neutrale verhouding, ’t zij in 
strijdpositie). Alleen in de typisch economisch gekwali­
ficeerde maatschapsverhoudingen vormen zich de eigen­
lijke klassetegenstellingen. In haar nog ongeorganiseerde 
en amorphe toestand zijn de klassen geen solidaire col­
lectiviteiten. Het solidariteitsbesef kan slechts door pro­
paganda en organisatie worden gekweekt. De klasse­
tegenstellingen zijn een gevaarlijke uitwas met name 
van het zg. kapitalistisch voortbrengingsstelsel en kunnen 
in de enkaptische vervlechting van staat en bedrijfsleven 
gevaarlijke politieke tendenzen aannemen (de staat als 
instrument van het klassebelang). Daarentegen zijn de 
stands-verschillen, die zich in de door het omgangsaspect 
gekwalificeerde maatschapsverhoudingen geldend ma­
ken en bepaalde verschillen in levensstijl scheppen (ver­
bonden met een besef van sociale eer) een normale uiting 
van de differentiatie in de maatschappij. De standen



hadden in de ongedifferentieerde toestanden der latere 
Middeleeuwen ook nog een politieke organisatievorm 
en een geprivilegeerde positie, die echter niet uit hun 
innerlijke structuur valt te verklaren.

Gemeenschaps» en maatschapsstructuren in de hier­
boven omlijnde zin, kunnen zich slechts in de vroeger 
besproken correlatieve enkapsis verwerkelijken. Iedere 
tijdelijke gemeenschapsverhouding heeft naar buiten 
gezien haar noodzakelijk correlaat in maatschapsverhou- 
dingen en omgekeerd.

111

Een beperkt aantal gemeenschappen (huwelijk, gezin 
en cognatische familie) is typisch biotisch (in organische 
levensverhoudingen) gefundeerd. Wij kunnen ze daar­
om natuurlijke gemeenschappen noemen. Verreweg de 
meeste zijn echter typisch historisch gefundeerd in een 
bepaald type van machtsorganisatie. De eerste kunnen 
zich krachtens haar natuurlijk karakter in alle tijden 
verwerkelijken (zij ’t al in zeer variabele vormen). De 
laatste daarentegen zijn voor haar verwerkelijking aan 
bepaalde historische voorwaarden gebonden.

Alleen de historisch gefundeerde bezitten een organi­
satie, die haar een continu bestaan verschaft, onafhan­
kelijk van de levensduur harer leden. Wij noemen deze 
georganiseerde gemeenschappen Verbanden’.

In alle verbanden bestaat noodzakelijk gezag en on- 
deigeschiktheid. Van de natuurlijke gemeenschappen 
mist de ruimere familieverhouding de gezagsstructuur. 
In de maatschapsverhoudingen als zodanig ontbreekt 
deze laatste persé. Wel openbaart zich in de maatschaps­
structuren groot verschil in gaven, bezit en maatschap­
pelijke macht, waardoor bepaalde groepen of personen 
een leidende of overheersende positie in het maatschap­
pelijk verkeer met anderen kunnen innemen. De navol­
ging speelt hierbij een grote, ofschoon niet exclusieve,



112

rol. Maar gezag en gehoorzaamheidsplicht bestaan hier 
niet. Evenmin een blijvende organisatorische band.

Voorts moeten wij onder de gemeenschappen scherp 
onderscheiden tussen de institutaire enerzijds en de 
niet-institutaire organisaties anderzijds. De eerste zijn 
naar haar normatieve structuurprincipes bestemd haar 
leden, ’t zij gedurende de gehele levensduur, ’t zij gedu­
rende een deel daarvan, onafhankelijk van hun wil te 
omvatten. Behalve de natuurlijke gemeenschappen dra­
gen ook staats- en kerkverband (dit laatste althans voor­
zover het doopleden heeft) dit karakter en evenzeer de 
hieronder te bespreken ongedifferentieerde verbanden. 
Daarentegen zijn de niet-institutaire organisaties uit de 
vrije gedifferentieerde maatschapsverhoudingen voort­
gekomen en berusten naar haar aard op het principe van 
vrije toe- en uittreding van hen, die in het verband zijn 
opgenomen.

Vrije vereniging, resp. eenzijdige stichting, beide ge­
nomen in de zin van oprichtingshandelingen, waarin de 
bepaling van doel en middelen constitutieve elementen 
zijn, zijn de typische sociale ontstaansvormen dezer 
samenlevingsverbanden. In publiekrechtelijke institutau 
re organisatievormen kunnen daarvoor in aanmerking 
komende vrije maatschappelijke verbanden (als b.v. 
vakorganisaties, werkgeversbonden en afzonderlijke, in 
vrije onderneming werkende bedrijven) slechts enkap- 
tisch fungeren krachtens een bijzondere structuurver- 
vlechting met de staat als institutair verband.

Tenslotte moet zowel in de gemeenschaps- als in de 
maatschapsverhoudingen scherp onderscheiden worden 
tussen de ongedifferentieerde en de gedifferentieerde^).

In de ongedifferentieerde gemeenschappen (over de

Al deze algemene onderscheidingen in de samenlevings- 
structurcn worden in vol. III, p. 565, e.v. van mijn werk A New 
Critique of Theoretical Thought, sociale kategoheën genoemd.



maatschapsverhoudingen spreken we later) zijn de meest 
uiteenlopende structuurprincipes (b.v. van familie, 
weerverband, bedrijf, gezelligheids- en godsdienstige 
gemeenschap) in één verbandsvorm vervlochten en bin­
nen één en dezelfde verbandsvorm gerealiseerd. Zij 
vertonen juist daardoor een min of meer totalitair ka­
rakter, zij omsluiten hun leden naar alle door het ver­
band omvatte levenssferen, ofschoon de natuurlijke 
gemeenschapsverhoudingen nooit ten volle in hen op­
gaan. Zodra het differentiëringsproces in de samenleving 
intreedt, zijn zij ten ondergang gedoemd. Tot deze pri­
mitieve ongedifferentieerde verbanden, die steeds een 
organisatie bezitten, behoren de sibben, gentielverban- 
den of clans, de primitieve huisgemeenschap, de patriar­
chale grootfamilie, de primitieve volks- en stamverban­
den, de middeleeuwse buurschappen en gilden, de mid­
deleeuwse stad, de middeleeuwse vroonhoven, enz.

Een ernstige fout is in de moderne sociologie gemaakt, 
doordat men veelal het radicaal verschil tussen deze 
ongedifferentieerde verbanden en de wezenlijk natuur­
lijke gemeenschappen heeft miskend. Vooral de bekende 
Duitse socioloog Ferdinand Tönnies heeft in zijn epoche- 
machend boek Gemeinschaft und Gesellsckaft deze ver­
warring in de hand gewerkt.

Tönnies’ begrippen ’Gemeinschaft’ en ’Gesellschaft’ 
dekken zich in ’t geheel niet met de hierboven door ons 
gedefinieerde onderscheiding tussen ’gemeenschaps-’ en 
'maatschapsverhoudingen’. Hij heeft met de Duitse ter­
men ’Gemeinschaft’ en ’Gesellschaft’, die vroeger door 
elkander gebruikt werden, voor het eerst een principiële 
tegenstelling willen uitdrukken tussen de natuurlijke of 
'organische’ saamhorigheidsverhoudingen tussen mensen 
en wat hij noemt ’het mechanisch aggregaat van sociale 
betrekkingen’ (inbegrepen de georganiseerde), die moe­
ten worden beschouwd als het kunstmatig produkt van



114

menselijke willekeur en nimmer een reële, maar slechts 
een fictieve eenheidsband kunnen teweegbrengen. De 
leden van een ware ’Gemeinschaft’ zijn intrinsiek in hun 
gehele wezen verenigd en blijven dit ook wanneer zij 
uitwendig van elkander gescheiden worden. De leden 
ener ’Gesellschaft’ daarentegen, zijn intrinsiek van el­
kander gescheiden ondanks alle kunstmatige organisa­
torische banden.

Ware ’Gemeinschaft’ nu wordt volgens Tönnies ge­
vonden zowel in wat wij 'natuurlijke gemeenschappen’ 
genoemd hebben, als in de ongedifferentieerde huisge­
meenschap, de sibben of clans, de middeleeuwse gilden 
en buurschappen, de antieke polis en de middeleeuwse 
stad en in het algemeen in wat men de patriarchale en 
feodale levensverhoudingen noemt. Historisch gaat de 
’Gemeinschaft’ volgens hem steeds vooraf aan de ’Gesell­
schaft’. Deze laatste is volgens hem een moderne ratio­
nalistische factor in de samenleving, die een destructieve 
invloed heeft op de grondslagen der cultuur. Zo wordt 
de tegenstelling tussen ’Gemeinschaft’ en ’Gesellschaft’ 
in Tönnies’ gelijknamig jeugdwerk tot een geschied­
filosofisch motief. Op een periode van ’Gemeinschaft’ 
volgt een periode van overwegende individualistische 
’Gesellschaft’. De eerste is gekenmerkt door innerlijke 
eendracht, gemeenschappelijke zeden en religie en door 
een natuurlijke eenheid van wil bij alle leden (’Wesens- 
wille’); de laatste is gekarakteriseerd door conventie, 
politiek en 'publieke opinie’, die zich in typische vormen 
van ’Gesellschaft’ uitdrukken: in de moderne metropool 
met haar handel en industrie, in het nationale staatsle­
ven met zijn berekenende politiek en in het kosmopoli­
tisch leven, bewust in begrippen gebracht door de ratio­
nalistische wetenschap, overgenomen door de literatuur 
en de pers, en op deze wijze overgaande in de 'openbare 
mening’. In de ’Gesellschaft’ vinden wij geen ’Wesens-



wille’, maar slechts een kunstmatige vorming van een 
eenheid van wil ’(Kürwille’). In de moderne gerationa­
liseerde Westerse samenleving zijn er volgens Tönnies 
nog slechts enkele residuen van ’Gemeinschaft’ in het 
familieleven, de staat, de kerk, de vakorganisaties enz. 
Maar de periode der ’Gemeinschaft’ is voorbij. Wij le­
ven thans in de periode der ’Gesellschaft’, die naar de 
ondergang der Westerse cultuur moet leiden.

Het in deze theorie gebruikte gemeenschapsbegrip is 
sterk door de opvattingen der Romantische wijsbegeerte 
beïnvloed, terwijl het hier gehanteerde begrip ’Gesell­
schaft’, vooral in zijn geschiedfilosofisch gebruik, een 
veelszins vertekend beeld geeft van het differentiërings- 
proces in de moderne samenleving. Voor een uitvoerige 
kritiek op Tönnies’ opvattingen moge ik verwijzen naar 
het derde deel van mijn A New Critique of Theoretical 
Thought.

115

VIII

De verwarring tussen de ongedifferentieerde verban­
den en de natuurlijke gemeenschappen wordt begrijpe­
lijk door de omstandigheid, dat verschillende van de 
eerste categorie vaak een werkelijke of fictieve aanslui­
ting zoeken bij wezenlijk natuurlijke gemeenschappen 
als gezin en familie.

Ziet men echter scherper toe, dan blijkt, dat juist de 
natuurlijke gemeenschappen veelal door deze verbanden 
op kunstmatige wijze worden doorsneden, hetgeen op de 
eerste een zeer ongunstige invloed kan hebben.

Zo zijn b.v. de sibben als gesloten verbanden bijna 
steeds ofwel eenzijdig vaderrechtelijk, danwel eenzijdig 
moederrechtelijk georganiseerd. Zo was zowel in de 
Romeinse ’familia’ als in de Germaanse huisgemeenschap 
het toebehoren tot het verband uitsluitend afhankelijk



van de vraag, of men aan de ongedifferentieerde macht 
van de huischef onderworpen was. Vrouw en kinderen 
(bij de Romeinen alleen de laatste) konden, voor zover 
zij onder diens rechtsmacht stonden, door de ‘huisvader’ 
ter voldoening van diens schulden worden verkocht en 
vielen dan juridisch buiten zijn ’familie’.

In een zgn. vrij huwelijk bleef de Romeinse vrouw 
buiten de manus (huismacht) van de man en bleef dan 
volgens het volksrecht evenzeer een Vreemde’ in zijn 
huisgemeenschap. Zij kon te allen tijde door haar vader 
weer worden opgeëist, om in diens familia te worden 
teruggevoerd. Het is dus beslist onjuist te beweren, dat 
sibbe en ongedifferentieerde huisgemeenschap primitieve 
vormen van de natuurlijke familie- en gezinsgemeen­
schap zouden zijn.

De ongedifferentieerde samenlevingsverbanden stellen 
de wijsgerige sociologie voor een zeer bijzonder pro­
bleem: Wanneer het immers onloochenbaar is, dat hier 
de meest onderscheiden structuurprincip>es in één ver- 
bandsvorm verwerkelijkt zijn, wat waarborgt dan de 
interne eenheid van deze kunstmatige gemeenschappen? 
De eenheid van organisatievorm is hiervoor niet vol­
doende. Alles komt hier aan op de samenbindende macht 
van de gemeenschapsgeest. Bij onderzoek van de levens­
verhoudingen in deze verbanden blijkt, dat hier steeds 
één der daarbinnen met elkander vervlochten structuur­
principes de leidende rol vervult en zijn stempel op het 
geheel drukt.

In de sibben, de meest primitieve volksschappen en 
evenzeer in de middeleeuwse gilden en buurschappen is 
dit het familieprincipe (de broederschap), ook al is dit 
slechts op ten dele fictieve grondslag gerealiseerd. Daar­
entegen neemt in de sterker georganiseerde primitieve 
stamverbanden een in de zwaardmacht gefundeerde 
politische structuur de leidende rol over. Het verschil



tussen de door het broederschapsprincipe en de door het 
politische principe gekarakteriseerde ongedifferentieerde 
verbanden blijkt uit het daarmede verband houdend 
verschil in de regeling van de exogamie en de inwijdings­
riten bij de primitieve volken en uit de invoering van 
leeftijdsklassen en jonggezellenhuizen in de sterker geor­
ganiseerde totemistische verbanden. Sterkere organisatie 
van het stamverband gaat steeds gepaard met een terug­
dringing van het familieprincipe uit de centrale positie, 
die het in meer eenvoudige levensverhoudingen inneemt 
(H. Schurtz). Deze terugdringing mag dus allerminst 
als een modem ontbindingsverschijnsel van het ware 
gemeenschapsleven worden beschouwd.

Bijzondere aandacht vragen de middeleeuwse ver- 
bandsvormen, die zowel door de XlXe eeuwse Roman­
tiek als door de Rooms-Katholieke sociologen der XXe 
eeuw vaak als model van ware gemeenschapsvormen aan 
onze moderne samenleving ten voorbeeld zijn gesteld.

Tegenover deze idealisering staat bij verschillende 
moderne historici de tendens de middeleeuwse samen­
leving juist als particularistisch voor te stellen, omdat de 
afzonderlijke groepen, in taaie verdediging van hun 
voorrechten, tot geen offer aan het ’algemeen belang’ 
bereid waren. Ook op de individualistische verschijnse­
len in de handelssteden der laat-middeleeuwen onder 
invloed van de 'nominalistische cultuur’ is, in ’t bijzonder 
van sociologische zijde, gewezen (P. Hönigsheim: het spe­
culanten-, avonturiers- en vagantenwezen).

De uiteenlopende sociologische waarderingen van de 
middeleeuwen hangen ten nauwste samen met de histo­
rische ontwikkelingsidee, waarvan de onderzoeker uit­
gaat en in laatste instantie met het religieuze grondmo­
tief van zijn denken. Ook in de zich als ‘positivistisch’ 
aandienende sociologie spelen deze vooronderstellingen 
een centrale rol. Zo staat tegenover Tönnies’ pessimis-

117



118
tische visie op de historische ontwikkeling onzer samen­
leving van een toestand van ware gemeenschap met haar 
natuurlijke banden van zeden, eendracht en religie tot 
een toestand van individualistische en de samenleving 
ontbindende ’GeselIschaft’, de optimistische van Durk- 
heim en van de evolutionistische school van Spencer, die 
juist omgekeerd de ware vooruitgang in de samenleving 
zien in de ontbinding van de primitieve gemeenschaps­
vormen en hun vervanging door het principe der gedif­
ferentieerde samenwerking op contractuele grondslag. 
Reeds de bekende Britse rechtshistoricus Sumner Maine 
karakteriseerde deze ontwikkelingsgang als die van sta­
tus tot contract.

Wil men de middeleeuwse samenleving, zoals die zich 
gedurende de periode der zg. ’kerkelijke eenheidscultuur’ 
had ontwikkeld i), verstaan, dan is daarvoor eerste eis, 
dat men haar opbouw ziet in het licht van het religieuze 
grondmotief, dat haar inderdaad beheerste (dat van 
natuur en genade). Onder invloed van de R.K. auteurs 
van de restauratietijd de Bonald, de Maistre en Balan- 
che hebben de St. Simon en Comte hiervoor oog gehad 
en dan ook gebroken met het voor-oordeel van de ’Ver-

1) Het laat-middeleeuwse samcnlevingsbeeld in het ’Heilig 
Roomse Rijk’, waarin de kerkelijke eenheidscultuur zich reeds 
begint te ontbinden, vertoont al geheel andere trekken.

2) Op het voetspoor van de beroemde Duitse jurist en rechts­
historicus Otto von Gierke, een der corypheeën van de germa­
nistische vleugel der Historische rechtsschool, gebruiken wij 
het woord ’mund’, evenals de romcinsrechtelijke term ’manus’, 
hier in de zin van de door de gewapende hand gesymboliseerde 
macht.

3) In de jongste tijd hebben sommige rechtshistorici in twijfel 
getrokken of zulke agnatische (vaderrechtelijke) sibbeverbanden 
bij de oude Germanen ooit hebben bestaan. Zij menen, dat de 
geschiedbronnen er nergens over spreken.

Intussen vermeldt Caesar in zijn De bello Gallico wel degelijk 
het bestaan van gentes (d.z. agnatische gentiel- of sibbeverban­
den) bij de Germanen.

HermanDooyeweerd.nl



lichting’ tegen de 'duistere Middeleeuwen’. De bedoelde 
opbouw bestaat uit een zeer ongedifferentieerde 'na­
tuurlijke’ of 'wereldlijke’ onderbouw en een, in hoge 
mate gedifferentieerde, ’boven-natuurlijke’ bovenbouw 
(het hiërarchisch georganiseerde kerk-instituut). In de 
natuurlijke onderbouw ontbreekt een werkelijk staats­
wezen en daarmede ook de idee van het ’publiek belang’ 
in zijn typisch staatkundige zin. Zij vertoont op zichzelve 
beschouwd inderdaad een particularistisch beeld. Het is 
uitsluitend het tijdelijk kerkinstituut, dat, gerugsteund 
door de idee van het Heilige Roomse Rijk, hier de band 
van een heel de christenheid omspannende gemeenschap 
smeedt.

In de ongedifferentieerde onderbouw zijn in hoofd­
zaak twee verbandstypen op te merken, die als een soort 
modelvormen overal zijn terug te vinden: het door het 
broederschapsprincipe gekarakteriseerde gilde- en het 
door het mundprincipe 2) van de oud-germaanse huisge­
meenschap gekarakteriseerde heerschappelijk verband. 
Deze vormen kunnen zich onderling verbinden, ofschoon 
zij in wezen zich antagonistisch tot elkander verhouden.

Het gilde is in wezen niets anders dan een kunstmatige 
navolging van de bij de Germanen reeds vroegtijdig uit­
eengevallen sibbe als vaderrechtelijk georganiseerd ver­
band. ®) Het omvat de gildebroeders met hun gezinnen 
naar alle levenssferen en wordt als een eedgenootschap 
gevestigd.

Terwijl dit gildewezen door de Frankische koningen 
als een gevaarlijke concurrent voor de in het rijksver­
band bestaande overheid-onderdaanverhouding wordt 
bestreden, krijgt het na het uiteenvallen van de Karo- 
lingsche staat zijn volle ontwikkelingskansen in de mid­
deleeuwse samenleving.

Zowel de vrije buur- en markgenootschappen ten 
plattenlande als de middeleeuwse steden zijn vaak als



120

wezenlijke gilden geoi^aniseerd. De poorters verenigen 
zich in een zg. ’burggilde’, de kooplieden, die zich in de 
’wijk’ buiten het ommuurde stadsdeel vestigen, vereni­
gen zich in koopmansgilden. De handwerkers in de stad, 
die met hun handwerk een wezenlijk ’ambt’ hadden te 
vervullen, zijn verenigd in ambachtsgilden, die niets van 
doen hebben met onze moderne gedifferentieerde be­
drijfsorganisaties. Ook de zich in de laat-middeleeuwen 
vormende politieke standen krijgen eerst een corpora­
tieve afsluiting door het gildeprincipe. De middeleeuwse 
stad vertoont, voorzover zij althans op deze grondslag 
rust, inderdaad het karakter van een totalitaire ongedif­
ferentieerde gemeenschap. Het is een misvatting wanneer 
de germanistische richting in de Historische School in 
haar de eerste doorbraak van de moderne staatsidee 
meende te kunnen vaststellen.

De steden, buurschappen, koopmans- en ambachts­
gilden hebben gewoonlijk autonomie. Maar deze auto­
nomie is niet te vergelijken met wat wij onder dit begrip 
in onze moderne gedifferentieerde samenleving verstaan. 
Haar grenzen zijn niet bepaald door het publiek belang 
van een staatsgeheel, maar louter formeel door de privi­
legiën en oude herkomsten.

De ambachtsgilden zijn delen van de middeleeuwse 
stad, voorzover de laatste zelve als een al haar burgers 
omvattend ’gilde’ is georganiseerd. De stad verdedigt 
haar vaak voor geld gekochte privileges tegenover de 
'landsheer’, die heerschappelijke rechten heeft, ’t zij als 
leenheer, ’t zij als grondheer van het stedelijk territoir.

Het heerschappelijk verbandstyjje vinden wij zowel in 
het leenverband en het zeer vaak uit het erfelijk worden 
van een hoog, in leen gehouden, ambt ontstane landheer­
lijke verband, als in het grondheerlijk verband van de 
vroonhof vertegenwoordigd. Ook dit draagt een onge­
differentieerd karakter, en wel naar het prototype van



de oude huisgemeenschap. In de grondheerlijke steden 
en marken vinden wij de vereniging van heerschappelij- 
ke en gildestructuur, indien de heer als dominus van 
het territoir ook de in gilden geoi^aniseerde stads- en 
buurschapsgenoten onder zijn grondheerlijke heerschap­
pij heeft.

Wanneer wij nu de middeleeuwse stad in haar ver­
schillende vormen vergelijken met de moderne stad in 
haar uiteenlopende typen van metropool tot kleinere 
provinciestad, dan ligt het radicale structurele verschil 
hierin, dat de eerste als zodanig inderdaad een gemeen­
schap was, maar wel te verstaan: een ongedifferentieer­
de, terwijl de laatste als zodanig geen geheel, geen ge­
meenschap meer kan zijn, omdat het differentiërings- 
proces de radicaal verschillende samenlevingsstructuren 
in afzonderlijke levenskringen heeft doen uiteengaan.

De moderne stad is een ingewikkelde enkaptische ver­
vlechting van gedifferentieerde levenskringen, van staat­
kundige gemeente, huwelijks-, gezins- en familie-ge- 
meenschappen, kerkelijke gemeenschappen, bedrijfsver­
banden, stichtingen van verschillende aard, verenigings­
leven en geïndividualiseerde maatschapsverhoudingen 
van verschillende structuur. In deze enkaptische struc- 
tuurvervlechtingen vinden vrij op zich zelve geen afbraak 
van het gemeenschapsleven, maar slechts een afbraak 
van de ongedifferentieerde gemeenschapsvormen, die zich 
met het moderne cultuurpeil niet verdragen.

Wel moet onmiddellijk worden toegegeven, dat de 
moderne wereldstad grote gevaren voor de natuurlijke 
gemeenschappen met zich brengt, doordat de toeneming 
van de industrialisatie met haar continubedrijven en de 
vele gelegenheden tot verstrooiing en vermaak het huise­
lijk leven bedreigen. Maar het kwaad schuilt hier inder­
daad niet in de eerste plaats in deze uitwendige factoren, 
maar in de ondergraving van het structurele norm-besef

121



in huwelijks- en gezinsleven zelve. En hiervoor is primair 
de religieuze ontworteling in brede kringen onzer samen­
leving aansprakelijk.

IX

Na de ongedifferentieerde samenlevingsverbanden 
komen thans in de eerste plaats de natuurlijke gemeen­
schappen voor een structuur-theoretisch onderzoek aan 
de orde.

De structuurprincipes dezer gemeenschappen vertonen 
alle een typisch biotische fundering, en een typisch more­
le kwalificatie naar de interne bestemmingsfunctie. Voor 
de nadere adstructie van deze stelling moet ik verwijzen 
naar het derde deel van mijn werk A New Critique of 
Theoretical Thougkt.

Wij moeten hier opnieuw waarschuwen tegen de ver­
eenzelviging van de interne bestemmingsfunctie ’t zij 
met de eventueel in de natuurlijke orde gegronde doel­
einden, waaraan een samcnlevingsverhouding dienstbaar 
is, ’t zij met de subjectieve doelstellingen van hen, die in 
deze verhouding treden.

De huwelijksgemeenschap b.v. is in de natuurlijke 
orde ongetwijfeld dienstbaar aan de voortplanting van 
het mensengeslacht en kan in subjectieve zin worden 
dienstbaar gemaakt aan uiteenlopende, ten dele wellicht 
zeer afkeurenswaardigc doelstellingen der echtgenoten, 
zoals economisch voordeel, bevordering van carrière, 
standsoogmcrken, enz.

Noch het één, nóch het ander raakt echter de interne 
bestemmingsfunctie van het huwelijk als institutaire ge­
meenschap. De interne bestemmingsfunctie behoort uit­
sluitend tot de interne zijde van de huwelijksverhouding 
naar haar structuurprincipe en drukt haar stempel op 
de geest, die deze gemeenschap naar haar aard in al hare 
aspecten behoort te beheersen. Naar haar beide radicaal-



functies (de morele en biotische) is de huwelijksgemeen­
schap te omschrijven als een morele liefdesgemeenschap 
voor de duur van het leven tussen man en vrouw, op de 
grondslag van een relatief duurzame organisch sexuele 
verbondenheid.

De duurzaamheid van de interne huwelijksverhouding 
schuilt niet in haar functie als rechtsinstituut binnen de 
primitieve volksgemeenschap, resp. binnen de moderne 
staats- en kerkelijke orde. Want deze volksrechtelijke, 
resp. burger- en kerkrechtelijke functies heeft het 
huwelijk slechts in zijn enkaptische binding in anders- 
geaarde levenskringen. De duurzaamheid schuilt in 
haar institutair karakter als zodanig, in de aard dezer 
innigste levensgemeenschap, die zich ook in haar ju­
ridisch aspect uitdrukt. Bij eliminering van het insti­
tutair structuurprincipe heeft men geen enkel crite­
rium meer, om het huwelijk naar zijn innerlijk gemeen­
schapskarakter te onderscheiden van ongeordende sexu­
ele verhoudingen.

Dat het huwelijksinstituut eerst een laat produkt van 
het ontwikkelingsproces der samenleving zou zijn, is 
nooit bewezen.

De evolutionistische theorie van Morgan en diens vol­
gelingen inzake de ontwikkeling van de huwelijksge­
meenschap uit een oorspronkelijke toestand van sexuele 
promiscuïteit, het noodzakelijk voorafgaan van sibbe- 
vorming aan de eigenlijke huwelijks- en gezinsverhou­
dingen en van het moederrecht aan het vaderrecht, is 
door het latere onderzoek in de Noordamcrikaanse 
school van Boas en de Weense ethnologische school defi­
nitief weerlegd.

Juist bij vele van de meest primitieve volken bleken 
de sibbe en het zogenaamde matriarchaat te ontbreken en 
de natuurlijke gemeenschappen in zeer hechte vormen 
in het centrum der samenleving te staan. Hierbij bleek

123



de monogamie allerminst een late vorm in de ontwikke- 
van het huwelijksinstituut te zijn.

Het huwelijk is naar het getalsaspect beschouwd in­
derdaad een twee-eenheidsgemeenschap. Deze stand van 
zaken valt zelfs bij de polygamie niet te elimineren. Poly­
gamie betekent niet dat een man met meerdere vrouwen 
in één huwelijksgemeenschap verbonden is, maar dat hij 
zich in een meerderheid van huwelijksgemeenschappen 
bevindt, die elk de verbinding van één man en één 
vrouw zijn. Overigens is de polygamie zeker geen na­
tuurlijke sociale vorm van het huwelijksleven. De oudere 
leer i.z. de constante polygame aanleg van de man is door 
de moderne sociale psychologie als in strijd met de feiten 
losgelaten. Voorzover in de ethnologie (of culturele 
antropologie) verschijnselen als leviraat, sororaat, poly­
andrie en de zgn. pirra-ura verhouding als bewijs voor 
de oude evolutionistische constructie werden aangevoerd, 
moet er op worden gewezen dat de foutieve interpreta­
ties daarvan berustten op een miskenning van de sociale 
enkapsis-figuur en de eliminering van het eigenlijk 
structuurprincipe van het huwelijk. Ook met de volks­
opvattingen ter plaatse zijn zulke interpretaties niet in 
overeenstemming.

Het interne structuurprincipe drukt zich in alle aspec­
ten van de natuurlijke gemeenschap uit, waarbij in ’t 
bijzonder ook de sociaalpsychische en de symbolische 
zijden aandacht verdienen. De zgn. ’Unterordnungs- 
trieb’ openbaart zich hier in een volstrekt onherleidbaar 
type.

Na het onderzoek van de structuur der natuurlijke 
gemeenschappen komen in de eerste plaats de gediffe­
rentieerde institutaire verbanden, staat en kerk, aan de 
orde. De staat is, gelijk ik met name in het derde deel 
van mijn werk A New Critique of Theoretical Thought



uitvoerig heb trachten aan te tonen, naar zijn beide radi> 
caalfuncties gekarakteriseerd als een publiekrechtelijk 
georganiseerde gemeenschap van overheid en onderda­
nen op de cultuur-historische grondslag van een mono­
polistische organisatie van de zwaardmacht op een terri­
toriaal begrensd cultuurgebied.

Miskenning van de onverbrekelijke structurele sa­
menhang tussen deze beide karakteriserende functies 
heeft in de moderne staatsleer gevoerd tot een dualistisch 
staatsbegrip (een sociologisch en juridisch), dat zichzel- 
ve logisch opheft, en tot het principieel foutief gestelde 
probleem inzake de verhouding van staat en ’recht’, die 
immers geen vergelijkbare zaken zijn.

De positivistische sociologie meende de staat — met 
uitschakeling van alle normatieve gezichtspunten — te 
kunnen vatten als een territoriale machtsoi^anisatie van 
heerschappelijk karakter, waarbij deze machtsorganisa­
tie dan slechts betrokken werd op subjectieve, volstrekt 
variabele politieke doelstellingen. Zij dwong daardoor 
de juristen een normatief staatsbegrip op eigen hand te 
construeren, dat dan slechts een juridische betekenis zou 
hebben. De staatssociologie wiste bovendien het princi­
pieel verschil tussen de ongedifferentieerde verbanden 
en het staatswezen uit. Zij twistte over de vraag of de 
staat uit de ongedifferentieerde 'familieverhoudingen’, 
dan wel uit verovering zou zijn ontstaan. Beide opvattin­
gen negeerden dan weer het verschil tussen de natuur­
lijke gemeenschappen enerzijds, en de sibben en onge­
differentieerde stamverbanden anderzijds.

Ook bij de staat drukt het structuurprincipe met zijn 
beide radicaalfuncties zich in alle aspecten uit. In de 
sociaal-psychische zijde blijkt de ’Unterordnungstrieb’ 
zich weer geheel aan te passen aan de aard van het 
staatsverband.

Bij de sociaal-logische zijde van het staatsleven krij-

125



gen we te doen met de ’politische logica’, de zgn. staats­
raison, en de politico-Iogische functie van de zgn. publie­
ke opinie; bij de symbolische zijde met de typische staats- 
symboliek (vlaggen, symbolen van het overheidsgezag, 
enz); bij de omgangszijde met politische courtoisie, 
ambtsceremonieel, en onderscheidingstekenen, welke 
laatste symbolische betekenis hebben.

Er zijn vele vervlechtingen tussen staat en 'maatschap­
pij’ (publiekrechtelijke bedrijfsorganisatie, het politieke 
partijwezen, staatsscholen en -bedrijven, enz. enz.). 
Strenge onderscheiding tussen de deel-geheelverhouding 
en de enkapsisfiguur is ook hier eerste methodische eis 
voor het sociologisch onderzoek. Ook een politieke partij 
is als zodanig geen deel van de staat, al heeft zij in het 
parlementair-democratische regime een essentiële enkap- 
tische functie in het staatsverband, en al kan zij in deze 
functie binnen het kader van een modem totalitair re­
gime zelfs tot centraal orgaan van de regering zijn ver­
heven, terwijl geen andere partijen nevens haar zijn 
toegelaten. In onze slotvoordracht komen wij op deze 
stand van zaken nader terug.

In de typische funderingsfunctie van de staat is een 
historisch machtstype vervat, dat alleen voor dit institu- 
tair samenlevingsverband karakteristiek is.

Er zijn tal van andere machtstypen als: de geestelijke 
macht van Woord en Sacrament in de kerkelijke ge­
meenschap, de economische macht van het vrije bedrijf, 
de macht van wetenschap en kunst. Al zulke typen van 
macht hebben een uiterst belangrijke enkaptische functie 
in de staatsstructuur. Het is echter een totalitaire fan­
tasie, dat de staat als een moderne Leviathan al deze 
machtstypen geheel aan zijn politieke doeleinden zou 
kunnen dienstbaar maken en in zijn eigen machtssfeer 
zou kunnen absorberen met behoud van hun eigen ka­
rakter. De monopolistische organisatie der zwaardmacht



is ongetwijfeld onlosmakelijk verbonden met psychische, 
logische, economische, juridische, zedelijke en geloofs- 
factoren. Want zij bestaat niet slechts in een objectief 
wapenapparaat, maar primair in de organisatie van 
subjectief menselijke activiteit, zonder welke het objec­
tief apparaat niet valt te bedienen. En in de organisatie 
van menselijke werkzaamheid is de gemeenschapsgeest, 
die de mensen bezielt, van allesbeheersende betekenis. 
Maar de typische machtsvormen van kerk, bedrijf, we­
tenschap en kunst enz. berusten juist op de vrije actuali­
sering daarvan naar de eigen aard dezer levenskringen. 
Slechts in de enkaptische vervlechting met de staats­
macht, die aan hun eigen karakter geen afbreuk doet, 
kunnen zij tot wezenlijke versterking en schraging van de 
staatsmacht bijdragen. Nimmer daarentegen, wanneer 
zij als delen der staatsmacht worden beschouwd en be­
handeld. Een door de staat met zijn totalitaire politische 
ideologie 'gelijkgeschakelde* kerk, wetenschap en kunst 
verliezen haar typische macht in de samenleving.

Bij de beschouwing van de interne bestemmingsfunctie 
van de staat moet weer worden gewaarschuwd tegen de 
vereenzelviging daarvan met de subjectieve staatsdoel­
einden. De laatste zijn van wisselend karakter (vgl. de 
oud-liberale rechtsstaatsidee, de idee van de politie- en 
welvaartsstaat van de Verlichting, de idee van de cul- 
tuurstaat in de restauratietijd, enz.). De interne bestem­
mingsfunctie daarentegen behoort tot het constante 
innerlijk structuur-principe van ieder mogelijk staats­
leven. Zij bestaat in de eis van een verwezenlijking ener 
publiekrechtelijke gemeenschap van overheid en onder­
danen binnen een territorium. Ook de funderingsfunctie 
is van normatieve aard: de eis voor ieder staatswezen is: 
het monopolie der zwaardmacht op zijn grondgebied te 
organiseren. Dit is een historische norm der zgn. staats­
raison, die op beter of slechter wijze kan worden ver-



128
wezenlijkt. Het binnen-staatse publiekrechtelijk grond­
beginsel is dat der salus publica. Het publiek belang 
heeft uiteraard ook andere aspecten dan het juridische. 
In zijn betrekking tot de juridische bestemmingsfunctie 
van de staat dient het echter als een wezenlijk rechtsbe­
ginsel te worden gevat, d.w.z. als een beginsel van juridi­
sche belangenharmonisering met eerbiediging van de 
oorspronkelijke, niet van de staat afgeleide competentie- 
sferen der niet-staatse levenskringen. Een absolute 
souvereiniteit in juridische zin is een contradictio in 
terminis en stelt de staat buiten en boven zijn rechts- 
functie, die juist zijn leidende en kwalificerende functie is.

Nauw verbonden met de intem-staatse sfeer van het 
publiekrecht is die van het burgerlijk privaatrecht. In 
tegenstelling tot alle andere rechtssferen, die door de 
interne structuurprincipes der niet-staatse levenskringen 
bepaald zijn, zijn zowel het burgerlijk privaatrecht als 
het intem-staatse publiekrecht naar hun aard niet door 
een buiten-juridische bestemmingsfunctie gekwalifi­
ceerd.

Maar het birmenstaatse publiekrecht is intem ver- 
bandsrecht van de staat, terwijl het burgerlijk privaat­
recht een maatschapskarakter draagt in de vroeger be­
paalde zin. De moderne, aan de opvattingen van de 
Franse socioloog Eraile Durkheim georiënteerde richting 
in de rechts-sociologie heeft met miskenning van de 
individualiteitsstructuren der onderscheiden rechtssferen 
de eis gesteld van een omvorming van het ‘individualis­
tisch’ burgerlijk privaatrecht (althans van het burgerlijk 
vermogensrecht) tot een economisch gekwalificeerd 
’droit social’. Deze aanval op de grondslagen van het 
bui^erlijk recht ging gepaard met een aanval op de 
moderne staatsidee (zo met name Léon Duguit uit de 
school van Durkheim).

HermanDooyeweerd.nl



Als tweede institutair samenlevingsverband vraagt het 
kerkinstituut de bijzondere aandacht der sociologie. De 
institutaire kerk is naar haar intern structuurprincipe 
gekarakteriseerd als christelijke confessionele geloofsge­
meenschap op de grondslag van de geestelijke macht van 
de georganiseerde dienst des Woords en der sacramen­
ten. De opvatting van de kerk als genootschap met gods­
dienstige doelstelling is in strijd met haar innerlijke aard.

Het sociologisch grondprobleem waarvoor de institu­
taire kerk de wetenschap plaatst, is, evenals bij de overi­
ge samenlevingskringen, dat van haar innerlijke eenheid 
in de verscheidenheid van modale aspecten. Als tijdelijk 
instituut is de kerk niet alleen geloofsgemeenschap, maar 
evenzeer een morele, een juridische, een economische, 
een omgangs-, een taal-, een gevoelsgemeenschap en een 
logische denkgemeenschap. Haar individualiteitsstruc- 
tuur, die haar eenheid waarborgt en zich in al hare 
aspecten uitdrukt, neemt onder alle structuurtypen der 
samenlevingsbetrekkingen een geheel enige positie in. 
En wel door de onverbrekelijke band van het tijdelijk 
instituut met de Kerk in haar centraal-religieuze zin, d.i. 
het koninkrijk Gods in de harten van allen, die in waar­
heid uit Christus leven.

Het opereren met een 'ideaaltype* van de kerk en van 
de secte, gelijk wij dit, in aansluiting aan Max Weber’s 
onderzoekmethode, in Troeltsch’ bekend werk Die SoziaU 
lehren der christlichen Kirchen und Gruppen, aantreffen, 
heeft terecht bij velen ernstige kritiek uitgelokt.

Troeltsch’ constructie van het kerktype en het secte- 
type berust op de onderstelling, dat in (wat hij noemt) 
de 'religieuze grondidee van het evangelie’ een innerlijke 
spanning zou bestaan tussen een absoluut religieus 
individualisme en een absoluut religieus universalisme. 
Het 'kerktype' zou nu zijn gegrond in de universalisti­
sche tendens der Christelijke religie, om heel de wereld



130

onder haar heerschappij te brengen. Het eist een hiërar­
chische ambtelijke oi^anisatie, die niet op de persoon­
lijke bekering van de ambtsdragers is gegrond, en een 
compromis tussen de radicale eis van de Bergprediking 
en de wereldlijke ordeningen. Het secte-type is daaren­
tegen volgens Troeltsch geworteld in de individualisti­
sche tendens der Christelijke religie, die in haar eis van 
persoonlijke bekering het individu rechtstreeks in be­
trekking tot God stelt. De secte is gebaseerd op de per­
soonlijke bekering harer leden; zij verwerpt daarom de 
kinderdoop en wil de radicale eis der Bergprediking 
doorvoeren zonder enig compromis met de wereldlijke 
ordeningen, met name met het dwanginstituut van de 
staat.

Deze gehele constructie van een ideaaltype van kerk 
en secte berust in de eerste plaats op een principiële mis­
vatting van het centrale grondmotief der Christelijke 
religie, waaraan, in radicale tegenstelling tot de onbijbel­
se religieuze grondmotieven, juist elke dialectische 
spanning, ontstaan uit verabsolutering van het relatieve, 
principieel vreemd is.

Troeltsch’ 'kerktype’ is in wezen georiënteerd aan het 
hierarchisch R. Katholieke kerkinstituut in zijn middel­
eeuwse machtsopenbaring; en de gehele tegenstelling 
tussen dit ’kerktype’ en het ’sectetype’ is georiënteerd 
aan het dualistisch grondmotief van natuur en genade, 
dat Troeltsch ten onrechte aan het evangelie zelf toe­
schrijft.

Ongetwijfeld heeft dit grondmotief een centrale rol 
gespeeld en speelt het nog steeds een centrale rol, zowel 
in de R. Katholieke als in verschillende Protestantse 
opvattingen i.z. de verhouding van het kerkinstituut tot 
de staat en de overige zgn. 'wereldlijke’ samenlevings- 
kringen. En ook het Christelijk sectenwezen is ongetwij­
feld voor een belangrijk deel onder de centrale invloed



van dit dualistisch grondmotief met zijn typisch dialec­
tische spanningen ontstaan. De innerlijke aard van het 
kerkinstituut is echter niet vanuit dit onbijbels grond­
motief te bepalen en zijn normatief structuurprincipe is 
niet te vervangen door een sociologisch 'ideaaltype’. 
Want aan dit laatste, in welke zin ook gebruikt, mag 
volgens Max Weber immers geen enkele normatieve 
betekenis worden gehecht.

X

Na de institutaire samenlevingsverbanden vragen ten­
slotte de niet-institutaire maatschappelijke organisaties 
en de onderscheiden typen van moderne maatschapsver- 
houdingen de aandacht.

De eerste vertonen, evenals de tweede, een zeer uiteen­
lopend karakter. Sommige, als de verenigingen, waarvan 
de leden elkaar nauwelijks als zodanig kennen, omdat zij 
slechts zelden bijeenkomen, nemen slechts een zeer op­
pervlakkige plaats in het leven harer leden in, andere 
daarentegen {als vak- en jeugd-organisatie, de politieke 
partij e.d.) geven een veel sterker onderlinge binding 
tussen de leden, met name wanneer zij op wereldbe­
schouwelijke grondslag rusten.

De organisatievormen van de vrije verenigingen zijn, 
naar de aard dezer laatste, genootschappelijk, zodat het 
hoogste gezag berust bij de algemene ledenvergadering. 
Er zijn echter ook maatschappelijke verbanden van 
niet-institutair karakter, die niet tot de categorie der 
vereniging behoren, ofschoon zij naar hun interne ge- 
meenschapssfeer wel degelijk leden (zij ’t al niet in de 
juridische zin van het verenigingsrecht) hebben. Hier­
toe behoren de typisch door de economische onderne- 
mingsfunctie gekwalificeerde arbeidsverbanden op het 
gebied van het bedrijfsleven, de onderscheiden instellin-



gen voor wetenschappelijk onderwijs, waaraan, als 
eigengeaarde verbanden, in enkaptische vervlechting 
weer administratieve bureaux, academische ziekenhui­
zen enz. verbonden zijn, de schoolverbanden op het ge­
bied van het niet-wetenschappelijk onderwijs, de instel­
lingen van verschillende culturele aard, in het leven 
geroepen door de staat of zijn onderdelen, door de vol­
kenrechtelijk gequalificeerde organisatie der Verenigde 
Naties, door de kerken, de bedrijven, de vakorganisaties, 
politieke partijen, enz.

De organisatievormen van al deze verbanden zijn niet 
genootschappelijk maar autoritair, in deze zin namelijk, 
dat het binnen de interne verbandssfeer uitgeoefend ge­
zag van bovenaf aan de gemeenschap is opgelegd door 
een instantie, die zelve buiten deze gemeenschap staat 
en aan wie de hoogste gezagdragers dezer laatste verant­
woording van het door hen gevoerde beleid verschuldigd 
zijn. Hieraan doet niets af, dat zulke verbanden ook in 
het leven kunnen zijn geroepen door vrije verenigingen, 
die binnen haar eigen interne sfeer genootschappelijk ge­
organiseerd zijn. Want de bedoelde verbanden zijn geen 
deel van deze verenigingen, maar hebben slechts een 
nauwe enkaptische vervlechting met deze laatste in haar 
sociale ontstaans- en bestaansvorm. Toetreding tot deze 
verbanden kan op verschillende wijze geschieden, door 
aanvaarding van een aanstelling of benoeming van de 
zijde der oprichters {denk aan de bestuurders ener 
stichting), door een contract van inschrijving (scholie­
ren, studenten), door een arbeidsovereenkomst enz.

Men karakteriseert gewoonlijk de niet-institutaire 
maatschappelijke verbanden als op vrijwillige toe- en 
uittreding gebaseerde deelorganisaties. Intussen moet 
ook hier — voorzover althans van een reëel verband en 
niet van een slechts formeel-juridische constructie voor 
een bepaald doel sprake is — tussen de subjectieve sta-



tutair vastgelegde doelstelling der oprichters en de inter­
ne bestemmingsfunctie der maatschappelijke verbands- 
structuur worden onderscheiden. De noodzakelijkheid 
hiervan springt reeds hierom in het oog, wijl de doelstel­
ling gewoonlijk mede op het naar buiten optreden van 
het verband is gericht en dus de interne gemeenschaps- 
en de externe maatschapsfuncties vervlecht. Vgl. b.v. de 
doelstelling bij de oprichting van een groot winkelbe­
drijf. Dit laatste is naar de interne zijde gekarakteriseerd 
als een economische arbeidsgemeenschap op de grond­
slag van een machtsorganisatie van kapitaal en arbeids­
kracht. Naar de externe maatschapszijde daarentegen is 
het gericht op verkoop aan het publiek. In de doelstel­
ling van de oprichters is het interne werkverband slechts 
middel.

Een andere reden, waarom het noodzakelijk is ook bij 
de niet-institutaire maatschappelijke verbanden de in­
terne bestemmingsfunctie te onderscheiden van de doel­
stelling (en) der oprichters, is dat wij alleen op basis van 
deze onderscheiding inzicht kunnen krijgen in een merk­
waardige stand van zaken bij de criminele organisaties. 
Onder criminele organisaties verstaan wij hier dezulke, 
die zich in haar optreden naar buiten tegen, onder alle 
beschaafde volkeren erkende, grondbeginselen van recht 
en moraal keren, en dus niet de slechts-illegale, die alleen 
volgens de wetgeving van een bepaalde staat onwettig 
zijn (b.v. een ondci^rondse politieke partij in een totali­
taire staat die vrije partijvorming verboden heeft). Het 
is algemeen bekend, dat zulke criminele organisaties in 
haar interne verbandssfeer zekere gemeenschapsnormen 
van omgangs-, juridisch en moreel karakter erkennen, 
ofschoon zij, in haar optreden tegenover buitenstaan­
ders, bij het najagen van haar misdadige doelstellingen 
de normen van iedere geordende samenleving met voeten 
treden. De zaak is deze, dat ook de criminele organisatie



een intem structuurprincipe heeft, dat als zodanig niet 
van misdadig karakter kan zijn. Dit structuurprincipe 
kan dat van een industrieel bedrijf, resp. handelsonder­
neming, dat van een politieke (b.v. nazistische of an­
archistische) partij of anderszins, zijn. Het is de doel­
stelling en het zijn de tot bereiking van het doel bepaal­
de middelen, die aan het interne structuurprincipe een 
eerste positieve vorm geven. Deze doelstelling en middel- 
bepaling, die dus een essentieel bestanddeel van de men­
selijke vormgeving aan het stmctuurprincipe zijn, heb­
ben bij de criminele organisatie een misdadig karakter 
en geven daarmede aan de organisatie zelve een crimine­
le gerichtheid. Het is echter onmogelijk het interne ver­
band van de criminele organisatie in stand te houden 
zonder aanvaarding van een complex typische gemeen- 
schapsnormen, die althans naar haar bovenwillekeurige 
beginselen ook in een normaal bedrijf, in een normaal 
partijverband enz., gelden. Deze zijn door de interne 
bestemmingsfunctie en niet door de subjectieve doel- 
middelbepaling van het verband gekwalificeerd, al zal 
ongetwijfeld de positieve vorm, die zij hier ontvangen, 
wel degelijk in belangrijke mate van de criminele doel­
stelling en middelbepaling der organisatie afhankelijk 
zijn.

De bekende Franse socioloog en staatsrechtsgeleerde 
Maurice Hauriou heeft in zijn zgn. ‘theorie de Tinstitu- 
tion’, evenals wij, de nadmk gelegd op het principieel 
verschil tussen de doelstelling {plan d’action) ener 
associatie (onverschillig of deze een institutair, dan wel

'^) De onderscheiding van goede en slechte ideeën onderwerpt 
de metafysische ideeënwereld aan een normatieve maatstaf, die 
niet in haar zelve kan zijn besloten, hetgeen met het absoluut 
karakter der ideeën in haar traditionele metafysische zin on­
verenigbaar is en in Hauriou’s opvatting ertoe moet voeren de 
oorsprong ook der slechte ideeën in God te zoeken.



niet-institutair karakter draagt in de door ons bedoelde 
zin) en het leidend principe van de interne gemeen- 
schapssfeer, dat hij het ‘plan cPorganisation’ noemt. 
Maar daar hij de interne structuurprincipes der samen­
levingsverbanden, waarop ons onderzoek gericht was, 
niet kent, nam hij zijn toevlucht tot een semi-platonische 
ideeënleer, om van dit principieel verschil rekenschap te 
geven. Er bestaat volgens hem een eeuwige ideeënwereld, 
die haar oorsprong vindt in de Goddelijke Geest. Onder 
deze ideeën zijn ook specifieke ideeën van menselijke 
gemeenschappen, die een werfkracht bezitten ten opzich­
te van het menselijk intellect en de menselijke wil en in 
die zin door Hauriou institutionele ’idées d’oeuvre’ 
(werkideeën) genoemd worden. Zij wekken en leiden 
de menselijke gedragingen binnen de interne gemeen- 
schapssfeer en worden door Hauriou scherp onderschei­
den van de specifieke begrippen, waarin de mens ze 
tracht intellectueel te vatten.

Zij worden het eerst ’ontdekt’ door een élite, die het 
onderneemt ze te realiseren in de tijdelijke, aan voort­
durende verandering en ontwikkeling onderhevige 
werkelijkheid. Maar zij hebben de tendens zich op de 
duur te interioriseren in de geest van alle leden van een 
gemeenschap.

Wij kunnen in dit bestek op deze leer van de ’idées 
d’oeuvre’ niet nader ingaan, maar willen er slechts op 
wijzen, dat zij Hauriou in bijzondere moeilijkheden 
brengt, wanneer hij rekenschap wil geven van de crimi­
nele organisaties. Hij ziet zich dan gedwongen in de 
ideëenwereld een onderscheid te maken tussen goede en 
meer of minder slechte ideëen. In de criminele verban­
den zouden dan de laatste de leidende rol in het gemeen- 
schapsgedrag spelen. Maar nog afgezien van het specu- 
latief-metafysisch en innerlijk tegenstrijdig karakter van 
deze ideeënleer i), moeten wij vaststellen, dat zij geen



rekenschap kan geven van de hierboven gesignaleerde 
stand van zaken, dat in de interne sfeer ener misdadige 
organisatie zekere gemeenschapsnormen worden erkend 
en gehandhaafd, die althans naar haar beginsel ook in 
niet criminele verbanden met overeenkomstig intern 
structuurprincipe gelding hebben.

Ter verdere demonstrering van het belang der onder­
scheiding tussen de doelstelling(en) en de interne be- 
stemmingsfunctie ook bij de niet-institutaire maatschap­
pelijke organisaties willen wij nog een ogenblik stilstaan 
bij de politieke partijen.

De mij bekende sociologische definities van de politie­
ke partij zijn alle aan haar doelstelling georiënteerd, 
waaraan slechts wordt toegevoegd het formele criterium 
van een organisatie en een program. Daarbij wordt soms 
zelfs niet eens de voorwaarde gesteld dat de primaire 
doelstelling van staatkundige aard moet zijn. Zo schrijft 
bv. Sorokin in zijn vroeger aangehaald werk Society, 
Culture and Personality; A System of General Sociology, 
p. 219: ’political parties have existed in practically all 
historical societies and in less crystallized form in many 
preliterate populations. As soon as two or more organi- 
zed factions appear, each endeavors to attain this or that 
political, economie, or other goal... All such groups have 
the basic characteristics of a political party as a 
temporary league with one central goal and program. 
As soon as such groups are organized and endeavor to 
realize their purposes, political parties are established 
and the population differentiates along party lines.’

Volgens deze begripsomschrijving zouden b.v. ook 
georganiseerde kerkelijke partijschappen, vakorganisa­
ties (met name die op levensbeschouwelijke grondslag), 
verenigingen, die zich ten doel stellen universiteiten te 
stichten, die in onderwijs en wetenschapsbeoefening zich 
op een bepaalde religieuze en levensbeschouwelijke basis



stellen, of wijsgerige verenigingen, die beogen de wijs­
begeerte te beoefenen in thomistische, kantiaanse, hege­
liaanse of andere geest, als politieke partijen moeten 
worden beschouwd. Dit bewijst reeds de onbruikbaar­
heid van zulk een definitie. Het woord 'politiek* is in het 
spraakgebruik inderdaad meerzinnig. Wanneer men 
echter bij de enumeratieve opsomming van de mogelijke 
doeleinden der politieke partijen begint de 'politieke* 
doeleinden van alle andere mogelijke te onderscheiden, 
en men het materiële wezen der politieke partij in haar 
‘centrale’ doelstelling zoekt, dan is het innerlijk tegen­
strijdig ook zulke partij-organisaties ‘politieke’ te noe­
men, die zich een niet-politiek hoofddoel hebben gesteld.

De primaire doelstelling van een wezenlijke politieke 
partij is gebonden aan het interne structuurprincipe 
dezer laatste, waaraan zij immers mede positieve vorm 
heeft te geven. Zij is gericht op de vormgeving aan een 
gemeenschappelijke overtuiging i.z. de beginselen en 
richtlijnen die naar het oordeel der partij in het staat­
kundig regeringsbeleid dienen te worden gevolgd en in 
het werven van steeds meerdere aanhang daarvoor door 
naar buiten gerichte propaganda.

Reeds in deze haar primaire doelstelling is het interne 
structuurprincipe van het partijverband vervlochten 
met dat van een typische maatschapsverhouding, nl. de 
wervingsrclatie tot niet-partijgenoten, die weliswaar 
weer haar keerzijde vindt in een typische gemeenschaps- 
vcrhouding van volksgenootschap en burgerschap bin­
nen hetzelfde staatsverband, maar die toch duidelijk van 
de interne gemeenschapssfeer der partij onderscheiden 
is.

Naar haar interne structuurprincipe is de politieke 
partij gekarakteriseerd als een typische morele gemeen­
schap van een zich tegenover andere politieke stand­
punten stellende overtuiging i.z. de beginselen en richt-



lijnen, die het staatkundig regeringsbeleid in een land 
behoren te beheersen, op de typische cultuurhistorische 
grondslag van een organisatie van de vormende macht 
dezer overtuiging in de interne gemeenschap der partij. 
Deze begripsomschrijving roept verschillende fundamen­
tele vragen op, waarop hier niet nader kan worden in­
gegaan, en die men besproken vindt in mijn werk A New 
Critique of Theoretical Thought, vol. III p. 606 e.v.

Wel moeten wij er hier de nadruk op leggen dat, zoals 
ook in de bedoelde begripsomschrijving tot uitdrukking 
is gebracht, het interne structuurprincipe van de politie­
ke partijen eenzijdig gefundeerd is in dat van de staat, 
zodat zonder een werkelijk staatswezen van een politiek 
partijwezen in eigenlijke zin geen sprake kan zijn. Natuur­
lijk kunnen zich ook in een nog ongedifferentieerde 
samenleving, waarin van een staat nog niet gesproken 
kan worden, partijschappen vormen, die in ruimere zin 
mede politieke doeleinden nastreven. Maar van een 
gedifferentieerd politiek partijverband met een eigen 
intern structuurprincipe kan geen sprake zijn zolang de 
samenlevingsverbanden, zowel als de maatschapsverhou- 
dingen, nog een ongedifferentieerd karakter dragen en 
voor een onderscheiding van publiek en privaat belang 
nog geen plaats is.

Hoezeer dus, reeds naar haar intern structuurprincipe, 
de politieke partij betrokken is op de staat, zij is als zo­
danig geen deel van het staatsverband, omdat haar 
structuurprincipe radicaal verschillend van dat van de 
staat is. Een goed inzicht in deze stand van zaken is des 
te meer van belang omdat, gelijk we reeds bij de analyse 
van het structuurprincipe van de staat opmerkten, in de 
parlementaire democratieën en vooral in de totalitaire 
staten van onze tijd de politieke partij uiterst belang­
rijke enkaptische functies heeft, waarop haar secundaire 
doelstellingen gericht zijn. Wat de parlementaire demo-

HermanDooyeweerd.nl



cratieën betreft denke men slechts aan de rol, die de 
partijen vervullen bij de verkiezingen en de kabinets­
formatie. Toch zal men hier niet zo licht tot de gedachte 
komen de partijen eenvoudig als delen van het staats­
organisme te beschouwen. Daartegen verzet zich immers 
reeds de erkenning van het beginsel der vrijheid van 
partijvorming en van de vrijheid van toe- en uittreding.

Des te bedriegelijker is de schijn, dat de verhouding 
van partij en staat zich in het deel-geheel schema laat 
vatten, in de totalitaire staten, waar slechts één politieke 
partij is toegelaten, die tegelijk de functie van centraal 
regeringsorgaan vervult. Toch leert ons een serieuze 
structuuranalyse spoedig, dat ook hier in wezen geen 
deel-geheelverhouding, maar slechts een uiterst nauwe 
enkaptische structuurvervlechting aanwezig is.

Zelfs ondanks het feit, dat de partij binnen het staats- 
gebied het monopolie der propaganda voor haar politie­
ke overtuiging bezit en de totalitaire ideologie der partij 
de wetgeving, het bestuur en de rechtsspraak van de 
staat doortrekt, blijft zij naar haar innerlijke aard als 
politieke partij toch slechts een georganiseerde gemeen­
schap van staatkundige overtuiging, welke laatste zich 
niet met overheidsdwang aan andersdenkenden binnen 
het staatsgebied laat opleggen. Wel kan de partij in haar 
functie van centraal staatsorgaan gelasten, dat de jeugd 
in school en verplicht gestelde jeugdorganisaties aan een 
opvoeding en scholing in de levens- en wereldbeschou­
wing der partij en haar daarin gewortelde opvattingen 
i.z. staat en maatschappij wordt onderworpen. Maar de 
dwingende macht daartoe ontleent zij aan de staat, zij 
bezit haar niet uit eigen hoofde. En zelfs dit, ongetwij­
feld geduchte en uiterst gevaarlijke, middel tot verbrei­
ding van de ideologie der politieke partij kan aan de 
totalitaire staat geen gemeenschap van staatkundige 
overtuiging onder zijn burgers garanderen, zodat hij



inderdaad de monopolistische partij naar haar innerlijke 
aard in zich zou kunnen opnemen.

Anderzijds wordt de tot centraal regeringsorgaan ge­
maakte politieke partij door deze, naar haar innerlijke 
aard vreemde, machtspositie met innerlijke degeneratie 
bedreigd. Het verbod van de vorming van andere poli­
tieke partijen is in strijd met de innerlijke aard van het 
staatkundig partijwezen, evenals de sluiting van de par­
tij door vaststelling van een numerus clausus voor haar 
leden, waartoe b.v. de communistische partij in Sowjet 
Rusland haar toevlucht heeft genomen en waarmede zij 
het principe van vrijheid van toetreding van alle burgers 
die met haar wereldbeschouwelijke en politieke overtui­
ging instenimen, heeft prijsgegeven. De partijdictatuur 
in de staat maakt de vrije staatkundige meningvorming 
ook binnen het interne partijverband illusoir, omdat zij 
aan de partijleiding machtsmiddelen tegen recalcitrante 
partijgenoten verschaft, die zij aan het dwangapparaat 
van de staat ontleent, waarmede zich nu eenmaal geen 
echte politieke overtuiging laat winnen.

De niet-institutaire maatschappelijke organisaties zijn 
naar haar sociale ontstaansvormen eenzijdig enkaptisch 
gefundeerd in de moderne, sterk geïndividualiseerde en 
gedifferentieerde maatschapsverhoudingen, ofschoon zij 
naar haar sociale bestaansvormen in correlatieve enkap- 
tische betrekking tot deze maatschapsverhoudingen 
staan.

Ook de maatschapsverhoudingen vertonen, ondanks 
het feit, dat zij de mensen niet in gemeenschappen ver­
enigen, wel degelijk interne structuurtypen, die van 
bovenwillekeurig karakter zijn. Zo is de vrije markt, met 
haar typisch verschijnsel der vrije concurrentie een his­
torisch gefundeerd samenstel van maatschapsverhoudin­
gen van typisch economische kwalificatie.



Zo zijn er typisch door het omgangsaspect gekwalifi­
ceerde raaatschapsverhoudingen (beleefdheidsbezoek, 
beleefdheidsconversatie tussen personen, die elkander 
vreemd zijn, sportieve betrekkingen tussen personen en 
clubs die in wedstrijden tegen elkander spelen; de sterk 
gedifferentieerde maatschapsbetrekkingen, die haar ty­
pische leiding ontvangen van de mode in klederdracht, 
ontspanning enz. enz.). Weer andere zijn typisch juri­
disch gekwalificeerd (b.v. de typische maatschapsver- 
houdingen tussen partijen in een civiele of volkenrechte­
lijke procedure). Nog andere vertonen een typisch mo­
rele of geloofskwalificatie (vgl. b.v. de menslievende 
betrekking tussen hulpverlenenden en, aan hen onbe­
kende, incidenteel op hun weg geplaatste hulpbehoeven­
den, resp. het godsdienstig ’gesprek’ tussen belijders van 
verschillend geloof). Weer andere zijn van typisch 
wetenschappelijke of kunstzinnige aard (vgl. b.v. de 
ongeoi^aniseerde — dus buiten de interne sfeer der 
georganiseerde vallende — wetenschappelijke betrekkin­
gen tussen vakgenoten, die in de sociologische termino­
logie ongeorganiseerde groepsbetrekkingen worden ge­
noemd, resp. de esthetisch gekwalificeerde maatschaps­
betrekkingen tussen de kunstenaar, de recensenten en 
het op een of andere wijze in de kunst geïnteresseerde 
publiek).

Al deze typen van gedifferentieerde maatschapsver- 
houdingen zijn typisch cultuurhistorisch gefundeerd. Zij 
zijn op verschillende wijzen enkaptisch vervlochten zo­
wel onderling als met gemeenschapsverhoudingen van 
onderscheiden structuurtype.

Het differentiëringsproces in de moderne maatschaps- 
verhoudingen gaat, evenals dat in de georganiseerde 
gemeenschapsverhoudingen, gepaard met een sterke 
integrering en individualisering, maar uiteraard op eigen 
wijze. In een nog gesloten, ongedifferentieerde primitie-



142
ve samenleving zijn de vreedzame maatschapsverhoudin- 
gen i.h.a. beperkt tot de leden van dezelfde stam en de 
niet-stamgenoot is hier vredeloos en rechteloos, voorzo­
ver hij niet in de huisgemeenschap van een stamlid 
opgenomen is of zich de gastvriendschap van het stam­
hoofd heeft weten te verzekeren. In een ontsloten, ge­
differentieerde samenleving daarentegen vertonen de 
maatschapsverhoudingen een duidelijke tendens tot 
horizontale integrering, die de grenzen der institutaire 
verbanden, zowel van de staat als van het kerkinstituut, 
overschrijdt, waardoor ook plaats komt voor de erken­
ning van de individuele waardij van de mens, onafhan­
kelijk van de institutaire gemeenschapsbanden.

In dit integreringsproces vervullen leidende maat­
schappelijke groepen, al of niet georganiseerd, een be­
langrijke rol. Deze groepen hebben in de maatschapsver­
houdingen als zodanig geen enkel gezag dat tegenover 
buitenstaanders een aanspraak op gehoorzaamheid zou 
insluiten. Maar zij hebben door haar historische 
machtspositie de leiding in het ontwikkelingsproces der 
gedifferentieerde maatschapsverhoudingen en haar 
voorbeeld wordt in het algemeen nagevolgd door hen, 
die deze machtspositie niet hebben.

In de door het omgangsaspect gekwalificeerde maat­
schapsverhoudingen is de mode, naast het internationale 
verkeerswezen, een zeer belangrijke factor in het hori­
zontale integreringsproces. Zij heeft een integrerende 
invloed op de wijze, waarop de mensen zich kleden en in 
het algemeen op het gedragspatroon in het hier bedoelde 
type van maatschapsverhoudingen, doch laat tegelijk 
grote speelruimte voor de individuele smaak en persoon­
lijke voorkeur.

De mode in de kleding heeft, in scherp>e tegenstelling 
tot de Volksdracht’, die een ethnisch verschijnsel is van 
isolerende aard, een uitgesproken internationaal karak-



ter. Haar uiterst variabele normen, die weer sterk gedif­
ferentieerd zijn naar de typische functies der kleding 
(avondkleding, wandelcostuum, bad- en strandkleding 
enz. enz.) en het seizoen, waarin zij gedragen wordt, 
krijgen haar positieve vorm van de leidende modehuizen 
in Parijs, Londen, Wenen, New York enz. en hebben 
gelding voor de gehele Westerse wereld. Deze normen 
blijven gebonden aan zekere beginselen van goede 
smaak, fatsoen, milieueisen, enz. Extravaganties in de 
mode-ontwerpen, die met deze beginselen geen rekening 
houden, kunnen nimmer een normerende functie in de 
kleding hebben. Ook de wijze van groeten, die door 
beleefdheidsnormen wordt gereguleerd, is in de gediffe­
rentieerde maatschapsverhoudingen der Westerse wereld 
internationaal geïntegreerd. De nazistische en fascistische 
partijdictaturen, die deze horizontale integrering poog­
den tegen te gaan door de invoering van een Duitse en 
een Italiaanse groet, gaven daarmee blijk van een ex­
treem reactionaire geestesverhouding, die, ter wille van 
haar totalitaire politische ideologieën, zelfs voor de om­
gangsvormen naar een primitief en ongedifferentieerd 
model van de samenlevingsverhoudingen teruggreep.

De correlatie tussen de moderne integrerings- en dif- 
ferentiëringstendensen openbaart zich in sterke mate ook 
in de typisch economisch gekwalificeerde maatschaps­
verhoudingen. Hier zijn de machtige ontwikkeling van 
de moderne techniek en van het wereldverkeer van 
grote invloed op het integreringsproces, terwijl de diffe­
rentiëring zich voltrekt naar de onderscheiden takken 
van handel en bedrijf volgens welke ook de horizontale 
organisatievorming plaatsvindt. De leidende rol in de 
internationale ontwikkeling van dit type van maat- 
maatschapsverhoudingen, speelden van meetaf het bank­
wezen, de internationaal georganiseerde handels- en



144
verkeersondernemingen en de machtige internationale 
trusts, concerns enz. in het industriële bedrijfsleven.

Dit verklaart ook de overwegende rol van de zgn. ge­
bruikelijke bedingen, de standaardcontracten, de alge­
mene voorwaarden enz. in de typisch economisch gekwa­
lificeerde overeenkomsten, waardoor aan de burgerrech- 
telijke autonomie der partijen maar weinig speelruimte 
is gelaten.

In de zgn. ’contrats d’adhésion’ is de inhoud der indi­
viduele overeenkomsten bijna geheel eenzijdig door de 
georganiseerde ondernemers (voorgelicht door hun be­
drijfsjuristen) vastgesteld. Zij, die van de diensten der 
desbetreffende ondernemingen gebruik willen maken, 
zijn wel genoodzaakt deze standaardcontracten te aan­
vaarden, omdat zij geen andere keus hebben. Het gaat 
hier niet om burgerrechtelijke contractuele verhoudin­
gen, maar om een stuk intem bedrijfsrecht voor de 
economisch gekwalificeerde maatschapsverhoudingen, 
dat in het burgerlijk privaatrecht slechts enkaptisch 
gebonden is en dus naar zijn innerlijke aard scherp van 
dit laatste onderscheiden blijft. Het burgerlijk privaat­
recht is nl. een ius commune, dat geen binding aan een 
specifieke, buiten-juridische bestemmingsfunctie ver­
draagt. Maar het bindt zelf de typisch economisch ge­
kwalificeerde rechtsverhoudingen, zowel die van geor­
ganiseerd gemeenschaps-, als die van maatschapskarak- 
ter, enkaptisch in de burgerlijke rechtsorde van de staat, 
waardoor deze laatste door middel van zijn wetgeving en 
rechtspraak althans kan waken over het inachtnemen 
van de algemene rechtsbeginselen in het private verkeer.

• • «

') Men heeft dit van theologische zijde wel betwist t.a.v. de 
staat en van het met de zwaardmacht bekleed overheidsambt 
i.h.a., dat immers om der zonde wil Is ingesteld. Dezulken 
moge ik verwijzen naar Coloss. 1 vrs. 16.



Het heeft vanuit bijbels-christelijk standpunt zeker 
geen zin de moderne, sterk gedifferentieerde en geïnte­
greerde maatschapsverhoudingen als zodanig te diskwa­
lificeren als een uiting van individualistisch egoïsme, en 
te menen dat alleen in de tijdelijke gemeenschapsver- 
houdingen, althans in de institutaire, de door God gewil­
de samenlevingsbetrekkingen zouden zijn te vinden. Bei­
de, zowel de binnen de tijdelijke wereldorde fungerende 
gemeenschaps- als de maatschapsverhoudingen, zijn in 
haar feitelijke subjectzijde, en wat haar wetszijde betreft 
althans in de menselijke vormgeving aan haar norma­
tieve structuurprincipes, door de zonde aangetast. Niet­
temin zijn de typische structuurprincipes die haar in­
nerlijke aard bepalen, in de goddelijke scheppingsorde 
gegrond! en zijn zij in Christus Jezus beide gericht op 
het centrale liefdegebod in zijn religieuze zin-volheid als 
de vervulling der wet in al haar tijdelijke modaliteiten en 
individualiteits-structuren. De verabsolutering van de 
tijdelijke gemeenschapsverhoudingen is evenzeer uiting 
van idolatrie als die van het menselijk individu in de 
maatschapsbetrekkingen. De wortelgemeenschap van 
het menselijk geslacht in schepping, zondeval en verlos­
sing gaat zowel de tijdelijke gemeenschaps- als de tijde­
lijke maatschapsverhoudingen te boven, omdat zij van 
centrale, religieuze aard is. Maar zij dient naar de eis 
van het centrale liefdegebod in beide tot uitdrukking te 
komen. Daarom is het van bijzondere betekenis, dat 
Christus Jezus op de vraag van de Parizeer: ’Wie is mijn 
naaste?’ antwoordt met de gelijkenis van de barmhartige 
Samaritaan. Want de Joden en de Samaritanen onder­
hielden geen private gemeenschapsbetrekkingen met el­
kander. De Samaritaan ontmoet de door rovers uitge­
schudde en gewonde Jood in een tijdelijke maatschaps- 
verhouding van typisch morele kwalificatie. Maar hij 
blijkt de centrale betekenis der naastenliefde beter te



146
hebben verstaan dan de Joodse priester en leviet, die hun 
volksgenoot in zijn hulpeloze staat aantroffen en 'tegen­
over hem voorbijgingen’.

HermanDooyeweerd.nl


