HET GESPREK TUSSEN HET NEO-THOMISME
EN DE WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE

In het jaar 1948 begon zich een veelbelovend gesprek te ontwikkelen tus-
sen het Neo-Thomisme en de wijsbegeerte der Wetsidee. Het was Prof.
Dr. H. Robbers, die van neo-thomistische zijde dit gesprek begon in een
artikel, getiteld Het natuur-genade-schema als religieus grondmotief der
scholastieke wijsbegeerte 1). Reeds vanaf 1935, het jaar waarin het eerste
deel van mijn werk De Wijsbegeerte der Wetsidee verscheen, had hij in
verschillende, in het tijdschrift , Studién” opgenomen, artikelen aan deze
reformatorische filosofie aandacht gewijd, evenals in zijn in 1948 gepubli-
ceerd belangrijk werk Wijsbegeerte en Openbaring. Maar het eigenlijk
tweegesprek begon eerst, toen hij in de lijn van de door mij ontwikkelde
transcendentale critiek van het theoretisch denken het verschil in wijsgerige
richting tussen de neo-thomistische en de reformatorische filosofie vanuit
haar religieuze grondmotieven ging benaderen. Voor een Rooms-katholiek
denker was de moeilijkheid daarbij dat de wijsbegeerte der Wetsidee het
grondmotief van natuur en genade als een dualistisch en dialectisch motief
tegenover het bijbelse, dat van schepping, zondeval en verlossing door
Christus Jezus in de gemeenschap van de H. Geest, had gesteld en het dus
als on-bijbels had gediskwalificeerd.

Het was daarbij natuurlijk allerminst de bedoeling te ontkennen, dat ook
de thomistische scholastiek de goddelijke Woordopenbaring van de schep-
ping, de zondeval en de verlossing door Christus Jezus in de gemeenschap
van de H. Geest, zoals die in de geloofsleer van de R.K. Kerk werd verstaan,
ten volle aanvaardde. Het ging alleen hierom, dat door de interpretatie van
dit centrale bijbels grondmotief vanuit het motief van natuur en genade, het
eerste van zijn radicale en integrale zin beroofd werd en daardoor ook zijn
centrale greep op het wijsgerig denken moest verliezen. Men denke slechts
aan de volkomen verdringing, in de traditionele thomistisch-aristotelische
opvatting der menselijke natuur, van de bijbelse openbaring van de religieuze
radix of wortel-eenheid der menselijke existentie, die met de term ,hart”
(Hebr. leb of lebab ; Grieks xapdia) in zijn pregnant reliyieus gebruik wordt
aangeduid, en de daarmee samenhangende toekenning van een autonomie
aan het wijsgerig denken, dat, althans in beginsel, alleen op het ,natuurlijk
licht der rede” zou zijn aangewezen. De door de wijsbegeerte der Wetsidee
ingestelde transcendentale critiek van het theoretisch denken toonde aan,
dat de wijze waarop deze autonomie in de christelijke scholastiek verstaan
werd, principieel verschilde zowel van de Griekse als van de modern Hu-
manistische opvatting daarvan en dat dit verschil in laatste instantie afhan-
kelijk was van de respectievelijke grondmotieven, die vanuit het religieuze

1) In: Studia Catholica, 23 (1948) 69-87.

HermanDooyeweerd.nl



GESPREK TUSSEN HET NEO-THOMISME EN DE WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE 203

centrum der menselijke existentie aan het Griekse, het Thomistisch-scholas-
tische en het modern-Humanistisch denken de uiteindelijke richting gaven.

Dit bleek verband te houden met de fundamentele stand van zaken, dat
de theoretische denkactiviteit naar haar aard het menselijk ik onderstelt en
dit ik als het concentratiepunt van heel de menselijke existentie, zoals die
zich binnen de kosmische tijdshorizon in een rijke verscheidenheid van mo-
dale aspecten vertoont, niets is buiten zijn centrale relatie tot God, op Wien
het naar de scheppingsorde bestemd was heel de tijdelijke existentie te con-
centreren in de liefdedienst van Hem en de mede-mens. Want de mens is
naar Gods beeld en gelijkenis geschapen, en dit beeld vindt juist in het men-
selijk ik, als de radix of het ,hart” der menselijke existentie, zijn centrale
zetel. De gelijkenis van dit imago Dei is niets anders dan de centrale reli-
gieuze liefdedrang naar zijn goddelijke Oorsprong, waarin de overweldigen-
de liefde Gods tot de mens en de gehele in de mens gecentreerde tijdelijke
wereld haar creatuurlijke weerklank behoort te vinden en zonder welke geen
gemeenschap met God en de medemens in de Heilige Geest mogelijk is.

Deze gelijkenis van het goddelijk beeld in de mens is verloren gegaan door
de zondeval, die naar de goddelijke Woordopenbaring van radicaal karakter
is, omdat hij de mens in de religieuze wortel, het religieuze concentratiepunt
zijner geschapen natuur aantast. Alle zondige neigingen komen voort uit het
hart” der mensen De religieuze aandrift, die aan dit centrum der menselijke
existentie naar zijn aard is ingeschapen en geen rust vindt in het betrekke-
lijke dat aan al het creatuurlijke eigen is, richt zich in de afval van God in
afgodische zin op de tijdshorizon van de menselijke ervaringswereld, die met
zijn grote verscheidenheid van modale aspecten en individualiteits-structuren
vele mogelijkheden biedt tot verabsolutering van het relatieve, d.i. tot idool~
vorming. Daardoor is het beeld Gods in de mens verduisterd en gedefor-
meerd en daarmede ging de waarachtige zelfkennis van de mens, die afhan-
kelijk is van zijn waarachtige Godskennis, verloren. Daardoor werd ook het
zicht op de integrale zinstructuur van de tijdelijke wereld met haar modale
zinverscheidenheid, waarin de mens naar zijn gehele tijdelijke existentie be-
sloten is en die hij slechts in het religieuze centrum van zijn creatuurlijk be-
staan te boven gaat, verduisterd. Want iedere verabsolutering of verzelf-
standiging van een modaal aspect verstoort het inzicht in zijn zinstructuur en
zin-samenhang met alle andere.

De verlossing door Christus Jezus, het vleesgeworden Woord Gods, in
wien, als Hoofd der in hem herboren mensheid, het beeld Gods in volle luis-~
cer en heerlijkheid is geopenbaard, betekent de radicale omkeer van 's men.
sen uiteindelijke levensrichting, aoordat in de gemeenschap met Christus
het Woord Gods de centrale drijfkracht wordt in de religieuze radix der
menselijke existentie. Deze centrale drijfkracht of geestelijke dynamis van
het Woord Gods, die slechts werkzaam wordt in de gemeenschap van de
Heilige Geest, heb ik het religieuze grondmotief van de Woordopenbaring
gencemd, dat in de geschiedenis der mensheid een onverzoenlijke strijd voert
tegen de centrale grondmotieven die de religieuze aandrift van de mens in
geheel of gedeeltelijk atvallige richting leiden.



204 GESPREK TUSSEN HET NEO-THOMISME EN DE WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE

Het moet dus duidelijk zijn, dat hier geen sprake is van motieven in sub-
jectief-psychologische zin en dat datgene, wat ik het centrale grondmotief
der goddelijke Woordopenbaring genoemd heb (nl. dat van de Openbaring
van de schepping, de zondeval, en de verlossing door Christus Jezus in de
gemeenschap van de Heilige Geest), evenmin is te verstaan als een min of
meer willekeurige selectie van enige centrale geloofsstukken van de christe-
lijke kerk aller tijden ,welker zin door kerkelijk aanvaarde theologische inter-
pretatie wordt bepaald.

Wat dit laatste betreft, het centrale grondmotief der Woordopenbaring
is de sleutel der waarachtige zelf- en Godskennis van de mens, een kennis,
die zonder ontsluiting van het hart of de radix der menselijke existentie niet
mogelijk is. En deze ontsluiting is alleen het werk van de Heilige Geest, die
ook alleen het formele geloof in Gods Woord tot levend geloof, d.i. tot werk-
dadig ,,geloof des harten” kan maken.

De Woordopenbaring i.z. schepping, zondeval en verlossing door de ge-
kruisigde en uit de dood herrezen Christus Jezus, als het vleesgeworden
Woord, in de gemeenschap van de Heilige Geest, geeft heel de heilsgeschie-
denis, zoals we die in de samenhang van Oude en Nieuwe Testament in haar
tijdelijk verloop beschreven vinden, haar centrale richting en zin. Zij mag
daarom met recht de kern der Woordopenbaring worden genoemd, die als
geestelijke, in de harten werkende, dynamis haar grondmotief is.

Dit grondmotief is uiteraard noch van theologische, néch van wijsgerige
aard, omdat zowel de theologie als de filosofie binnen de sfeer der theoreti-
sche menselijke denk~ en kenwerkzaamheid liggen. Maar deze denk- en ken-
werkzaamheid onderstelt het menselijk ik, dat als het religieuze concentratie-
punt, of het ,hart” der menselijke existentie ook voor zijn, binnen de
tijdshorizon fungerende, thecretische denk- en kenactiviteit een centraal en
inter-individueel uitgangspunt behoeft, dat slechts in het, een denkgemeen-
schap beheersende, religieuze grondmotief is te vinden. Daarom kan van
een werkelijke onafhankelijkheid van het wijsgerig en theologisch denken
t.a.v. dit boventheoretisch grondmotief geen sprake zijn.

De door de wijsbegeerte der Wetsidee ingestelde transcendentale critiek
van het theoretisch denken heeft aan het licht gebracht op welke wijze de
verschillende religieuze grondmotieven hun centrale invloed binnen de wijs-
begeerte doen gelden.

Nu heeft Prof. Robbers indertijd in zijn gesprek met de wijsbegeerte der
Wetsidee de vraag gesteld of deze transcendentale critiek, bij een uitschake-
ling van de thomistische grondstelling esse est intelligibile, niet tot de con-
clusie moest voeren, dat een gesprek tussen filosofische stromingen, die van
een verschillend religieus grondmotief uitgaan, in wezen onmogelijk is. En
hij verbond hieraan de vraag, of de wijsbegeerte der Wetsidee niet moest
worden gekwalificeerd als , irrationalistisch, voluntaristisch en fideistisch™ 2).

2) Vgl. zijn artikel De Calvinistische Wijsbegeerte der Wetsidee in gesprek met het
Thomisme, in: Studia Catholica, 24 (1949) 168 vv.



GESPREK TUSSEN HET NEO-THOMISME EN DE WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE 205

Helaas heb ik, nadat Robbers deze vragen in zijn genoemd artikel gesteld
had, het tweegesprek met hem voorlopig voor onbepaalde tijd moeten onder-
breken, omdat andere arbeid mij volledig en langdurig opeiste. Dit wil echter
niet zeggen dat de bedoelde vragen onbeantwoord zijn gebleven.

In de eerste band van mijn werk A New Critique of Theoretical Thought
en in mijn in 1959 in Parijs gehouden voordrachten over de verhouding van
wijsbegeerte en religie 3) heb ik uitvoerig uiteengezet, waarom juist de door
de wijsbegeerte der Wetsidee ontwikkelde trancendentale denkcritick een
weg opent tot wezenlijke communicatie tussen de principieel tegenover elkan-
der staande wijsgerige richtingen en scholen, die, ondanks haar schijnbaar
gemeenschappelijk uitgaan van de autonomie van het wijsgerig denken,
steeds meer alle wezenlijk contact met elkander verloren hebben. Ik zag in
dit herstel van het wijsgerig denk-contact juist een nieuwe taak voor de
christelijke filosofie. En men kan niet zeggen, dat de wijsbegeerte der
Wetsidee dit geluid eerst in de vijftiger jaren heeft laten horen. Want reeds
in 1939 heb ik in een artikel, getiteld De transcendentale critiek van het wijs-
gerig denken, Een bijdrage tot overwinning van het wetenschappelijk exclu-
sivisme der richtingen 4) mij in deze zin uitgesproken.

Dat de transcendentale critiek in de radicale zin, waarin de wijsbegeerte
der Wetsidee haar verstaat, dwingt tot een scherpe onderscheiding van het
theoretisch wijsgerig denken en zijn boven-theoretische grondmotieven kon
toch moeilijk de kwalificatie van deze filosofie als irrationalistisch, volun-
taristisch en fideistisch rechtvaardigen. Ik ben nog steeds van mening, dat
Robbers, die in de lijn van Blondel, Gilson, Maritain, de Lubac en zoveel
vooraanstaande vertegenwoordigers van de jongere hedendaagse neo-scho-
lastiek een christelijke wijsbegeerte voorstaat, en die ook zelf in eerste instan-
tie het natuur-genade-motief als het religieuze grondmotief van de thomis-
tische filosofie aanvaardde. aan deze onderscheiding niet kan ontkomen.
Want de verbinding van het religieuze en theoretische, die hij ten onrechte
meende tegenover de wijsbegeerte der Wetsidee te moeten handhaven,
onderstelt toch noodzakelijk het onderscheid tussen beide.

Het knelpunt school natuurlijk hierin, dat met de erkenning van het natuur-
genade-motief als het religieuze grondmotief van de thomistische wijsbegeer-
te de autonomie van de naturalis ratio binnen de natuurlijke orde der kennis
in het gedrang kon komen, die toch zowel door het Vaticaans concilie van
1870 als door de Encycliek ,, Humani Generis” van 1950 uitdrukkelijk werd
geleerd. Daaruit meen ik te moeten verklaren, dat Robbers tenslotte toch er
de voorkeur aan gaf minder het ,natuur-genade-schema’” dan de wijsgerige
idee der ,analogia entis’” het grondmotief van de thomistische wijsbegeerte
te noemen. Ik ben er van overtuigd, dat, wanneer het tweegesprek tussen
ons niet ontijdig zou zijn afgebroken, spoedig zou zijn gebleken, dat dit niet
zijn laatste woord kon zijn. Immers in zijn aangehaald artikel wordt de ana-
logia entis tevens de ,transcendentale grondidee” dezer wijsbegeerte ge-

3) Gepubliceerd in: La Revue Réformée, X, 1959/3.
4) Opgenomen in het tijdschrift : Synthese, 4 (1939) 314-339.



206 GESPREK TUSSEN HET NEO-THOMISME EN DE WIISBEGEERTE DER WETSIDEE

noemd, die van een ,,zo religieuze, zo God- en Waarheid-dienende grond-
houding vergezeld” gaat, , dat zij een onderdanige ontvankelijkheid voor
een mogelijke genade-verheffing insluit” 5). Nu worden in de door de wijs-
begeerte der Wetsidee ingestelde denkcritiek de transcendentale grondidee
en het religieuze grondmotief, dat in deze grondidee tot nimmer adaequate
theoretische uitdrukking komt, scherp onderscheiden. De eerste blijft gebon-
den aan de theoretische denk-~ en kenhouding en is van wijsgerig-theoretische
aard, het tweede is de centrale boven-theoretische drijfveer, die de aan het
menselijk ik ingeschapen religieuze aandrift in een bepaalde richting activeert
en vanuit dat ik ook de transcendentale grondidee van het wijsgerig denken
naar richting en inhoud bepaalt. Was dit ook niet in Robbers’ bovengeci-
teerde uitspraak te lezen? De religieuze grondhouding, die volgens hem de
transcendentale grondidee der analogia entis ,,vergezelt”, kan toch niet door
die wijsgerige idee bepaald zijn, maar wordt immers veeleer, ook blijkens zijn
eigen bovengeciteerde uitspraak, door het religieuze grondmotief van natuur
en genade beheerst. Reeds het feit, dat Thomas van Aquino zelf aan de
naturalis ratio het natuurlijk verlangen naar boven-natuurlijke volmaking
toeschreef, toont duidelijk, dat in werkelijkheid niet de transcendentale idee
van het analogisch zijn, maar het religieuze natuur-genade-motief de cen-
trale drijfveer van zijn wijsgerig denken was en dat dit centrale motief ook
zijn opvatting van de autonomie der naturalis ratio bepaalde. Ware dit an-
ders, dan zou immers de typisch scholastisch-christelijke accomodatie van de
metafysische aristotelische concepties aan de kerkelijke scheppingsleer niet
te verklaren zijn.

Als we het nu hierover eens zijn, dan heeft het geen zin meer van neo-
thomistisch standpunt de vraag op te werpen of de wijsbegeerte der Wets-
idee door in haar transcendentale critiek de religieuze grondmotieven bloot
te leggen, die middels de transcendentale grondidee van het wijsgerig den-
ken hun noodzakelijke centrale invloed op dit denken uitoefenen, daarmede
niet de weg tot een werkelijk wijsgerig tweegesprek heeft geblokkeerd.

Immers die weg was in feite juist geblokkeerd, doordat men op grond van
het dogmatisch geloof in de autonomie van het wijsgerig denken meende een
principieel verschil van religieus uitgangspunt in de wijsgerige discussie te
kunnen uitschakelen dat juist de beslissende rol in het uiteengaan der wijs-
gerige opvattingen speelde. Men denke bv. slechts aan de principiéle diver-
gentie tussen het Neo-Thomisme, dat aan de theoretische metaphysica als
prima philosophia vasthield, en Kant's ,critische” wijsbegeerte, waarin die
metaphysica, als berustend op een miskenning van de slechts regulatieve
functie der theoretische rede-ideéen bij het gebruik der verstandscatego-
rieén, tot ijdele speculatie werd verklaard. Wederzijds begrip van elkanders
wijsgerig standpunt in deze zo diep ingrijpende controvers was onmogelijk
zolang men zich niet critisch rekenschap gaf van de centrale invloed van
het Humanistisch grondmotief van natuur en vrijheid op Kant's kenniscritiek
enerzijds en van die van het scholastisch-christelijk motief van natuur en ge-

5) Studia Catholica, 24 (1949) 166.

HermanDooyeweerd.nl



GESPREK TUSSEN HET NEO-THOMISME EN DE WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE 207

nade op de thomistisch-aristotelische zijnsleer anderzijds. Een transcenden-
tale critiek, die dit principieel verschil in grondmotief blootlegt, is m.i. de
enig mogelijke weg tot wederzijds begrip van elkanders wijsgerige gedach-
tengang, hetgeen toch conditio sine qua non is voor 'n wezenlijk tweegesprek.
Jean Paul Sartre volgde in zijn bekend geschrift L'existentialisme est un
humanisme op zijn eigen wijze deze weg, toen hij de wijsgerige conceptie
van een constante wezensnatuur van de mens terugvoerde op het geloof in
het bestaan van een goddelijke Schepper en Wetgever, waartegenover hij
zijn radicaal atheistisch Humanistisch uitgangspunt stelde, dat de mens de
plaats van de niet-bestaande goddelijke Schepper en Wetgever heeft in te
nemen, en dat dus zijn existentiéle vrijheid niet door een vooraf in een god-
delijk scheppingsplan bepaalde ,,essentie’” kan zijn beperkt, maar dat hij niets
anders is, dan hetgeen hij naar vrij ontwerp daadwerkelijk van zich maakt
en dat hij eerst na deze zelf-realisering tot een begripsbepaling van deze
historische zelf-realisatie kan komen. Dit is de zin van zijn bekende uit-
spraak : , I'existence précéde l'essence.” Het moet duidelijk zijn, dat het wijs-
gerig tweegesprek tussen een neo-thomist en deze Franse existentialist on-
middellijk zou doodlopen, wanneer de eerste zou beproeven de onhoudbaar-
heid van Sartre’s existentialistische grondstelling aan te tonen met argumen-
ten ontleend aan de thomistische zijnsleer en aan de thomistische bewijzen
voor het bestaan van een goddelijke Schepper. Een radicaal denker als Sartre
zou immers aanstonds het scholastisch christelijk uitgangspunt van deze
argumentatie doorzien en dus vanuit zijn atheistisch Humanistisch stand-
punt terecht kunnen vaststellen, dat ze hem niet raakt. Een wezenlijk wijs-
gerig tweegesprek tussen het Neo-Thomisme en het atheistisch-Humanis-
tisch existentialisme kan eerst beginnen, wanneer van beide kanten de kaar-
ten open op tafel gelegd zijn. Want het is uiteraard niet zo, dat de radicale
tegenstelling tussen de religieuze grondmotieven en het daardoor bepaalde
verschil tussen de transcendentale grondideeén dezer wijsgerige stromingen
zou moeten voeren tot apriorische afwijzing van alle resultaten van elkanders
wijsgerige onderzoekingen en tot afbreking van het wederzijds critisch denk-
contact. Wel is het duideliik, dat de traditionele thomistisch-aristotelische
metaphysica voor het atheistisch-Humanistisch existentialisme principieel on-~
aanvaardbaar is. Maar het is even duidelijk, dat een consequente doorvoe-
ring van Sartre’s grondstelling, dat de menselijke existentie niet door een
constante essentie, hoe dan ook opgevat, bepaald is, tot innerlijke contra-
dicties moet voeren, omdat immers deze stelling juist bedoelt een essentieel
verschil tussen de menselijke existentie en al het in de wereld objectief voor-
handene of ter hand zijnde in het licht te stellen. Ook wees Sartre in zijn
eerste hoofdwerk L'étre et le néant niet iedere metaphysica af, maar liet de
weg open voor een ,hypothetische”, die vanuit zijn Humanistisch uitgangs-
punt zou kunnen worden ontworpen. Anderzijds heeft het Neo-Thomisme
krachtens zijn scholastisch grondmotief een enorm assimilatievermogen,
waardoor het in de jongste tijd in staat was de thomistisch-aristotelische
metaphysica zelfs in een personalistisch-existentialistische zin te interprete-~
ren, zoals dit door August Brunner, Lotz e.a. gedaan werd; gelijk het even-



208 GESPREK TUSSEN HET NEO-THOMISME EN DE WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE

zeer in staat bleek Kelsen's ,reine Rechtslehre”, ondanks haar radicaal cri-
tisch-positivistische grondslag, aan Thomas’ natuurrechtsleer aan te passen,
tot oprechte verwondering van Kelsen zelf.

Ongetwijfeld laat de wijsbegeerte der Wetsidee zich niet op deze wijze
accommoderen aan de hedendaagse hoofdstromingen in de Humanistische fi-
losofie. Zij heeft van meetaf tegenover de scholastische accommodatie de eis
van een doorgaande reformatie der christelijke wijsbegeerte gesteld vanuit
de centrale dynamis der goddelijke Woordopenbaring. Daarbij heeft zij al-
tijd vastgehouden aan het eigen karakter van het wetenschappelijk wijsgerig
onderzoek en het gebied van dit laatste dus scherp onderscheiden van dat
der dogmatische christelijke theologie. In haar transcendentale critiek
van het wijsgerig denken heeft zij aangetoond, dat van het bijbelse grond-
motief, zodra het ook dit denken in zijn radicale en integrale greep krijgt,
slechts een bevrijdende invloed kan uitgaan, omdat het de theoretische blik
scherpt door de valstrik van de verabsoluteringen, die het zicht op de inte-
grale dynamische zinstructuur van onze tijdelijke ervaringshorizon verduiste-
ren en die steeds haar oorsprong blijken te vinden in de verzelfstandiging
van het betrekkelijke, onder invloed van een dualistisch grondmotief.

Daarom heeft de wijsbegeerte der Wetsidee zich ook nimmer laten van-
gen in polaire dilemma’s als die van subjectivisme of objectivisme, rationalis-
me of irrationalisme, intellectualisme of voluntarisme en heeft ze in het
fideisme evenzeer als in de vermeende autonomie van de naturalis ratio de
verborgen verabsolutering (resp. van de modale geloofsfunctie en van de
theoretisch-logische denkfunctie) aan het licht kunnen brengen.

Het heeft mij dan ook oprecht verheugd, dat in het bekende boek van
Michael Fr, ]J. Marlet S.]. getiteld Grundlinien der kalvinistischen Philoso-
phie der Gesetzesidee als christlicher Transzendentalphilosophie 6) niet
langer beproefd werd de wijsbegeerte der Wetsidee voor zulke, aan haar
vreemde, dilemma'’s te stellen. Nog meer verheugend was het voor mij mede
door dit boek in nauwer aanraking te zijn gekomen met de jongere en steeds
meer veldwinnende stromingen in de R.K. neo-scholastiek, waarin het bijbels
inzicht in het religieuze centrum of ,hart”” der menselijke existentie de tra-
ditionele thomistisch-aristotelische conceptie van de menselijke natuur door-
broken heeft. Met de doorbraak van dit inzicht moest immers de traditionele
thomistisch-aristotelische opvatting i.z. de ,redelijke menselijke natuur” als
onderbouw van de genade en i.z. de autonomie van de naturalis ratio in hoge
mate problematisch worden. En het gesprek met de wijsbegeerte der Wets-
idee moest in een nieuwe fase komen, toen men zich ook van neo-scholasti-
sche zijde onder invloed van de , théologie nouvelle” en het christelijk exis-
tentialisme en personalisme rekenschap ging geven van de deformerende
invloed die de klassiek-Griekse opvatting van de menselijke natuur op de
interpretatie van de radicale bijbelse visie op de mens had geoefend. Marlet
heeft dit nieuwere inzicht in zijn aangehaalde werk scherp en bondig als

) In de serie : Minchener theoolgische Studien, Miinchen, 1950.



GESPREK TUSSEN HET NEO-THOMISME EN DE WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE 209

volgt geformuleerd: ,Es begegnen sich in Israel und Hellas, in Jerusalem
und Athen, zwei Welten, deren religitser Gegensatz sich in der Grundver-
schiedenheit philosophischer Kategorien zum Ausdruck bringt” 7).

Het is geen wonder, dat in de samenhang dezer nieuwere inzichten het
natuur-genade-motief zelf aan een herinterpretatie onderworpen werd, die
ten doel had de ,natuur”, overeenkomstig de radicale bijbelse visie, vanuit
haar religieuze wortel te vatten, de wederkerigheid in de verhouding van
natuur en genade te beklemtonen, en daardoor het dualistisch grondmotief
zoveel mogelijk uit te schakelen. De autonomie der naturalis ratio werd dan
in existentiéle zin niet langer erkend, terwijl toch, evenals in de wijsbegeerte
der Wetsidee, het fideistisch standpunt, volgens hetwelk uit de christelijke
geloofsartikelen wijsgerige kenoordelen zouden zijn af te leiden, principieel
verworpen werd. Zo meende men in overeenstemming te blijven met de on-
derscheiding der natuurlijke en bovennatuurlijke ken-orden, gelijk die sinds
het Vaticaans concilie van 1870 door het kerkelijk leergezag steeds gehand-
haafd was.

Ten aanzien van de wijsbegeerte der Wetsidee kon nu de toch ook bij
Robbers nog overwegend antithetische houding plaats maken voor een hou-
ding van uitgesproken sympathie. Marlet trachtte aan te tonen, dat deze
reformatorische filosofie, zowel in haar bijbels-religieus uitgangspunt als in
haar intern-wijsgerige opbouw zich ,,in die Gesamttradition der Philosophie
in der Kirche Gottes einfiigt”, d.w.z. naar haar , Grundlinien” in de lijn
blijft van de in de encyclick , Humani Generis” zo genoemde ,,philosophia
christiana in ecclesia accepta et agnita.” Ondanks deze , Identitit der Grund-
linien”" blijft er volgens hem intussen een onderscheid bestaan inzover de
wijsbegeerte der Wetsidee zich voor haar afwijzing van het metafysisch
substantiebegrip op een kennelijk aan Calvijn ontleende opvatting van de
verhouding tussen God en schepsel baseert, die tengevolge van een over-
matige religieuze beklemtoning van de eenzijdige afhankelijkheidsrelatie
waarin het schepsel tot God staat, voor een zelfstandigheid van de mense-
lijke persoonlijkheid geen plaats zou laten. Uitgedrukt in de terminologie der
thomistische metaphysica zou dit betekenen, dat hier de alleenwerkzaamheid
Gods als ,,prima causa’ de ,,causae secundae” of middellijke oorzaken geheel
zou absorberen,

Het lijkt me aan gerechte twijfel onderhevig of mijn vriend Marlet zelf
aan deze uiteindelijke, in neo-thomistische kring gangbare, critiek op de
wijsbegeerte der Wetsidee groot gewicht toekent. Immers zij treft, naar hij
zelf opmerkt, ook Augustinus, die in de ,,Gesamttradition der Philosophie in
der Kirche Gottes’ toch ongetwijfeld een uitzonderlijk hoge plaats bekleedt
en wiens beklemtoning van de existentiéle, op het ,hart” of het religieuze
centrum der menselijke existentie betrokken functie der filosofie naar zijn
mening kenmerkend is voor de gehele naar hem genoemde richting in het
scholastisch denken; waartoe zich ook de jongere ,personalistische” stro-
ming rekent, waarvan Marlet zulk een talentvol vertegenwoordiger is.

7) MarreT, A.w., blz. 99.



210 GESPREK TUSSEN HET NEO-THOMISME EN DE WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE

Dat overigens de bedoelde critiek op een principieel misverstaan zowel
van Calvijn's opvatting als van die van de wijsbegeerte der Wetsidee be-
rust, is reeds door G. C. Berkouwer in zijn belangrijk artikel Identiteit of
Conflict 8) omstandig aangetoond. Dit misverstand moest wel ontstaan,
wanneer men van de zijde der R.K. scholastiek de zuiver-bijbelse opvatting
van de eenzijdige afhankelijkheidsrelatie tussen schepsel en Schepper, waar-
binnen alleen van een creatuurlijke werkelijkheid sprake kan zijn, ging inter-
preteren vanuit de traditionele thomistisch-aristotelische metaphysica, waar-
in het metafysisch substantiebegrip als gepostuleerd absoluut betrekkings-
punt voor alle relaties, als accidentele categoriale bepalingen van het ,,zijn",
fungeerde. Want dan moest de verwerping van dit substantiebegrip wel
worden opgevat als uitschakeling van het eigen ,zijn”" en de eigen werk-
zaamheid van het schepsel in zijn verhouding tot God. Wat uiteraard noch
door Calvijn, noch door de wijsbegeerte der Wetsidee ooit bedoeld is. Maar
daaruit blijkt slechts dat dit substantiebegrip uit een Grieks gedachtenkader
afkomstig is, dat zich met het bijbels scheppingsmotief niet verdraagt. Want
de eenzijdige afhankelijkheidsrelatie tussen de creatuurlijke bestaanswijze en
haar goddelijke Oorsprong is geen bijkomstige bepaling van een metafy-
sische , zelfstandigheid” van het schepsel, omdat het schepsel niets in zich-
zelf, d.i. buiten deze oorsprongsrelatie, zijn kan.

Dat Marlet zich hiervan wel degelijk rekenschap heeft gegeven, blijkt wel
hieruit, dat hij spreekt van Aristoteles’ , Ulberwertung der Substanz als
Wirklichkeitszentrum, welche durch das Fehlen der Schépfungsidee veran-
lasst wird” 9). En hij erkent, dat ,,der geschlossene aristotelische Charakter
dieser seinsinhaltlichen Ebene” (scl. der Substanz-Essenz) in het Thomisme
werkzaam blijft, ofschoon ,,diese Ebene” uiteraard voor Thomas niet ,een
laatste’” was 10),

Marlet wil, in navolging van August Brunner in diens werk Der Stufen-
bau der Welt 11), het substantiebegrip als structuurbegrip van het , zijn"" inter-
preteren. Daarbij gaat hij uit van de persoon of , het zelf"" als subject, waarin
volgens Brunner de definitie der substantie als ,.ens in se stans” op duidelijke
wijze is verwerkelijkt, terwijl op de lagere, onpersoonlijke zijnstrappen de
onderscheiding tussen substantie en accidentia steeds moeilijker wordt en
zij tenslotte in de stof in elkander overgaan. Ook de relatie wordt dan als een
algemene zijnsstructuur gevat, die op het persoonlijk zijnsniveau van het
initiatief van de persoon zelf uitgaat en met de substantie één is. Immers, zo
zegt Brunner in existentialische trant: ,Es ist die Seinsweise des Selbsts,
iiber sich hinaus zu sein und gerade darin selbst und bei sich zu sein” 12),

Daargelaten of deze personalistische interpretatie van het substantie-

8) In: Philosophia Reformata, 21 (1956) 1-45.
9) MARLET, A.w., blz. 112.
10) MAaRLET, A.w., blz. 118.
11) August BRUNNER, Der Stufenbau der Welt, Ontologische Untersuchungen iiber Per-
son, Leben, Stoff, Miinchen, 1950.
12) BRUNNER, A.w., blz. 184.



GESPREK TUSSEN HET NEO-THOMISME EN DE WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE 211

begrip en het relatiebegrip in het thomistisch-aristotelisch gedachtenkader
past, vraag ik mij af of zij in staat is het grondbezwaar, dat van bijbels
standpunt tegen het metafysisch substantiebegrip is gerezen, op te heffen.
Ik meen die vraag ontkennend te moeten beantwoorden. Immers de definitie
der substantie als ,,ens in se stans” blijft in haar toepassing op het menselijk
.Selbst” gehandhaafd met de ietwat raadselachtige korte toelichting : , Die
konkrete Einheit des Selbst und seiner Zustande ist ja immer das Gleiche
und wechselt dennoch dauernd” 13). De relatie als ,zijnsstructuur” ont-
springt naar Brunner's opvatting uit het initiatief der persoon zelf en is zelfs
..das sich selbst aktiv ausstreckende Sein. Auch enthalt sie keine Abhéangig-
keit fiir die sich beziechende Person, sondern besteht nur von dem Gnaden
des eigenen Ursprungs.” De substantialiteit der persoon blijft als , Termi-
nus’’ buiten het ,,zijn der relatie”,

Ik kan het niet anders zien dan dat ook deze personalistische conceptie
van de eenheid van substantie en relatie in conflict komt met de centrale,
heel de menselijke existentie omvattende, eenzijdige afhankelijkheidsrelatie
tussen het menselijk ,,zelf" en zijn goddelijke Schepper. Want deze afhan-
kelijkheidsrelatie ontspringt weliswaar uit het goddelijke Scheppersinitiatief
en stelt God niet in afhankelijkheid van het schepsel, maar ten aanzien van
de menselijke persoonlijkheid is het tegendeel het geval. Als creatuurlijke
»term” dezer relatie heeft deze persoonlijkheid zelf slechts een betrekkelijke
bestaanswijze en ze heeft niets ,in zich” wat buiten deze oorsprongsrelatie
zou kunnen blijven. Dit is niet een specifiek , Calvinistische” opvatting. Het
is de zuivere, niet door het natuur-genade-motief beinvloede, bijbelse visie
op de creatuurlijke bestaanswijze van de mens.

En zo blijft er, ondanks alle verheugende toenadering van deze jongere
richting in de neo-scholastische filosofie tot de grondgedachten van de wijs-
begeerte der Wetsidee, inderdaad een uiteindelijk verschil. En dat verschil
vindt zijn 'diepste oorzaak in de omstandigheid, dat ook deze neo-scholasti-
sche richting zich niet heeft kunnen onttrekken aan het natuur-genade-mo-
tief, hoezeer zij ook onder Augustinische invloed getracht heeft het innerlijk
dualisme daarvan door de bijbelse visie van de religieuze wortel der mense-
lijke existentie en de erkenning, dat natuur en genade elkander wederkerig
onderstellen, te corrigeren. De ,,zelfstandigheid”, die zij aan de menselijke
persoon toekent, gaat om de bovenvermelde reden verder dan met de crea-
tuurlijke bestaanswijze verenigbaar is. Ondanks alle pogingen tot accom-
modatie van het metafysisch substantiebegrip aan de kerkelijke scheppings-
leer, kan het zijn oorsprong uit een onbijbelse denkwijze niet verloochenen.

Maar dat deze constatering niet het einde betekent van het gesprek tussen
de christelijke neo-scholastiek en de reformatorische wijsbegeerte der Wets-
idee moet aan ieder duidelijk zijn, die verstaan heeft, wat een radicale trans-
cendentale critiek ook van het christelijk wijsgerig denken vanuit het bijbels
grondmotief beoogt. Het gaat om een proces van zuivering van dit denken
van verhulde verabsoluteringen, een proces, dat nimmer tot stilstand mag

13) MarceTr, A.w., blz. 113.



212 GESPREK TUSSEN HET NEO-THOMISME EN DE WIISBEGEERTE DER WETSIDEE

komen, zolang het menselijk intellect nog onderhevig is aan de verduisteren-
de invloed der zonde. Daarom is de voortgang van het bedoelde gesprek
noodzakelijk terwille van de gemeenschappelijke zaak der philosophia chris-
tiana, waarin de zuiverende en bevrijdende werking van het centrale grond-
motief der Woordopenbaring op het wijsgerig denken zichtbaar moet wor-
den.

Amsterdam _ H. DOOYEWEERD

SUMMARY

The Dialogue between Neo-Thomism and the Philosophy
of the Cosmonomic Idea

From the very outset the reformatory movement in present-day christian
philosophy, which is called the ,,Wijsbegeerte der Wetsidee” (Philosophy
of the Cosmonomic Idea), was involved in a lively discussion with neo-
thomism.

This discussion took a promising turn since Dr. H. Robbers tried to
approach the central point at issue between the new reformatory and the
neo-scholastic way of philosophical thinking from the religious basic motives
which rule their transcendental groundideas. This was in line with the radical
transcendental critique of philosophical thought which the , Wijsbegeerte der
Wetsidee”” had developed as the only possible way of real communication
between philosophical trends which lack a common starting-point.

Meanwhile the discussion got a new perspective since Marlet in his book
Grundlinien der Kalvinistischen Philosophie der Gesetzesidee als christlicher
Transzendentalphilosophie tried to show that this philosophy in its basic
lines is completely in accordance with the ,philosophia christiana in ecclesia
accepta et agnita”. The difference in the philosophical development of these
basic lines is in his opinion only due to the different view of the relation
between God and man in Calvinism and Roman Catholicism respectively.
Calvinism is supposed to stress the activity of God as prima causa to such
a degree that there remains no room for an independent cooperation of the
human person as causa secunda. This theological view of Gods sole activity
underlies, according to Marlet, the rejection of the metaphysical thomistic
substance concept in the , Wijsbegeerte der Wetsidee".

The congenial way, in which Marlet has approached this reformatory
philosophy, is doubtless closely connected with the spirit of biblical theologi-
cal renewal which has been making headway in western European Roman
Catholic thought the past three decades. This movement has brought about
a re-discovery of the biblical view concerning the religious root of human
existence which in the thomistic-aristotelian conception of human nature was
lost, but in the radical transcendental critique of theoretical thought,
developed by the , Wijsbegeerte der Wetsidee”, was from the very outset
of central importance. In recent trends of neo-thomism this has caused a



GESPREK TUSSEN HET NEO-THOMISME EN DE WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE 213

personalistic and existentialistic turn of philosophical thought which led to
a re-interpretation of the thomistic idea of being and of the thomistic sub-
stance concept. Above all, these trends tried to overcome as much as possible
the inner dualism of the nature-grace motive. In an existential sense the auto-
nomy of philosophical thought was denied.

In spite of all this, there remains indeed a fundamental difference between
these neo-thomistic trends and the ,,Wijsbegeerte der Wetsidee''. But this
difference does not have its religious background in a supposed absorption
within Calvinistic theology of the human activity by a sole activity of God,
what is certainly a misinterpretation of Calvins view, Rather the central
point at issue is that the , Wijsbegeerte der Wetsidee” from its integral
biblical starting-point has broken away from the nature-grace motive,
whereas neo-thomism, also in its recent personalistic and existentialistic
trends, continues to cling to it.

The thomistic-aristotelian substance concept, however it be accommodated
to the biblical doctrine of creation, is in fact incompatible with the creaturely
mode of existence. The human person cannot be an “ens in se stans”, be-
cause, as a creature, it has nothing in itself which exceeds the relative manner
of being. The creaturely relation of dependence on his Creator encompasses
the whole of man’s personal existence,



