HET OECUMENISCH-REFORMATORISCH GRONDMOTIEF
VAN DE WIJSBEGEERTE DER WETSIDEE EN DE
GRONDSLAG DER VRIJE UNIVERSITEIT

Afscheidscollege, gegeven door Prof. Dr. H. Dooyeweerd
op 16 oktober 1965 in het Woestduincentrum te Amsterdam

Dat het geven van een afscheidscollege voor een sterk gemengd gehoor
een niet gemakkelijke opgaaf is, is mij wel heel duidelijk geworden toen
ik mij ernstig ging bezinnen over de vraag, welk onderwerp ik zou moeten
kiezen.

Want mijn eigenlijk levenswerk ligt in hoofdzaak op wijsgerig terrein en
niets leek me een hachelijker onderneming dan daarover in dit korte tijds-
bestek iets te zeggen, dat ook voor hen, die met mijn werk op dit gebied
niet vertrouwd zijn, enigszins verstaanbaar is.

Tenslotte leek mij het beste te trachten alleen het leidend motief van
mijn denken te belichten en dit te confronteren met de grondslag onzer
Universiteit.

Die confrontatie kan wellicht enig nut hebben, nu de vraag of de be-
staande formulering van deze grondslag heden ten dage nog bevredigend
kan worden geacht, bij een speciale commissie in onderzoek is.

Toen ik in 1926 mijn intrede deed als jeugdig hoogleraar in de juridische
faculteit der Vrije Universiteit omvatte mijn leeropdracht het onderwijs in
de rechtsfilosofie, de encyclopedie der rechtswetenschap en het oud-
vaderlands recht, en tot het einde van mijn universitaire loopbaan is die
leeropdracht onveranderd gebleven. Dat voor het tweede leervak, dat mij
werd opgedragen, de benaming encyclopedie der rechtswetenschap gekozen
werd en niet die van Inleiding tot de Rechtswetenschap, die in het Akade-
misch Statuut, zoals het bij K.B. van 15 juni 1920 opnieuw was vastgesteld,
de vroegere benaming vervangen had, was op mijn uitdrukkelijk verzoek
geschied. Wat mij hierbij voor ogen stond, was, zoals ik nu wel bekend mag
onderstellen, een nieuwe conceptie van de wijsgerige idee der encyclopedie.
Want deze idee was onder invloed van het na-Kantiaanse Duitse idealisme
in speculatieve banen geraakt en was met de ineenstorting van dit idealisme
in de tweede helft der vorige eeuw door een positivistische denkwijze ver-
drongen, die meende haar, wat de rechtswetenschap betreft, door een
»»algemene rechtsleer” te kunnen vervangen.

De wijsgerige encyclopedie is naar aard een wetenschapsleer, die de
grondslzi der innerlijke eenheid van een wetenschapsgebied in zijn onder-
scheidenheid van en innerlijke samenhang met alle andere aan een critisch
onderzoek heeft te onderwerpen en de onderlinge verhouding en innerlijke
samenhang zijner onderdelen in het licht heeft te stellen.

Zulk een encyclopedische wetenschapsleer maakt, voorzover zij zich op

HermanDooyeweerd.nl



4 PROF. DR. H. DOOYEWEERD

de rechtswetenschap richt, deze laatste tot critisch probleem. Maar zij eist
voor het inzicht in haar innerlijke samenhang met de andere wetenschaps-
gebieden een, zij 't al immer open blijvende, theoretische totaalblik op de
structuur van de menselijke ervaringshorizon. Want deze is het, die de
verscheidenheid van vakwetenschappelijke gezichtspunten eerst mogelijk
maakt, maar tevens de grond voor hun innerlijke samenhang bevat.
Daarom is een behoorlijk gefundeerde wijsgerige encyclopedie der rechts-
wetenschap niet mogelijk zonder de grondslag van een algemene structuur-
btheon1 ft-e van deze ervaringshorizon, waarbinnen alle wetenschap besloten
ijft.

Het was te wijten aan het gemis van een eigenlijk onderzoek naar de
structurele orde en de dimensies van deze ervaringshorizon, dat de wijs-
gerige encyclopedie als , Wissenschaftslehre” gefaald heeft en dat haar
beoefenaars eigenmachtige constructies ontwierpen van de onderlinge ver-
houding en samenhang der wetenschappen naar hun filosofische grond-
slagen. De eigenmachtigheid dezer constructies vond haar grond in het
dogmatisch geloof in de autonomie van het wijsgerig denken in de moderne,
haar sinds Descartes gegeven zin. Want dit geloof verdroeg zich niet met
de aanvaarding van een structurele orde in de ervaringswereld, die niet in
dit denken zelf haar grondslag vindt, maar het veeleer eerst mogelijk maakt.

De nieuwe conceptie van de wijsgerige encyclopedie die mij voor ogen
stond, diende dus ook dit dogma, dat in de ontwikkeling van het Westers
denken een lange voorgeschiedenis heeft en zich zelfs in de huidige crisis
van bijna alle vroegere zekerheden, althans in de heersende richtingen der
zgn. wetenschappelijke filosofie als een vanzelfsprekend postulaat gehand-
haafd heeft, aan een critisch onderzoek te onderwerpen.

Een wezenlijk radicaal critische wetenschapsleer moet beginnen, de
theoretische denk- en ervaringshouding, die voor de wetenschap in al haar
mogelijke vormen en dus ook voor de kennistheorie en de wijsgerige encyclo-
pe<§e der wetenschap condicio sine qua non is, zelve tot critisch probleem
te maken. En dit is niet mogelijk zolang men haar autonomie als vanzelf-
sprekend axioma aanvaardt. Deze autonomie was in de eerste plaats ge-
proclameerd in de zin van een principiéle onafhankelijkheid zowel van het
wetenschappelijk wijsgerig als van het vakwetenschappelijk denken van
alle vooronderstellingen van geloof en religie. En de za£( werd daarbij zo
gesteld, dat deze onafhankelijkheid uit de innerlijke aard van het weten-
schappelijk denken voortvloeit, omdat zonder de vrijheid van onderzoek
geen ware wetenschap mogelijk is.

De noodzakelijkheid van Je vrijheid van wetenschappelijk onderzoek
werd ook door de stichters der Vrije Universiteit beaamd. En nochtans
werd in art. 2 van de Statuten der Vereniging, die haar in het leven had
geroepen, alle hier gegeven wetenschappelijk onderwijs gebonden aan de
grondslag der zgn. gereformeerde beginselen. Die beginselen waren wel-
iswaar voor het niet-theologisch onderwijs niet nader omschreven, maar in
ieder geval stond toch wel vast, dat zij naar de bedoeling der stichters in
de H. Schrift gegrond moesten zijn en voor alle wetenschappelijk onderwijs
en wetenschapsbeoefening van richtinggevende, maar de wezenlijk weten-
schappelijke vrijheid geen afbreuk doende, betekenis werden geacht.

Dat intussen de formulering van deze bedoeling zeker niet op het eerste
gezicht duidelijk was en licht tot interpretaties kon leiden, die met de



HET OECUMENISCH-REFORMATORISCH GRONDMOTIEF 5

vrijheid der wetenschap bepaald in strijd moeten worden geacht, laat zich
niet ontkennen. Het meest voor de hand liggend misverstand was onge-
twijfeld de vereenzelviging van de ,,gereformeerde beginselen” met de drie
Formulieren van Enigheid, zoals die in 1619 door de Nationale Synode van
Dordrecht voor de Nederlandse Gereformeerde Kerken zijn vastgesteld.
Immers in het genoemde art. 2 van de statuten der Vereniging, die de V.U.
stichtte, werd na de vaststelling, dat zij voor al het onderwijs dat in haar
scholen gegeven wordt geheel en uitsluitend op de grondslag der gerefor-
meerde beginselen staat, toegevoegd, dat zij ,,mitsdien” deze drie Formu-
lieren als grondslag erkent voor het onderwijs in de godgeleerdheid, ,.een
zodanig gezag daaraan hechtende als genoemde Synode, blijkens haar eigen
handelwijze en haar acten, aan de belijdenisgeschriften der Nederlandse
Gereformeerde Kerken heeft toegekend”. Deze toevoeging was historisch
verklaarbaar uit het verband dat tussen de theologische faculteit in de
opleiding der toekomstige predikanten en de kerken van gereformeerde
confessie was gelegd; maar ze werd wel heel zonderling ingeleid door het
redegevend voegwoord ,mitsdien”. Het was immers duidelijk, dat hier
althans voor het leerstellig onderwijs in de theologische faculteit een kerke-
lijke binding werd aanvaard, die men voor het onderwijs in de andere
faculteiten beslist niet bedoeld had, en met het karakter der Vrije Univer-
siteit ook moeilijk verenigbaar was.

Maar het woordje ,mitsdien” suggereerde, dat de binding van het theo-
logisch onderwijs aan de bedoelde kerkelijke belijdenisgeschriften uit de
gereformeerde beginselen zou voortvloeien, die aan alle onderwijs ten
grondslag moesten worden gelegd. De werkelijke bedoeling was, dat de
beginselen, die aan het niet-theologisch onderwijs tot grondslag zouden
dienen, door de desbetreffende docenten zelf in vrij onderzoek bij het
licht der H. Schrift moesten worden opgespoord. Dit gold natuurlijk even-
zeer voor de zelfstandige beoefening der wetenschap in de niet-theologische
faculteiten. Maar hier dreigde nu weer een ander misverstand, nl. dat men
voor ieder wetenschapsgebied op zoek zou moeten gaan naar speciale be-
ginselen, die dan uit de H. Schrift moesten zijn af te leiden. Die speciale
beginselen dacht men zich dan gewoonlijk betrokken op speciale in een
bepaalde wetenschap gerezen kwesties, die daarmee de rang van princi-
piéle kwesties kregen. Daar lang niet voor alle wetenschapsgebieden prin-
cipiéle kwesties van deze aard konden worden ontdekt, kwam men dan
uiteraard in grote verlegenheid met de vraag, wat dan de gereformeerde
beginselen voor zulke daarvan verstoken gebieden konden betekenen.

Maar ook waar men meende wel zulke principiéle wetenschappelijke
kwesties te ontdekken, waarover de Bijbel ons licht zou kunnen verschaffen,
bleven toch de eigenlijke grondslagen van het wetenschappelijk denken
zelf buiten geding. Zo opgevat hadden de gereformeerde beginselen hoog-
stens incidenteel met de wetenschapsbeoefening en het wetenschappelijk
onderwijs in de niet-theologische faculteiten van doen. En het was zeer de
vraag of zelfs dit niet te veel gezegd was. Immers de Bijbel geeft op werkelijk
wetenschappelijke vaktheoretische en wijsgerige vragen geen antwoord,
omdat hij ons de taak, die ons in de wetenschap gesteld is, niet uit handen
neemt. Wil men in die zin van autonomie der wetenschap spreken, dan ligt
daarin geen probleem. Wanneer niettemin van de Woordopenbaring een
innerlijk reformerende werking op heel onze wetenschappelijke denk- en



6 PROF. DR. H. DOOYEWEERD

ervaringshouding en op heel onze theoretische visie op de werkelijkheid
binnen de menselijke ervaringshorizon zal uitgaan, dan dienen wij er ons
rekenschap van te geven, dat deze reformerende werking geen andere dan
een bevrijdende kan zijn. Bevrijdend in deze zin, dat voor-oordelen, die in
wezen uit onbijbelse religieuze grondmotieven ontsprongen zijn, maar zich
in de vorm van wetenschappelijke axiomas kleden, erdoor ontmaskerd
worden. En het zijn juist deze vooroordelen, die onze wetenschappelijke
blik op de structuur van de menselijke ervaringshorizon en van de daarin
besloten werkelijkheid verduisteren. Zolang zulke vooroordelen niet in hun
ware aard onderkend zijn en geen inzicht is verkregen in de wijze, waarop
zij onze theoretische blik op de menselijke ervaringshorizon beinvloeden,
kan van een proces van wezenlijke reformatie van onze theoretische denk-
en ervaringshouding geen sprake zijn.

Voorzover zulke vooroordelen zich ook in het eigenlijk vakwetenschap-
pelijk denken geldend maken, geschiedt dit via wijsgerige voor-onder-
stellingen, die meestal in hun wijsgerig karakter niet onderkend zijn, maar
uit traditie zijn overgenomen. Men spreekt bv. in de theoretische rechtsleer
over de empirische werkelijkheid als de | fysisch-psychische”, waarbij men
al haar normatieve aspecten heeft uitgeschakeld, en vereenzelvigt dit
abstracte theoretisch werkelijkheidsbeeld met de werkelijkheid, zoals we
die in het dagelijks leven ervaren. Men toetst dan juridische begrippen als
dat der rechtspersoonlijkheid, het juridisch wils- en causaliteitsbegrip enz.
aan de aldus opgevatte ,empirische werkelijkheid”, en concludeert, dat
zij slechts op ficties berusten. Maar men geeft zich geen rekenschap van
het feit, dat dit werkelijkheidsbeeld een zeer bepaalde wijsgerige visie
op de menselijke ervaringshorizon impliceert, die met de practische werke-
lijkheidservaring van het dagelijks leven allerminst overeenstemt. En men
beseft uiteraard nog minder dat in het oorspronkelijk ontwerp van dit
werkelijkheidsbeeld een religieus grondmotief werkzaam was, dat de wijs-
gerige totaalblik op de menselijke ervaringshorizon en op de daardoor be-
paalde empirische werkelijkheid de uiteindelijke richting gaf.

Maar is het inderdaad zo, dat het wijsgerig denken en de wijsgerige
totaalblik op de menselijke ervaringshorizon noodzakelijk hun uiteindelijke
richting vanuit een religieus grondmotief ontvangen? En is het zo, dat het
vakwetenschappelijk denken noodzakelijk impliciete wijsgerige vooronder-
stellingen heeft?

Deze vragen zijn niet te beantwoorden zonder de theoretische denk- en
ervaringshouding, die voor alle wetenschappelijk denken, zowel het wijs-
gerige als het vaktheoretische kenmerkend is, aan een transcendentale
critiek te onderwerpen.

Daaronder verstond ik, sinds ik tot de overtuiging van de noodzakelijk-
heid van zulk een critiek kwam, een onderzoek naar de noodzakelijke voor-
waarden, die deze denk- en ervaringshouding eerst mogelijk maken en die
in de innerlijke structuur daarvan en in de structuur van onze gehele
ervaringshorizon zelf gegrond zijn. En onder ,,ervaringshorizon”, een term,
die ge in de Wijsbegeerte der Wetsidee herhaaldelijk zult tegenkomen, ver-
stond ik het begrenzende apriorisch (in de zin van voorafbepaald) kader,
waarbinnen zich alle mogelijke menselijke ervaring beweegt, maar welks
onuitputtelijk gecompliceerde structuur, die in het wijsgerig onderzoek
slechts stuksgewijs en op altijd feilbare wijze te benaderen valt, in de godde-



HET OECUMENISCH-REFORMATORISCH GRONDMOTIEF o

lijke scheppingsorde gegrond is, die alle creatuurlijk bestaan bepaalt en
eerst mogelijk maakt, zodat de ervaringshorizon tegelijk de bestaanshorizon
is van de mens en van de wereld, waarin hij zich geplaatst vindt.

Een transcendentale critick van de theoretische denk- en ervarings-
houding in de hier bedoelde zin was v66r het optreden van de Wijsbegeerte
der Wetsidee nimmer ingesteld. Zij, die dogmatisch van de autonomie van
het theoretisch denken zowel op wijsgerig als vaktheoretisch gebied uit-
gingen, konden er geen behoefte aan gevoelen. {

Immanuel Kant maakte in zijn beroemd werk Kritik der reinen Vernunft
niet de theoretische denk- en ervaringshouding zelf tot critisch probleem.
Hij wilde slechts onderzoeken, hoe zgn. synthetische oordelen a priori van
algemeengeldigheid in de wetenschap mogelijk zijn. De autonomie van het
theoretisch denken was bij dit gehele kentheoretisch onderzoek als vanzelf-
sprekend ondersteld. De vraag naar de noodzakelijke vooronderstellingen
van deze kennistheorie, die Kants gehele theoretische visie op de menselijke
ervaringshorizon bepaalden en zijn kentheoretisch onderzoek in een zeer
bepaalde transcendentaal-idealistische richting leidden, kwam daardoor
bij hem in 't geheel niet aan de orde, zeer tot schade van het wezenlijk
critisch karakter van zijn onderzoek.

Nog sterker valt de dogmatische bevangenheid in het geloof in de auto-
nomie der theoretische denk- en ervaringshouding op bij Edmund Husserl,
de grondlegger van de moderne fenomenologie, die in zijn laatste, in 1954
door zijn leerling Biemel uitgegeven, hoofdwerk Die Krisis der europdischen
Wissenschaften und die transzendentale Phinomenologie voor deze laatste,
als de meest ,radicale theoretische kenniscritiek”, aanspraak maakte op
»absolute Vorurteilslosigkeit”.

Want anders dan Kant, die in zijn critische periode zich althans van de
noodwendig boven-theoretische geloofsonderstellingen zijner wijsgerige
ethiek en godsdienstfilosofie critisch rekenschap gaf en deze gebieden voor
de wetenschap ontoegankelijk achtte, was Husserl van mening dat zijn
theoretische fenomenologie als ,strenge, onbevooroordeelde wetenschap”
{g)eroepen was ook de diepste vragen der ethiek en religie tot klaarheid te

rengen.

En nochtans dringt zich, nauwelijks verhuld, het religieuze grondmotief
op, dat achter deze pretentie werkzaam was en haar tegelijk logenstrafte,
wanneer deze denker aan zijn transcendentale fenomenologie de roeping
toeschrijft de mensheid tot haar ,,ware autonomie” te voeren. Dan komt hij
tot zijn merkwaardige uitspraak: ,,Vielleicht wird es sich sogar zeigen,
dasz die totale phinomenologische epoché zunichst wesensmiszig eine
vollige personale Wandlung zu erwirken berufen ist, die zu vergleichen
wiire zunichst mit einer religiosen Umkehrung, die aber dariiber hinaus die
Bedeutung der groszten existentiellen Wandlung in sich birgt, die der
Menschheit als Menschheit aufgegeben ist” (a.w., p. 140).

Het moge waar zijn, dat de grote figuren van het door Paul Sartre zo
genoemde atheistisch existentialisme openlijk voor hun Humanistische
geloofsovertuiging uitkwamen en die scherp tegenover die van de christe-
lijke existentialisten stelden'). Maar van een transcendentale critick van
de theoretisch-wijsgerige denk- en ervaringshouding als grondlegging van

1 Vgl. Sartre’s geschrift L'existentialisme est un Humanisme.



8 PROF. DR. H. DOOYEWEERD

hun fenomenologische analysen was bij hen evenmin als bij hun leermeester
Husserl sprake.

En ook in de eeuwenlange traditie van het scholastisch christelijk denken
ontbrak zulk een critiek. Sinds het dualistisch grondmotief van natuur en
genade beslag op dit denken kreeg, maakte men een principieel onder-
scheid tussen de zgn. profane wetenschappen, die bij het natuurlijk licht
der rede worden beoefend, en de leerstellige christelijke theologie die haar
kenbron vindt in de goddelijke Woordopenbaring, en het geloot als godde-
lijke genadegave vereist. De wijsbegeerte viel dan onder de natuurlijke
steer der wetenschap. De autonomie van het theoretisch denken binnen
de natuurlijke sfeer ten opzichte van het christelijk geloof en de Woord-
openbaring werd daarmee in beginsel aanvaard. Alleen werd aan de zgn.
profane wetenschap en met name aan de filosofie de eis gesteld, dat zij bij
eventueel conflict van haar stellingen met duidelijke uitspraken van de
Heilige Schrift en de kerkleer, zich aan deze zou hebben aan te passen.
Van een ,christelijke wijsbegeerte” kon dan slechts worden gesproken,
inzover de filosofie in dienst werd gesteld van de leerstellige christelijke
theologie, waaraan zij de natuurlijke wetenschappelijke onderbouw verschaft
en die haar met de bovennatuurlijke geloofskennis verbindt.

Zolang het Christelijk denken nog geheel in de greep bleef van het
dualistisch grondmotief van natuur en genade, was een ander standpunt
ten aanzien van de verhouding van geloof en wetenschap niet mogelijk.
Het onbijbels karakter van dit grondmotief kwam wel het scherpst hierin
tot uiting dat het de bijbelse openbaring van het religieuze centrum, of, in
de pregnante bijbelse beeldspraak, van het hart der menselijke existentie,
van waaruit heel het menselijk leven en denken ook in de afval van God
zijn centrale richting ontvangt, uitschakelde. Dat dit niet opgemerkt werd,
is voor de ontwikkeling van het christelijk denken van verstrekkende be-
tekenis geweest. Daardoor kon de door Thomas van Aquino aan de kerkleer
aangepaste Aristotelische opvatting van de menselijke natuur, die ook in
deze aanpassing met de radicale, d.i. tot de worteleenheid der menselijke
existentie doordringende, bijbelse visie op de mens onverenigbaar was,
eeuwenlang de scholastische theologie, zowel als de scholastische wijs-
begeerte beheersen, waartegen zich eerst in de jongste tijd een meer bijbelse
opvatting ﬁin baanbreken. De menselijke natuur is voigens deze bekende
scholastische leer samengesteld uit een onsterfelijke anima rationalis en een
sterfelijk stoffelijk lichaam. De eerste is de onstoffelijke wezensvorm van
het lichaam, zonder welke dit laatste niet actueel kan bestaan, zodat beide
tot één substantie of zelfstandigheid verbonden zijn, terwijl nochtans de
redelijke ziel ook zelf een zelfstandigheid is, die bij de dood zich als
onsterfelijke geestelijke substantie van het lichaam afscheidt.

Volgens deze visie op de menselijke natuur moest binnen de natuurlijke
sfeer het theoretisch denken wel autonoom zijn, omdat de menselijke natuur
door de rede gekwalificeerd is en dus in zich geen hoger licht dan dat van
de rede bezit.

Dr. Abraham Kuyper heeft de bijbelse openbaring van de religieuze radix
der menselijke existentie, die de sleutel is tot de ware zelfkennis, waartoe
de wijsbegeerte vanaf Socrates tot het hedendaagse Humanistisch exis-
tentialisme tevergeefs langs de weg ener vermeend autonome theoretische
bezinning heeft zoeken te geraken, opnieuw ontdekt. Dit werd bij hem



HET OECUMENISCH-REFORMATORISCH GRONDMOTIEF 9

beslissend voor het poneren van zijn befaamde, en zoveel ergernis en mis-
verstand verwekkende stelling dat de antithese tussen geloof en ongeloof
noodzakelijk ook in de wetenschap doorwerkt en dat dus van een neutraliteit
der wetenschap t.a.v. het christelijk geloof geen sprake kan zijn.

Dat deze gedachte ook aan de stichting der Vrije Universiteit ten grond-
slag lag, kan niet worden betwijfeld. Men sprak daarom in die tijd van de
eis ener in haar beginselen gereformeerde wetenschap, wat dan in het
vroeger genoemde tweede artikel van de statuten der Vereniging die deze
Universiteit in het leven riep, werd weergegeven door de uitdrukking ,,gere-
formeerde beginselen”.

Het was een wezenlijk reformatorisch christelijke wetenschapsbeschou-
wing, die in deze gebrekkige en in het algemeen niet nader in haar betekenis
omlijnde formulering tot uitdrukking kwam.

Maar deze beginselverklaring was nog niet meer dan een geloofspostulaat.

Zou ze inderdaad voor het wetenschappelijk denken zelf betekenis
krijgen, dan moest naar mijn overtuiging eerst langs de vroeger genoemde
weg van een transcendentale critiek der theoretische denk- en ervarings-
houding het noodzakelijk innerlijk aanknopingspunt worden ontdekt tussen
het wetenschappelijk denken en wat ik de religieuze grondmotieven ge-
noemd heb, die in het centrum der menselijke existentie werkzaam zijn, en
daardoor een radicale en alomvattende betekenis ook voor het wetenschap-
pelijk denken moeten hebben.

En aan deze critiek zou ook de theologie als leerstellige wetenschap
moeten worden onderworpen. Zij zou zich daaraan niet mogen onttrekken
met een beroep op het bovennatuurlijk karakter van haar zgn. principium
cognoscendi waardoor ze boven alle andere wetenschappen, inbegrepen de
wijsbegeerte, verheven zou zijn. Want de traditionele tegenstelling tussen
deze theologie als ,heilige godgeleerdheid” en de profane wetenschappen
was zelf diep verworteld in het onbijbels grondmotief van natuur en genade,
en kon met een wezenlijk reformatorische wetenschapsbeschouwing niet
verenigbaar zijn.

De bedoelde critiek zou, naar ik hoopte, vanzelf ook een einde maken
aan de eerder genoemde misverstanden effende de grondslag der Vrije
Universiteit; die in haar doorwerking een hinderpaal moesten zijn voor een
wetenschappelijk onderwijs en vrije wetenschapsbeoefening in wezenlijk
bijbels-reformatorische geest.

Reeds Dr. Kuyper heeft ingezien, dat het voor de Vrije Universiteit van
vitaal belang was tot een duidelijk inzicht te komen in de innerlijke samen-
hang tussen geloof en wetenschap op alle gebieden dezer laatste en dat
daartoe een algemene wijsgerige wetenschapsleer noodzakelijk was. Een
proeve van zulk een universele wetenschapsleer heeft hij zelf gegeven in
het tweede deel van zijn Encyclopedie der H. Godgeleerdheid. Maar deze
proeve schoot reeds hierom haar doel voorbij, omdat hier het geloof, voor-
zover het als noodzakelijke functie in het kenproces aan de orde kwam,
in een zgn. formele zin werd opgevat, waarin het vereenzelvigd werd met
wat in de kentheorie intuitieve zekerheid of evidentie genoemd wordt. In
deze, geheel van haar religieuze wortel losgemaakte, betekenis kon
natuurlijk de noodzakelijke functie van het geloof in het wetenschappelijk
kenproces ook door menige verdediger van de autonomie der wetenschap
worden erkend. En wanneer Kuyper dan later, bij de behandeling van de



10 PROF. DR. H. DOOYEWEERD

correlatie van geloof en openbaring in de theologie, het geloof in de
geheel andere zin nam van religieus verwortelde kennis van en verbonden-
heid met God die zich aan het menselijk ik openbaart als het andere Ik,
waarin de mens zijn eeuwig steunpunt en rustpunt vindt, en daarbij op-
merkte, dat dit geloof de diepste grondwet is van alle onderscheiding en
dat het maakt, dat er op elk terrein sprake kan zijn van geloof, dan moest
de critische lezer zich toch wel afvragen in welke zin nu dit geloof ,0p
alle terrein” bedoeld was.

Van een transcendentale critiek van de theoretische denk- en ervarings-
houding, die bij de innerlijke structuur dezer laatste en van die van de
menselijke ervaringshorizon aanknoopt, was in Kuyper's wetenschapsleer in
geen geval sprake. Ik heb indertijd in een uitvoerige analyse van deze weten-
schapsleer, verschenen in de 4e Jaargang (1939) van het tijdschrift Philoso-
phia Reformata, aangetoond, dat zij zich nog grotendeels in een neo-scholas-
tieke gedachtenlijn bewoog, die met de reformatorische, zoals die vooral in
zijn levensbeschouwelijke geschriften tot uitdrukking kwam, in scherp
conflict moest komen. En het laat zich niet loochenen, dat die neo-scholas-
tieke gedachtenlijn in Kuypers werken onverbrekelijk samenhing met het
feit, dat hij zich in zijn wijsgerig en theologisch denken nimmer heeft
kunnen ontworstelen aan de invloed van het dualistisch grondmotief van
natuur en genade. Maar het was niet deze gedachtenlijn, maar veeleer de
bijbels-reformatorische, waarin Kuyper wezenlijk vernieuwend en baan-
brekend gewerkt heeft. En het was deze laatste, die ik bij de geleidelijke
ontwikkeling van de Wijsbegeerte der Wetsidee en van mijn conceptie
van de Encyclopedie der Rechtswetenschap naar vermogen heb trachten
te volgen.

Maar dit eiste het zoeken naar nieuwe wijsgerige wegen. Want een
wezenlijk in reformatorische lijn gerichte christelijk-filosofische traditie
bestond niet. En in de scholastische traditie van het christelijk denken was
sinds Thomas van Aquino de opvatting, dat de wijsbegeerte in eigenlijke
zin alleen bij het natuurlijk licht der rede kan worden beoefend, dat slechts
accomodatie aan het licht der openbaring nodig heeft, dermate ingeworteld,
dat men zich een christelijke wijsbegeerte slechts binnen het kader der leer-
stellige theologie kon denken. Terwijl men zich in de moderne geseculari-
seerde wijsbegeerte van de gehele idee ener christelijke filosofie vaak af-
maakte met de opmerking dat wat daaraan christelijk was niet wijsgerig
en wat eraan wijsgerig was niet christelijk kon zijn.

Overal ontmoette de zich aan de V.U. ontwikkelende reformatorische
filosofie dus het dogma van de autonomie van het wijsgerig denken op
haar weg. En wanneer zij zou hebben volstaan met daartegenover op even
dogmatische wijze deze autonomie af te wijzen, zonder de vraag i.z. haar
mogelijkheid aan een critisch onderzoek te hebben onderworpen, dan zou
zij nimmer dat transcendentaal-critisch karakter hebben gekregen, waar-
door zij een nieuwe weg tot wezenlijke communicatie tussen de ver-
schillende wijsgerige stromingen heeft trachten te openen.

De vermeende autonomie der theoretische rede kon geen wezenlijke basis
voor deze communicatie, d.i. voor het werkelijk verstaan van elkanders
vaak diametraal tegenover elkander staande wijsgerige standpunten, bieden.
Dit blijkt wel hieruit dat de discussie tussen de aanhangers van principieel uit-
eengaande denkrichtingen, die toch alle van de bedoelde autonomie meenden



HET OECUMENISCH-REFORMATORISCH GRONDMOTIEF 11

uit te gaan, gewoonlijk in monologen verliep. Het blijkt bovenal uit het niet
te loochenen feit, dat de autonomie in zeer verschiflende zin kon worden
verstaan. In de griekse filosofie had ze een andere betekenis dan in de
thomistische wijsbegeerte; bij Descartes nam zij weer een nieuwe zin aan,
wat ook Husserl niet is ontgaan. En Husserls eigen opvatting ervan, zoals
hij die in zijn laatste hoofdwerk ontwikkelde, verschilt weer belangrijk van
bv. die van Kant.

De Wijsbegeerte der Wetsidee heeft in haar transcendentale critiek van
het wijsgerig denken de centrale grondmotieven trachten op te sporen,
die achter deze verschillende concepties van de autonomie der theoretische
rede schuilgingen en doen zien dat het hier steeds dialectische, door een
innerlijke tweespalt gespleten grondmotieven betreft, die het theoretisch
denken, dat zich in hun greep bevindt, op den duur in polair tegengestelde
richtingen drijft. De autonomie van dit denken blijkt dan tenslotte een idool,
een schijnbeeld met verschillende gestalten, waarin de centrale religieuze
motieven, die het hebben opgeroepen, zich verhullen.

De transcendentale critiek van de theoretische denk- en ervaringshouding,
zoals die in de Wijsbegeerte der Wetsidee verstaan wordt, begint niet met
de onthulling van deze centrale religieuze motieven. Zij verloopt in drie
étappes, die haar door de aard van haar onderzoek zijn voorgeschreven.

Men had aangenomen dat de autonomie van het theoretisch denken een
vanzelfsprekende voorwaarde is voor zijn wetenschappelijke aard, zonder
de innerlijke structuur van de theoretische denk- en ervaringshouding aan
een critisch onderzoek te onderwerpen. Daarom moest de transcendentale
critick beginnen met een analyse van deze structuur. Dit was echter niet
mogelijk, zolang men de theoretisch-logische denkfunctie, die slechts binnen
het logisch aspect van de menselijke ervaringshorizon kan werkzaam zijn,
een metafiesische zelfstandigheid toeschreef, die zij juist in haar logisch
karakter onmogelijk bezitten kan.

In haar critisch onderzoek heeft de Wijsbegeerte der Wetsidee aan het
licht gebracht, dat deze verabsolutering van de theoretisch-logische denk-
functie nauw verband houdt met een verkeerde interpretatie van de struc-
tuur der theoretische denk- en ervaringshouding. Die structuur is nl. ge-
karakteriseerd door een antithetische relatie, waarin wij onze logische denk-
en ervaringsfunctie tegenover de niet-logische aspecten van onze ervarings-
horizon stellen, om deze in onze analytisch onderscheidende blik te brengen.
Deze antithetische relatie heeft echter slechts een kentheoretisch, geen zgn.
ontologisch karakter. Ze betekent dus niet, zoals bv. reeds Plato en
Aristoteles meenden, dat onze theoretisch-logische denkfunctie in werkelijk-
heid afgescheiden zou zijn van onze niet-logische ervaringsfuncties die men,
in tegenstelling tot de theoretisch-logische, aan ’s mensen lichamelijkheid
gebonden achtte.

De transcendentale critiek heeft dan verder aan het licht gebracht, dat
alle kentheoretische problemen geboren worden uit de theoretische anti-
thesis, d.i. de theoretische tegenoverstelling van onze logische denk- en
ervaringsfunctie aan de niet-logische ervaringsaspecten. De laatste bieden
weerstand aan de poging ze in de greep van een logisch begrip te brengen
en het is deze weerstand, waarvan wij ons in het kentheoretisch probleem
bewust worden.

Deze weerstand kan slechts overwonnen worden door een theoretische

HermanDooyeweerd.nl



12 PROF. DR. H. DOOYEWEERD

?nthesis tussen onze logische denk- en ervaringsfunctie en de niet-logische,
ie wij in begrip willen vatten.

De transcendentale critieck behandelt intussen niet de kentheoretische
problemen zelf, maar de daar achter liggende transcendentale voorvragen.
De antithetische kentheoretische relatie, waarin het logische en de niet-
logische aspecten van onze ervaringshorizon uiteen en tegenover elkaar
worden gesteld, bleek te ontstaan, doordat in de theoretische denk- en
ervaringshouding de verschillende aspecten zelf in onze analytisch onder-
scheidende blik komen. Hun analytische uiteenstelling is slechts mogelijk
door theoretische abstractie van de continue band van samenhang, die
hen onderling verbindt en die het theoretisch denken zelf eerst mogelijk
maakt.

Daarmede ontstond het eerste transcendentale grondprobleem: Van welke
aard is die continue band van samenhang tussen het logische en de niet-
logische aspecten van onze ervaringshorizon en hoe verhouden zich daar
binnen de aspecten onderling? Het tweede grondprobleem ontstond door
de theoretische synthesis tussen de logische en de niet-logische ervarings-
functies, die in iedere kentheoretische begripsvorming plaats vindt, op
haar noodzakelijke voor-onderstellingen te onderzoeken. Dit is het probleem
waar het centrale uitgangspunt in ons bewustzijn is te vinden, van waaruit
iedere theoretische synthesis wordt voltrokken en dat haar dus eerst mogelijk
maakt.

Critische overweging ervan voerde tot de conclusie, dat dit uitgangspunt
niet is te ontdekken tenzij wij ons theoretisch denken concentrisch richten
op ons ik, als ons individueel bewustzijns- en existentie-centrum, waarop
heel onze denkwerkzaamheid en onze ervaring naar al haar modale aspecten
noodwendig betrokken is. Immers niet mijn theoretische denkwerkzaamheid
denkt en niet mijn ervaring ervaart, maar ik denk en ervaar.

Hier kwam dan het derde grondprobleem aan de orde: Hoe is de con-
centrische richting van ons theoretisch denken op de ikheid mogelijk en
wat is dat menselijk ik, als centrale eenheid van het menselijk bewustzijn
en van de menselijke existentie? Eerst wanneer wij op deze vraag een
wezenlijk antwoorJ gevonden hebben, wordt de weg geopend tot ont-
dekking van de ware uitgangspunten der verschillende wijsgerige richtingen,
die bij een dogmatische onderstelling van de autonomie van het theoretisch
denken verborgen blijven. En zolang zij verborgen blijven, valt niet te
verstaan, hoe de theoretische visie op de menselijke ervaringshorizon in de
verschillende wijsgerige scholen zo uiteen kan lopen en hoe deze divergentie
ook in de wetenschapsleer tot uitdrukking moet komen.

Dat ook deze derde grondvraag der transcendentale critick ons door de
innerlijke structuur der theoretische denk- en ervaringshouding zelf wordt
opgedrongen is duidelijk. Immers deze structuur bleek het menselijk ik
als centraal betrekkingspunt te impliceren. Maar hoe onze theoretische
denk- en ervaringshouding zelf in concentrische richting kan worden ge-
leid, is uit de antithetische en synthetische structuur ervan niet te verklaren.
Daarvoor is een antwoord nodig op de vraag: wat is dit centrale ik? Maar
het moet duidelijk zijn, dat de beantwoording dezer laatste vraag de grenzen
van het theoretisch denken en van de theoretische ervaring overschrijdt.
Immers het menselijk ik, als bewustzijns- en existentiecentrum, is niet vat-
baar voor een theoretische analyse en synthese, omdat deze denkwerkzaam-



HET OECUMENISCH-REFORMATORISCH GRONDMOTIEF 13

heid slechts van dit ik zelf kan uitgaan, dat er dus steeds in voor-ondersteld
is. Het ik gaat de verscheidenheid van aspecten van onze ervaringshorizon,
en daarom ook ieder theoretisch begrip, noodzakelijk te boven, omdat
deze verscheidenheid zelve op de centrale eenheid van het menselijk be-
wustzijn en der menselijke existentie betrokken is. Maar dit ik valt zeker
niet buiten onze ervaringshorizon, daar het immers in iedere mogelijke
ervaring present is en de ervaring, evenals het theoretisch denken, eerst
mogelijk maakt. Het is daarom in zijn kennelijk boven-theoretisch karakter
de kroongetuige tegen de beweerde autonomie der theoretische rede. Aan
dit dogma ligt een impliciete verzelfstandiging en daarmee verabsolu-
tering van de theoretische denkwerkzaamheid ten grondslag, die uit haar
innerlijke aard en structuur nimmer te verklaren is, en veeleer de invloed
van boven-theoretische, centrale motieven in onze wetenschapsbeschouwing
verraadt.

De derde grondvraag onzer transcendentale critiek betreft in wezen de
centrale zelf-kennis van de mens. Zij laat zich uit een wezenlijk critische
wijsgerige wetenschapsleer niet elimineren met het argument, dat zij buiten
de grenzen der wetenschap valt.

Want als het wetenschappelijk denken en kennen slechts van het centrale
menselijk ik kan uitgaan, en afgescheiden daarvan niet mogelijk is, dan
kan een wezenlijk critische wetenschapsleer de derde grondvraag onzer
transcendentale critick niet ontwijken. Immers haar beantwoording is van
beslissende betekenis voor de theoretische visie op de menselijke ervarings-
horizon, die aan iedere kentheorie ten grondslag ligt, en voor de theoretische
kijk op de empirische werkelijkheid die slechts binnen die horizon kan

eren.

V%’ant de verabsolutering der theoretische denk- en ervaringshouding, die
in de onderstelling van haar autonomie aan de dag treedt, voert weer tot
verabsolutering van bepaalde aspecten van onze ervaringshorizon. Alle
»ismen” in het theoretisch werkelijkheidsbeeld, zoals materialisme, biolo-
gisme, sensualisme, logicisme, historisme enz. vinden hun oorsprong in
gemis aan centrale zelfkennis bij de denker.

Maar ook het centrale menselijk ik laat zich niet verzelfstandigen. Het
is niets in zichzelf, d.w.z. los van de drie centrale relaties, waarin het
gevoegd is, nl. die tot onze ervaringswereld in de verscheidenheid harer
aspecten, die tot het andere ik van onze medemens en die tot God als
de absolute Oorsprong van al het geschapene, En de laatste relatie, die van
religieus karakter is, omvat de beide andere en bepaalt haar centrale zin;
gelijk zij ook aan het ik, waarvan reeds door verschillende denkers is opge-
merkt, dat het op zichzelf inhoudsloos en leeg is, eerst zin en inhoud geeft.
Want als het religieuze concentratiepunt der menselijke existentie is het
ik niets zonder datgene, waarop het bestemd is die existentie naar al haar

en te concentreren. Daarom is de zelfkennis van de mens nood-
zakelijk afhankelijk van zijn Godskennis.

Vandaar ook dat de religieuze aandrift de mens in het centrum zijner
existentie is ingeschapen. Ook in de afval van God blijft deze aandrift
werkzaam. Maar zij neemt hier een afgodische richting, d.w.z. zij voert hier
tot verabsolutering van het betrekkelijke, wijl creatuurlijke, d.i. tot idool-
vorming.

De religieuze aandrift ontvangt inhoud en richting uit wat ik een



14 PROF. DR. H. DOOYEWEERD

religieus grondmotief genoemd heb, d.i. de centrale geestelijke drijfkracht,
die het ik in zijn ingeschapen concentratiedrang activeert. Deze grond-
motieven hebben niet hun oorsprong in het religieuze centrum onzer
existentie, maar in de algemene en %)ijzorndere Woordopenbaring in de
schepping, die in haar centrale zin zich als roepstem wendt tot het mense-
lijk hart, maar door de geest van de afval in haar zin wordt geperverteerd.
Het zijn centrale gemeenschapsmotieven, omdat zij allen, die in hun
greep gekomen zijn, door eenzelfde geest verbindt.

In deze laatste étappe van haar onderzoek voert onze transcendentale
critiek der theoretische denk- en ervaringshouding dan tot de onthulling
van de betekenis der religieuze grondmotieven die de ontwikkeling van
het westers denken als diens centrale drijfkrachten hebben beheerst. Uit-
gangspunt van deze onthulling was het grondmotief der Goddelijke Woord-
openbaring, dat van schepping, zondeval, en verlossing door Christus Jezus
in de gemeenschap van de Heilige Geest, omdat het de sleutel is van de
waarachtige Gods- en zelfkennis, die noch van theologische, noch van
wijsgerige aard is. Want deze kennis is niet het werk van de mens, maar
van de Heilige Geest, die de harten ontsluit door de kracht van Gods
Woord, waardoor alle dingen geschapen zijn en dat in Christus als onze
nieuwe levenswortel vlees is geworden. Het is de kennis der liefde, die
alle dingen nieuw maakt, maar weet, dat ze in zichzelf nietig zijn, die
alle verstand te boven gaat, maar ook ons denken een nieuwe centrale
richting geeft, die ons waarlijk vrijmaakt, maar weet dat wij die vrijheid
niet in ons zelf hebben.

De religieuze grondmotieven worden werkzaam in ons theoretisch denken
. door bemiddeling van een drieledige transcendentale idee, waarin de drie
transcendentale grondvragen waarvoor de theoretische denk- en ervarings-
houding ons stelt, hun beantwoording vinden.

Aan iedere wijsbegeerte ligt zulk een idee ten grondslag, maar zolang de
theoretische denk- en ervaringshouding zelf niet tot probleem is geworden,
blijft haar functie ons onbewust. De benaming ,,wetsidee”, die ik aan deze
transcendentale grondidee gaf, dateert uit de eerste periode van mijn wijs-
gerig denken, waarin de transcendentale denkcritiek in haar latere zin
nog niet tot ontwikkeling was gekomen. Zij bevredigt mij sinds lang niet
meer, maar ze heeft zich dermate ingeburgerd, vooral ook door de titel
»Wijsbegeerte der Wetsidee” die ik aan mijn eerste systematische uiteen-
zetting van mijn filosofie gaf, dat ik haar moeilijk meer kon veranderen.

Ik heb de transcendentale critiek van het theoretisch denken de Prolego-
mena van de Wijsbegeerte der Wetsidee genoemd, omdat eerst van haar uit
de verdere ontwikkeling dezer filosofie in haar verschillende onderdelen kan
worden verstaan. Want zij drukt op heel deze wijsbegeerte, zoals Michael
Marlet in zijn bekende dissertatie terecht heeft opgemerkt het stempel
ener christelijke transcendentaalfilosofie. Hij voegt daaraan de voor R.-K.
denkers van Let traditionele scholastisch stempel ongetwijfeld verrassende
uitspraak toe, dat zij geheel past in het kader der philosophia christiana
»in ecclesia recepta et agnita”, waarvan de encycliek Humani Generis
gewaagde. Daarmee kon hij uiteraard niet bedoelen dat zij van theolo-
gisch standpunt bezien in overeenstemming zou zijn met de R.-Katho-
lieke kerkleer. Want hij brengt zelf aan het slot van zijn boek enige be-



HET OECUMENISCH-REFORMATORISCH GRONDMOTIEF 15

zwaren in tegen wat hij meent mijn theologische achtergrond te zijn bij
mijn bestrijding van het metafysisch substantiebegrip. Maar hij moet gezien
hebben, dat het centrale bijbelse grondmotief van deze wijsbegeerte, dat
haar in christelijk-transcendentale richting dreef, niet van theoretisch-
theologische aard kan zijn, en zich niet aan een bepaalde kerkformatie laat
binden. Het is inderdaad van volstrekt oecumenisch karakter, daar het
over alle tijdelijke kerkelijke scheidsmuren heen erkend en aanvaard is
in de ene Heilige Algemene Christelijke Kerk aller tijden. En deze Kerk
wordt niet door mensen gebouwd en in stand gehouden, maar door de
kracht van Gods Woord en Geest in de harten der mensen, die in Christus
hun nieuwe levenswortel gevonden hebben. Daarom is dit grondmotief, .
dat in zijn radicale bijbelse zin de mens in de wortel zijner existentie
raakt, dat heel ons leven en denken in Christus een nieuwe richting wijst
en ons oproept tot een dagelijkse strijd tegen de afvallige neiging van ons
hart, ook het ware reformerend beginsel voor ons wetenschappelijk denken,
dat naar zijn aard geen voogdij van kerk of staat verdraagt, maar aan onze
Universiteit zich in de vrijheid dient te ontplooien, waarmee Christus ons
heeft vrijgemaakt.

HermanDooyeweerd.nl



