Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3

titel: Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3
Een inleiding in de anthropologie van de wijsbegeerte der wetsidee
De mensch

auteur: Herman Dooyeweerd

bron: manuscript p. 1-126

website: https://hermandooyeweerd.nl/ongepubliceerd3/#19xxB13

https://hermandooyeweerd.nl/wp-content/uploads/19xxB13tekst.pdf

toelichting: Dit document is een transcriptie van een manuscript van
Dooyeweerd, getiteld Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3.
Een inleiding in de anthropologie van de wijsbegeerte der wetsidee. De
mensch. Het manuscript bevindt zich in het persoonlijk archief van
Dooyeweerd in het “Historisch documentatiecentrum voor het Nederlands
protestantisme” aan de Vrije Universiteit in Amsterdam.

In de bijlage zijn de stellingen opgenomen die Dooyeweerd
publiceerde ter voorbereiding op het referaat dat hij hield voor de
“Vereniging van calvinistische wijsbegeerte” in de jaarvergadering van
1943. Deze stellingen worden in het manuscript nader toegelicht. De
transcriptie volgt de originele paginanummering van het manuscript,
aangeduid met de codes [mP001] t/m [mP126].

Hoewel het manuscript nooit in het Nederlands is gepubliceerd, werd
het na het overlijden van Dooyeweerd omgezet in een typoscript met als doel
een Engelse vertaling uit te brengen. Opmerkelijk is dat aan dit typoscript,
direct na het oorspronkelijke manuscript (genummerd tot [mP126]), een
geheel ander manuscript is toegevoegd, getiteld Vervolg §2 De plaats van
mens in de kosmos. Schelers “geesthypostase”. Dit tweede manuscript is
genummerd van [mP222] t/m [mP242] en eindigt abrupt, halverwege een
zin. Nog merkwaardiger is dat in sommige bronnen wordt beweerd dat
Dooyeweerd dit manuscript nooit zou hebben voltooid. Dat klopt echter niet:
dit tweede manuscript maakt aantoonbaar deel uit van het manuscript
Philosophie der wetsidee, dat wél volledig is. Waarom dit deel van het
manuscript is toegevoegd aan het typoscript van Reformatie en scholastiek in
de wijsbegeerte, deel 3, is onduidelijk. Er bestaat geen verklaring voor, en
daarom is het niet opgenomen in dit transcriptiedocument, het behoort
immers tot het manuscript Philosophie der wetsidee. In de Engelse vertaling
is deze fout blijkbaar niet opgemerkt: daarin is het wel opgenomen (zie
Philosophy of Nature and Philosophical Anthropology?).

De tekst van het voorliggende document is integraal overgenomen uit
het manuscript. Er is echter voor gekozen om de oorspronkelijke tekst om te
zetten naar de huidige spelling.

! Zie Philosophy of Nature and Philosophical Anthropology, Paideia Press, Grand Rapids, 2011, preface
en p. 248. In de Engelse vertaling gaat het om het tekstgedeelte “Part two, Chapter 5, The Place of Man in the
Cosmos: a Central Anthropological Problem”, p. 221-248. Dit is een Engelse vertaling van de pagina’s [mP222]
— [mP242] van het manuscript Philosophie der wetsidee.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3

Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte

Deel 3

Een inleiding in de antropologie van de wijsbegeerte der wetsidee
door prof. dr. H. Dooyeweerd

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 inhoudsopgave

manuscript | artikel

3 deel 3 Reformatie en scholastiek in de
wijsbegeerte
deel 3
Een inleiding in de antropologie van de
wijsbegeerte der wetsidee

3.1 hoofdstuk 1 De mens [mP001]

Inleiding tot de antropologie van de wijsbegeerte
der wetsidee

Hoofdstuk 1
3.11 81 Van de taak van een wijsgerige antropologie [mP001]
[mP126]
3.12 bijlage De leer van de mens in de wijshegeerte der wetsidee [aP134]
Stellingen voor het referaat van prof. dr. H. Dooyeweerd op de -
komende jaarvergadering van onze vereniging [aP143]

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1

Hoofdstuk 1
De mens

Inleiding tot de antropologie van de wijsbegeerte der wetsidee

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

81
Van de taak van een wijsgerige antropologie

In de inleiding van zijn belangrijk werk Der Mensch (seine Natur und seine Stellung in
der Welt), 2¢ Aufl. 1941,* merkt de bekende Koningsberger hoogleraar Arnold Gehlen op, dat
een eigenlijke wijsgerige antropologie tot nu toe nog niet is geleverd, ondanks de vele
pogingen in vroeger en later tijd in deze richting ondernomen.

De oorzaak van deze mislukking ziet hij hierin, dat de idee van de totaliteit en eenheid
van de menselijke natuur is verloren gegaan achter het dualisme van lichaam en ziel:
“Solange man keine Gesamtanschauung vom Menschen hat, musz es bei der Betrachtung und
Vergleichung von Einzelmerkmalen bleiben, und solange es dabei bleibt, gibt es keine
selbstandige Anthropologie, weil es keines selbstandiges Wesen Mensch gibt.”?

Wil men echter aan dit laatste vasthouden, dan moet men een geheel van het menselijk
bestaan erkennen. [mP002]

Maar zolang men aan het dualisme van ziel en lichaam blijft hangen, geeft men de
idee van de eenheid prijs. En men overwint dit dualisme ook niet wezenlijk door de mens tot
“eenheid van lichaam en ziel” te proclameren. Ook zulk een conceptie blijft abstract en
slechts van negatieve strekking: ze spreekt slechts de afwijzing van het dualisme uit, zonder in
positieve zin iets bij te dragen tot een wezenlijk inzicht in de eenheid van de menselijke
natuur. Onbeantwoord blijft hier de vraag, waarom juist zulk een “physis” een “bewustzijn”
heeft en waarom juist een van zulk een geaardheid, onbeantwoord de vraag wat dan eigenlijk
“ziel” is en wat niet.

Een tweede grond voor het mislukken van de pogingen een wezenlijke wijsgerige
antropologie te leveren ziet onze schrijver in het gemis aan een leidend wijsgerig
gezichtspunt, waardoor men in staat is de gegevens van de afzonderlijke vakwetenschappen
aangaande de mens onder één thema samen te vatten en dus op de eenheid “mens” te
betrekken. Dit leidend wijsgerig gezichtspunt kan immers niet aan één van deze
vakwetenschappen ontleend zijn, maar moet een totaalgezichtspunt zijn, zal een wijsgerige
wetenschap van de mens mogelijk zijn. Het moet een zeer centraal karakter dragen en het in
ieder geval onmogelijk maken, een bijzonder kenmerk als de “rede”, de hand, de opgerichte
gang, de taal e.d. voor het “geheel” te verklaren. [mP003]

Want dit laatste kan nooit gelukken. leder geisoleerd “kenmerk” van de mens is wel
ergens in het dierenrijk terug te vinden en wordt, zodra het op zichzelf wordt gesteld,
dubbelzinnig.

Gehlen meent het ware “einheitlich” gezichtspunt, waaronder het dualisme ziel-
lichaam verdwijnt en alle bijzonderheden, waardoor de mens zich van het dier onderscheidt in
één grondconceptie worden samengevat, te hebben gevonden in de opvatting van de mens als
“handelend wezen”. In principiéle tegenstelling tot het dier is de mens door de “natuur” niet
in specifieke aanpassing aan een “Umwelt” met alle nodige middelen tot zijn levensbestaan
voorzien, maar hij komt integendeel met zulk een primitieve en ongespecialiseerde
lichaamsuitrusting ter wereld, dat hij alleen door planmatig handelen in het leven kan blijven.
Hij is naar zijn levensbestaan, zichzelf tot “Aufgabe” gesteld. Hij is, gelijk Nietsche zeide
“das noch nicht festgestellte Tier”.

Hij is uit levensnooddruft gedwongen de natuur tot “cultuur” om te vormen; de
cultuurwereld is de menselijke wereld. De mens is handelend wezen, omdat hij naar zijn
lichaamsvorm ongespecialiseerd is en dus de aan zijn natuur aangepaste “Umwelt” ontbeert.
Deze idee van de mens als handelend wezen zou ook rekenschap geven van de plasticiteit van

! Junker und Dunnhaupt verlag (Berlin). De eerste druk verscheen in 1940. De zesde druk verscheen in
1958 in de Athendum Verlag te Bonn.
2 aw. S.5.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

het schema van de menselijke bewegingen, van de vrijwording van de hand tot arbeid, van de
volkomen ondierlijkheid van zijn waarnemingswereld, die hij zichzelf moet opbouwen in
“ontlasting” van de zintuigen van de overvloed van zinnelijke indrukken, door middel van
symbolische distantiéring tegenover de dingen van de buitenwereld, van de taal, van de
moraal, ja zelfs van de levens- en wereldbeschouwing, die de mens zich opbouwt en van zijn
religie! [mP004]

Wij willen intussen de positieve uitwerking van Gehlens wijsgerige grondconceptie
hier niet nader vervolgen. Hoe stimulerend en vaak oorspronkelijk Gehlens uiteenzettingen
ook mogen zijn, als wijsgerige grondconceptie van de mens kan de idee “handelend wezen”
reeds daarom niet in aanmerking komen, omdat zij het wijsgerig grondprobleem in zake de
eenheid van de menselijke natuur eer dogmatisch elimineert, dan dat zij ons de weg tot
oplossing wijst.

Het “handelend wezen” is juist in zijn eenheid wijsgerig probleem, wanneer men de
verscheidenheid van individualiteitsstructuren in het menselijk lichamelijk bestaan niet a-
prioristisch uitschakelt. Datgene nu, wat zelf een wijsgerig probleem is mag niet tot leidende
totaalidee van de antropologie worden geproclameerd. Het gevolg van zulk een echt
dogmatische inzet is, dat in Gehlens boek in waarheid het biologisch gezichtspunt het
leidende wordt en dat de psychische en na-psychische aspecten van het menselijk bestaan als
een bloot verlengstuk van het organisch levensaspect worden behandeld.® Onder de idee van
het “handelend wezen” schuift zich dus onvoorziens een biologistische grondidee, die als
zodanig onder Gehlens eigen kritiek valt, nl. dat zij een bijzonder aspect tot “totaliteit”
proclameert.

Dat dit “biologisme” sterk antinaturalistisch, activistisch en irrationalistisch is getint,
behoeft ons niet te verwonderen van een denker, die vanuit de nationaalsocialistische
levenssfeer in Nietzsche zijn geestelijke leidsman zoekt.

Dat wij niettemin juist Gehlens opvatting van de taak van een wijsgerige antropologie
tot inzet kozen van onze [mP005] eigen inleidende beschouwingen over het wijsgerig
grondprobleem van de plaats van de mens in de kosmos vindt zijn oorzaak in het feit, dat deze
denker op zeldzaam scherpe en eerlijke wijze de principiéle gebreken in de gangbare
wijsgerige antropologieén heeft blootgelegd en de taak, waarvoor een wezenlijke wijsbegeerte
van de mens zich gesteld ziet, volkomen juist heeft aangegeven.

Inderdaad was de antropologie met de dualistische conceptie van “ziel” en “lichaam”
als met een “ewige Krankheit” belast en hebben de pogingen, dit dualisme op het
immanentiestandpunt te overwinnen, nog nimmer positief resultaat opgeleverd. Inderdaad is
een wezenlijke antropologie zolang onmogelijk als men geen totaalidee van de mens aan zijn
onderzoek ten grondslag legt.

Maar een poging het dualisme wezenlijk te boven te komen kan geen kans van slagen
hebben, zolang de wijsbegeerte niet langs de weg van de transcendentale kritiek de diepste
voedingsbodem van het dualistisch standpunt heeft blootgelegd.

Gehlen zelf heeft zich zo weinig tot dit kritisch standpunt verheven, dat hij meent zijn
antropologie uitsluitend te kunnen bouwen op het aanschouwelijke en feitelijke, dat door de
wetenschap exact kan worden vastgesteld op een voor ieder dwingende wijze.

3 A.w. S.8: “Anthropologie heiszt aber fur dieses ganze Buch: Biologie des Menschen und
“anthropologisch” heiszt stets anthropo-biologisch.... es gibt eine - und nur eine - anthropo-biologische
Betrachtung, welche die besondere Leibesbeschaffenheit des Menschen mit der gesamten unverkirzten und sehr
komplexen, komplizierten “Innerlichkeit” zusammensehen kann, welche das ganze Gewicht des Leib-Seelen-
problems zu tragen versteht und welche sich also (iber den ganzen Gegensatz der “Psychologie” und der
“Biologie von auszen” durchaus erhebt.”

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

Daarom wil hij de existentieproblemen van een “reflektierten Existenz”, d.w.z. van de
“dichterlijke” en religieuze existentie, uitdrukkelijk uitschakelen.*

Zulks geheel in de lijn van Nietzsche, die zijn beschouwingen over de mens uitsluitend
wil bouwen op de exacte gegevens van de natuurwetenschap en historiewetenschap, daar bij
hem het historistisch wetenschapsideaal reeds alle geloof in een eeuwige idee van de mens,
zoals het humanisme die vatte, had afgebroken.

De wijsbegeerte der wetsidee heeft zich de weg tot opbouw van een wezenlijke
wijsgerige antropologie eerst [mMP0O06] moeten banen met behulp van een radicale kritiek van
alle totaliteitsideeén, die vanuit het inmanentiestandpunt werden ontworpen en die zich als
pseudo-ideeén ontpopten.

Wanneer in de mens zelf het individuele concentratiepunt van alle verscheidenheid
binnen de tijdelijke kosmos is gegeven, dan moet hij naar zijn geschapen natuur wel die
diepste eenheid bezitten, die een blote eenheid in de verscheidenheid, gelijk ze in iedere
modale en individualiteitsstructuur gegeven is, te boven gaat.

Zolang wij echter de mens alleen naar zijn tijdelijk bestaan menen te kunnen
beschouwen, blijft hij het meest gespleten en in zichzelf verdeelde wezen, dat op de
aardbodem te vinden is.

Want het behoort juist tot het “wezen” van de mens, dat hij in de tijd niet die
afgesloten eenheid kan bezitten, die aan alle bloot-tijdelijke schepselen door hun enkaptisch
structuurgeheel is gewaarborgd: de mens is het in de tijd niet afgesloten en niet af te sluiten
schepsel. En juist omdat hij dit is, is hij tot zelfkennis geroepen.

Wat baat het, de mens als “handelend wezen” tot “Leitmotiv”’ van de antropologie te
verheffen, zolang men in gebreke blijft het intrinsieke betrekkingspunt van dit handelen aan te
geven en het grondprobleem van de antropologie met Gehlen z6 formuleert: “Welk hoogst
gecompliceerd en wonderbaar systeem van prestaties is nodig, opdat een wezen van juist deze
lichamelijke constitutie morgen en de volgende week en het eerstvolgend jaar nog leven kan?”
“Handelt” dan de mens slechts uit biotische noodzakelijkheid? Wanneer hij reeds onder
biologisch aspect radicaal van het dier is onderscheiden, dan staat toch evenzeer vast, dat de
mens alle aspecten van de tijdelijke werkelijkheid [mP007] in zich verenigt en ze tegelijk in
zijn zelfheid te boven gaat.

Ware de mens, gelijk het dier en de plant, slechts een structuureenheid, d.w.z. een
tijdelijke individuele eenheid in de verscheidenheid van modale functies en
individualiteitsstructuren, dan zou men toch weer moeten zoeken naar het kwalificerend
aspect van zijn bestaan, hetzij men dit in het theoretisch-logische, hetzij in het esthetische,
hetzij in het morele of anderszins zou menen te vinden.

Want dat in het organisch levensaspect op zichzelf deze kwalificatie niet te vinden is,
springt in het 0og.

Maar dan zou men te gelijk weer de deprimerende ervaring opdoen, dat men de mens
als geheel uit het oog had verloren. Want iedere poging in één van de tijdelijke aspecten het
wezenlijk centrale van de menselijke existentie te ontdekken, is met onvruchtbaarheid
geslagen.

Zoekt men in de theoretische denkfunctie of in de morele wilsfunctie of in de
esthetische functie het concentratiepunt van de menselijke natuur, dan eist “de materie” of
“het leven” of de “gevoelsfunctie” tegen deze verabsolutering haar eigen recht op. Dan splijt
zich de menselijke natuur voor het wijsgerig oog noodwendig weer in een “materielichaam”
en een redelijke “ziel”, resp. in een psycho-vitale lijfelijkheid en een van de gehele psycho-
vitale sfeer ontbonden ““geest”, die zich in de grond van de zaak echt antagonistisch
verhouden. Men kan dan wel in de polariteit van het dialectisch grondmotief, dat het

4 Aw. S.6.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

antropologisch denken inspireert, nu eens tot de ene dan weer tot de andere pool van het
menselijk bestaan overslaan, men kan nu eens de “geest” dan weer het “lichaam” depreciéren,
men kan tenslotte met behulp van het Griekse vorm-materiethema de mens tot een
samengestelde “substantie” proclameren, waarin de anima rationalis als de vorm van het
materielichaam [mP008] wordt geconstrueerd, maar men vindt op deze wijze geen
waarachtige totaliteit van het menszijn. De gespletenheid van zulk een antropologisch
“totaalbeeld” blijft bestaan en laat zich door geen dialectische kunststukken wegredeneren.

Het was de vrucht van onze transcendentale kritiek van het wijsgerig denken, dat wij
de wortel van heel deze immanente dialectiek in de mensbeschouwing van de
immanentiefilosofie konden blootleggen.

In dit opzicht was reeds mijn boek De wijsbegeerte der wetsidee, ofschoon het eerst in
zijn slotbeschouwing het eigenlijk probleem van de plaats van de mens in de kosmos
uitdrukkelijk aan de orde stelde, in waarheid een doorlopende voorbereiding voor een
wijsgerige antropologie, die vanuit het Schriftuurlijk grondmotief van de reformatie zou
behoren te worden opgebouwd.

Dit is blijkbaar niet begrepen door die critici onder mijn geestverwanten, die na de
verschijning van mijn eerste wijsgerig hoofdwerk hun teleurstelling uitspraken over het gemis
aan een eigen antropologie in de wijsbegeerte der wetsidee.

Men leefde op dit ogenblik blijkbaar nog geheel in de geest van de polemiek. Het
traditionele scholastisch beeld van de mens was door de transcendentale kritiek van deze
filosofie uiteengerafeld: de gangbare voorstellingen van “ziel” en “lichaam”, “geest” en “stof”
waren afgewezen.

Waar bleef dan de nieuwe antropologie, waarop men zijn kritiek zou kunnen richten?
[mP009]

Maar het is nu eenmaal de schijnbaar paradoxale karaktertrek van een wijsgerige
mensbeschouwing, dat zij tegelijk aan het begin en aan het eind van de wijsgerige bezinning
staat.

Bewust of onbewust begint men zijn wijsgerige onderzoekingen met een idee van de
mens, zij beheerst de gehele wijsgerige visie op de werkelijkheid, maar als het er op aankomt
de plaats van de mens in dit antropologisch bepaalde werkelijkheidsbeeld aan te wijzen,
ontdekt men, dat zulk een antropologie eerst het sluitstuk van het wijsgerig onderzoek kan
vormen.

Is het een te stoute gedachtewending, wanneer wij de grond van deze stand van zaken
in de schepping zelf zoeken? In de mens vat God heel de zin van zijn tijdelijk schepsel
concentrisch samen. In die zin staat de mens aan het “begin” van de schepping.

Maar hij verschijnt in de tijd eerst, wanneer heel de wereld voor zijn komst is
voorbereid: eerste en laatste tegelijk onder alle tijdelijke creaturen!

Alvorens de wijsbegeerte der wetsidee haar antropologie kon ontwikkelen, moest na
de transcendentale kritiek van het wijsgerig denken als zodanig, allereerst inzicht in de
structuren van de tijdelijke werkelijkheid worden verworven.

De theorie van de wetskringen, de kennisleer, de theorie van de
individualiteitsstructuren alsmede de theorie van de enkaptische structuurvervlechtingen
moesten daarom noodzakelijk voorafgaan. En dit voorbereidend onderzoek moest worden
voortgezet in de nieuwe theorie van het enkaptisch structuurgeheel, die ik in de derde band
van A new Critique [mP010] of theoretical Thought ontwikkelde.

Ook het fundamentele probleem van de tijd eiste nadere bezinning; in een
afzonderlijke studie, opgenomen zowel in de publicaties van de Chr. Vereeniging voor
natuur- en geneeskundigen als (enigszins aangevuld) in het tijdschrift Philosophia Reformata,
gaf ik mijn eerste uitwerking van een wijsbegeerte van de tijd.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

En eerst thans, nadat aan alle zijden de fundamenten zijn gelegd en de bouwmaterialen
zijn aangedragen, kan een poging worden gewaagd het diepste probleem van de filosofie, dat
van de mens en zijn plaats in de kosmos, aan een nader onderzoek te onderwerpen.

Taakomgrenzing van de wijsgerige antropologie: zij is de totaliteitswetenschap van het
tijdelijk menselijk bestaan

Wil men de taak van zulk een wijsgerige antropologie vanuit ons Schriftuurlijk-
reformatorisch uitgangspunt nader bepalen, dan dient in de eerste plaats te worden opgemerkt,
dat zij een totaliteitswetenschap van het tijdelijk menselijk bestaan moet zijn. In deze
voorlopige taakomschrijving ligt reeds ons gehele transcendentaal-kritisch standpunt besloten.
Daar immers de diepere eenheid van het menselijk bestaan niet in de tijd zelf gegeven is, is
daarmee impliciet de noodzakelijke transcendent-religieuze bepaaldheid van alle wijsgerige
antropologie en de onmogelijkheid van een autonoom-wetenschappelijke conceptie van het
menselijk bestaan erkend.

De wijsgerige antropologie moet, wil zij zich ook in de kringen van de vaktheoretici
doen gelden, haar wijsgerige probleemstellingen aan de gegevens van de voortschrijdende
vakwetenschappelijke onderzoekingen, die zich met de mens bezighouden, zelf oriénteren.
[mPO11]

Zij is gedwongen, daarbij diep in de vakwetenschappelijke vragen zelf door te dringen,
reeds op zichzelf een uiterst precaire taak voor hem, die zich op deze terreinen geen vakman
weet, en dus een taak, die slechts in het nauwste contact met de vakgeleerden zelf kan worden
ondernomen.

Maar zij kan zich niet tevreden stellen met vakwetenschappelijke interpretaties van de
haar interesserende gegevens, omdat zulke interpretaties, bewust of onbewust, steeds door een
wijsgerige idee van het menselijk bestaan zijn belast. Het is immers duidelijk, dat geen enkele
vakwetenschap als zodanig ons een idee van de menselijke natuur kan geven, omdat de mens
een geheel is, dat in zijn tijdelijke openbaring alle aspecten van de werkelijkheid omvat
binnen typische individualiteitsstructuren.

Zij moet dus, gelijk zulks met alle wijsgerig onderzoek het geval is, in haar
verhouding tot de vakwetenschappen tegelijk geven en ontvangen. Nimmer mag zij onkritisch
vakwetenschappelijke theorieén overnemen; want al ligt het niet op haar weg zelfstandig
vakonderzoek te verrichten, dit laatste blijft, zodra het in een wetenschappelijke theorie wordt
verwerkt, doorlopend aan haar kritiek onderworpen.

Wie een wijsgerige antropologie van Schriftuurlijk-reformatorisch standpunt wil
opbouwen, moet tenslotte de strijd met vooroordelen aandurven, zowel met zulke van de zijde
van de vakwetenschappen en van de gangbare wijsbegeerte als met die van de zijde van een
scholastisch-theologische traditie.

Evenwichtigheid en dapperheid van geest zijn daarbij slecht te vertrouwen menselijke
eigenschappen. Zij blijken vaak geworteld in een de denker zelf misschien verborgen
“hybris”, in een hoogmoed, die hem blind maakt [mP012] voor alles, wat in zijn moeizaam
opgebouwde theorie niet past.

Wij willen daarom liever, waar de strijd tegen traditionele vooroordelen noodzakelijk
zal blijken, onze steun daar zoeken, waar zij naar ons uitgangspunt alleen te vinden is, in de
dynamis van de goddelijke Woordopenbaring zelf, die als een zuurdeeg ook ons
wetenschappelijk denken moet doortrekken, zuiveren en reformeren.

Die dynamis schenkt ons geen wetenschappelijke onfeilbaarheid. Maar zij zal, als
kritisch principe, in ons onderzoek doorwerken en, waar zij onze visie op de structuur van de
werkelijkheid innerlijk heeft omgezet, ons althans voortdurend behoeden voor dat
wetenschappelijk dogmatisme, dat in eigen theorie het einde van alle tegenspraak meent te
bezitten.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

Afwijzing van de metafysische zielkunde

Wat kan ons nu de wijsbegeerte in wetenschappelijke zin omtrent de mens leren?

Kan zij ons inzicht geven in het “wezen van de menselijke ziel”? Dit was inderdaad de
mening van de traditionele metafysica, zowel van de antieke als van de middeleeuwse en van
de modern-humanistische tot op Locke en Kant en ook weer daarna. Wij moeten, om de
waarheid getrouw te blijven, voor de aristotelisch-thomistische metafysica hieraan toevoegen,
dat zij de “irrationele grond” van de anima rationalis als “substantia incompleta” erkende,
ofschoon haar dit niet belette een “metafysische psychologie” uit te werken.

Wij hebben in het voorafgaand deel gezien, waarom Kant de mogelijkheid van zulk
een metafysische zielkunde afwees.

Op geheel andere gronden heeft de wijsbegeerte der wetsidee zulks gedaan. [mP013]

De wetenschappelijke kennis, ook de wijsgerige is principieel beperkt tot de tijdelijke
werkelijkheid naar al haar aspecten.

De menselijk ziel in de pregnante Schriftuurlijke openbaringszin - en een andere
menselijke ziel als een van het lichaam onderscheidbaar existentiecentrum bestaat niet - is van
geestelijk religieuze geaardheid en gaat de kosmische tijd te boven.

Het getuigt van gebrek aan waarachtige zelfkennis, wanneer men meent wezenlijk
wetenschappelijk begrip van haar te kunnen verkrijgen. Al onze kennis van de ziel als de
verborgen wortel van ons bestaan danken wij aan de goddelijke Woordopenbaring en deze
kennis is een religieuze, een geestelijke in de pregnante Schriftuurlijke zin.

Geen irrationalistisch agnosticisme ten aanzien van de kenbaarheid van de menselijke
ziel

Nu moet men zulks goed verstaan. Deze opvatting van de transcendentie van de
menselijke ziel boven de grenzen van de wetenschap voert niet tot een irrationalistisch
agnosticisme. Dit zou slechts dan het geval zijn, wanneer de menselijke ziel of geest geen
band zou hebben met de tijdelijke werkelijkheid.

Maar het tegendeel is het geval. De menselijke ziel drukt zich uit in heel het tijdelijk
bestaan van de mens; zij is het geestelijk centrum van dit laatste.

Als zodanig is zij kenbaar, d.i. in de religieuze concentratie van onze kennis, ook van
onze wetenschappelijke kennis, omtrent het lichamelijk bestaan van de mens, maar alleen en
uitsluitend vanuit het licht van de Woordopenbaring, die de mens eerst aan zichzelf ontdekt.
Want de waarachtige kennis van de ziel van het menselijk bestaan is een geestelijke
zelfkennis, die volstrekt afhankelijk is van de waarachtige Godskennis. [mP014]

Hier zou men de tegenwerping kunnen maken, dat de menselijke geest toch niet kan
opgaan in zijn religieus karakter. Religie, zo zou men kunnen zeggen, is een relatie, die twee
onderscheiden relata onderstelt.

Deze tegenwerping is, ofschoon zij met begrippen werkt die op religieus gebied
noodzakelijk inadequaat zijn, op zichzelf niet onjuist, maar treft onze opvatting niet. Want,
wanneer wij in Schriftuurlijke lijn de menselijke ziel of geest als de religieuze wortel van heel
‘s menselijke tijdelijke existentie vatten, dan ligt daarin reeds opgesloten, dat die ziel of geest
niet een relatie is, maar alleen, dat zij naar haar wezen heel het menselijk bestaan concentrisch
samenvat in zijn verhouding tot zijn goddelijke Oorsprong.

In de “geest” van de mensen is zijn totale creatuurlijk bestaan nog ongedeeld en
ongedifferentieerd. Hij is juist daarom naar zijn pregnant Schriftuurlijke zin, geen
verzelfstandigde theoretische abstractie uit het tijdelijk menselijk bestaan, maar de geestelijke
eenheid van dit laatste, waarin alle tijdelijke functies zonder uitzondering geconcentreerd zijn.

Dit was juist Kuypers grote greep, toen hij in zijn Stonelezingen over het calvinisme
op dit ongedeeld karakter van het geestelijk brandpunt van ons bestaan de nadruk legde en er

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

tegelijk op wees, dat deze totale concentratie slechts in de religieuze verhouding tot de
Absolute Oorsprong mogelijk is.

Men kent de menselijke ziel niet, wanneer men geen kennis heeft van de schepping
van de mens naar Gods beeld, van de zonde in haar centrale religieuze betekenis en van het
herstel van de gemeenschap met God in Christus Jezus, in de omzetting van het hart van ons
bestaan. En wie heeft ooit schepping, zonde en wedergeboorte in begrip gevat? [mP015]

Onze begrippen blijven altijd besloten in de verscheidenheid van de tijdelijke
werkelijkheid binnen de horizon van de modale aspecten. Zij kunnen slechts in de idee gericht
worden op datgene, wat alle begrip te boven gaat, op dat centrale punt van het menselijk
bestaan, dat aan alle tijdelijke verscheidenheid in zijn lichamelijke structuur ten grondslag
ligt.

Daarom moeten diegenen voorzichtig zijn, die vanuit scholastisch-theologisch
standpunt, ons trachten te dwingen het “zielsbegrip” van de wijsbegeerte der wetsidee z6 te
definiéren, dat het vatbaar wordt voor scholastische discussie. Wij verklaren openlijk van de
menselijke ziel niets te weten boven hetgeen de Schrift ons daarover heeft willen openbaren
en niemand is er nog in geslaagd uit de goddelijke Woordopenbaring een theorie en een
begrip van de ziel te construeren. Gode zij dank, is deze kennis aan de wijzen en verstandigen
verborgen, en de kinderkens geopenbaard!

Is er dus geen begrip van de menselijke ziel als religieuze eenheid van het menselijk
bestaan mogelijk, des te groter is de principiéle betekenis van de idee, die ons onderzoek van
de tijdelijke existentie van de mens richt op de geestelijke worteleenheid van deze laatste,
zoals die ons in de Schrift is geopenbaard. Juist doordat in de geschapen mensennatuur ziel en
lichaam niet twee “zelfstandigheden” zijn, is in ons tijdelijk leven ook geen zuiver geestelijke
kennis mogelijk. Onze religieuze of geestelijke kennis blijft hier onverbrekelijk gebonden aan
onze kennis omtrent de tijdelijke werkelijkheid en moet gebruik maken van onze tijdelijke
kennisfuncties, waaronder de psychische, logische en pistische in onverbrekelijke samenhang
met alle andere modale functies van ons lichamelijk bestaan. [mP016]

De religieuze kennis bestaat inderdaad in het Deum et animam scire (het kennen van
God en van zichzelf), waarbuiten Augustinus verklaarde niets te willen weten. Maar zij is in
dit leven de mens slechts mogelijk langs de weg van de door Gods Woord en Geest
bewerkstelligde religieuze concentratie van onze kennis omtrent het tijdelijke op de Ware
Oorsprong van ons bestaan.

God heeft zich in Zijn Woord geopenbaard en onder voorlichting door deze
Woordopenbaring ook in heel Zijn schepping, in “alle werken van Zijn Handen”. Maar het
Woord komt tot ons niet zuiver-geestelijk, maar ook lichamelijk. Het is vlees geworden en
heeft onder ons gewoond. Nochtans is het lichaam niets zonder de “ziel”, gelijk de letter van
de Heilige Schrift niets is zonder de levendmakende Geest. Onze tijdelijke geloofskennis is
nimmer zonder logisch begrip en zinnelijke voorstelling, die beide aan de tijdelijke
lichamelijke werkelijkheid gebonden zijn, maar de goddelijke Geest, die in onze harten werkt,
kan ons eerst de geestelijke, d.i. de religieuze zin openbaren, die alle begrip en voorstelling te
boven gaat en onmiddellijk het hart, de wortel, de ziel van ons menselijk bestaan raakt.

De woorden “geest” en “ziel” mogen in hun pregnante Schriftuurlijke zin dus slechts
in religieuze betekenis worden gebruikt. Zij worden van deze zin beroofd, wanneer men ze
gaat aanwenden in tegenstelling met het “materielichaam” in de Griekse en in de
humanistische zin.

De logische en na-logische functies van ons tijdelijk bestaan zijn als zodanig niet
“geestelijk”: zij fungeren in de tijdelijke lichamelijke structuur van de menselijke existentie.

Maar zij zijn, met alle andere modale functies in de geest of de ziel geconcentreerd. In
de laatste schuilt de geestelijke [mP017] wortel, waarvan de eerste de tijdelijke vertakkingen
zijn.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

De wetenschappelijke kennis omtrent de mens blijft dus als zodanig beperkt tot de
kennis van het menselijk lichamelijk bestaan, maar ze is slechts mogelijk bij ten grondslag
legging van een transcendentale idee van de menselijke ziel of geest, waarin het denken wordt
gericht op de wortel of het centrum van de menselijke natuur, die aan de laatste eerst eenheid
en individuele totaliteit verleent.

Zie hier de ontzaggelijke betekenis van de Schriftuurlijk-gerichte idee van de
menselijke ziel voor de wijsbegeerte van de mens als totaliteitswetenschap. Zij zou die
betekenis nimmer kunnen hebben, wanneer de Schrift ons werkelijk de ziel als een
“metafysische substantie” zou hebben getekend, en dus een soort “metafysische psychologie”
zou hebben ontwikkeld. Zodra men poogt de ziel in een “metafysisch begrip” te vatten, komt
zij noodzakelijk in polaire tegenstelling tot een ander abstract complex van ons tijdelijk
bestaan, hetzij men dit als “materielichaam”, hetzij als “psycho-vitale lijfelijkheid”” omgrenst.

De idee van de eenheid van de menselijke natuur blijft dan vals gericht, de inzet van
de antropologie is onschriftuurlijk en dus zal heel het antropologisch onderzoek hiervan de
wetenschappelijke gevolgen ondervinden.

Wij komen hier ook vanzelf terug op Gehlens bezwaar tegen de idee van de mens als
“eenheid van lichaam en ziel”.

Gehlen merkte op, dat deze conceptie het dualisme niet innerlijk overwint, omdat zij
het laatste slechts afwijst, zonder in positieve zin een wezenlijke totaliteitsidee te zijn.
[mP018] Deze kritiek is juist.

Wie de mens als “eenheid van lichaam en ziel” meent te kunnen verstaan, begint toch
weer met aanvaarding van een dualiteit, die men dan in een hogere eenheid zou moeten
verzoenen.

Maar waar is dan die hogere eenheid zelf te vinden? Zij mag dan noch in het
“lichaam”, noch in de “ziel” worden gezocht.

Het aristotelisch en het thomistisch vorm-materieschema levert een goed voorbeeld
van de innerlijke tweeslachtigheid van de poging, in een formule van de “eenheid van lichaam
en ziel” het dualisme te overwinnen: de ziel is de vorm van het materielichaam, en de mens is
een “samengestelde substantie”.

De eenheid van ziel en lichaam moet dan de menselijke “substantie” zijn, maar
aangezien deze substantie zelf “samengesteld” is uit vorm en materie, ziel en lichaam, biedt
zij niets wat de tweeheid inderdaad zou te boven gaan.

De mens is niet de “eenheid van ziel en lichaam”, maar het menselijk lichaam als zijn
gehele tijdelijke bestaansvorm komt eerst tot innerlijke eenheid in zijn religieuze wortel, in de
ziel of geest van de mensen. De ziel is de “inwendige mens” zelf in de paulinische zin, gelijk
het lichaam de mens is naar zijn uitwendige openbaring (de “uitwendige mens”). De
“uitwendige mens” is niets zonder de “inwendige”, maar de laatste kan, juist omdat hij de
kosmische tijd als principe van de vergankelijkheid te boven gaat, niet aan de tijdelijke dood
onderworpen zijn. In de ziel is het totale menselijk bestaan als geestelijke eenheid
samengevat, in het lichaam is dit zelfde totale bestaan door de tijd prismatisch gebroken in
verscheidenheid van functies en individualiteitsstructuren. [mP019]

De ziel is dus niet deel van de menselijke natuur, evenmin als het lichaam als zodanig
mag worden gekarakteriseerd.

De ziel is de mens zelf in zijn innerlijke totaliteit, die zich in het lichaam differentieert
binnen de tijdshorizon, en zij kan dit alleen zijn, omdat zij een geestelijke eenheid boven alle
tijdelijke verscheidenheid is, waardoor zij ook ons begrip te boven gaat.

Ware zij slechts een structuureenheid, een eenheid in de tijdelijke verscheidenheid, of
een deel van zulk een eenheid, dan zou zij nimmer het lichaam kunnen afleggen, noch het
voortbestaan van de mens aan gene zijde van het graf kunnen dragen.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

Daar zij echter van geheel andere, van geestelijke of religieuze orde is, is zij met de
traditionele “dichotomie” eenvoudig niet te benaderen. Wil men op Schriftuurlijk standpunt
nog van een “dichotomie” blijven spreken, dan moet dit woord een volkomen andere zin
aannemen, dan zij in de scholastische theologie bezat.

Die aanhangers van de wijsbegeerte der wetsidee, die juist om deze reden de term niet
langer wensen te gebruiken, mogen daarom zeker niet worden lastig gevallen en nog minder
verdacht van een “materialistische” opvatting van de menselijke natuur, als zouden zij leren,
dat het met de lichamelijke dood “uit” zou zijn. ® De afwijzing van de term rust op goede
Schriftuurlijke grond, evenzeer als de afwijzing van het predicaat “onsterfelijk”, dat men aan
de “ziel” toekent, en dat met de goddelijke Woordopenbaring in zake de “geestelijke dood”
eenvoudig niet te rijmen valt. Want de “onsterfelijkheid” kent de Schrift slechts als vrucht van
de wedergeboorte in Christus Jezus bij de herrijzenis uit het graf. [mP020]

Wij mogen ten slotte onze inleidende beschouwingen in enige stellingen samenvatten,
waarin het uitgangspunt en de taakomschrijving onzer antropologie scherp zijn geformuleerd:

I De antropologische opvattingen zijn in de ontwikkeling van het westerse denken
beheerst geweest door de religieuze grondthema’s, welke aan de gehele ontwikkelingsgang
van de cultuur van het Avondland ten grondslag lagen, t.w. a. het Griekse vorm-
materiethema; b. het Schriftuurlijk grondthema van de christelijke religie: schepping,
zondeval en verlossing door Christus Jezus; c. het romanistisch synthesethema van natuur en
genade en d. het modern-humanistische grondthema van natuur en vrijheid
(natuurwetenschappelijke beheersing en autonome zelfbepaling van de vrije menselijke
persoonlijkheid).

| De grondthema’s a, ¢ en d zijn van innerlijk dialectisch karakter. Zij zijn door een
innerlijk dualisme verscheurd, dat het door hen beheerste denken telkens in polaire richtingen
uiteendrijft.

Il De grond van dit polaire dualisme is te zoeken in een innerlijke gebrokenheid in de
idee van de Oorsprong van alle dingen, veroorzaakt door een volstrekt, resp. (in het
romanistisch thema van natuur en genade) ten dele, afgodische richting van deze
oorsprongsidee. Waar de zelfkennis afhankelijk is van de kennis aangaande God, moeten ook
de antropologische opvattingen, welke aan een van de genoemde dialectische grondthema’s
zijn georiénteerd, noodzakelijk hetzelfde dualistisch, polaire karakter dragen.

Deze polariteit komt hier tot uiting in de opvatting van “ziel” en “lichaam” en hun
onderlinge verhouding. [mP021]

v Het grondthema van de goddelijke Woordopenbaring, dat van schepping, zondeval en
verlossing in Christus Jezus, sluit op radicale wijze ieder polair dualisme, zowel in de
zelfopenbaring Gods als Oorsprong van alle dingen, als in de openbaring van de mens aan
zichzelf, uit. De Schrift ontdekt wel de radicale breuk in de religieuze wortel van het
menselijk bestaan door de zondeval, maar ze leert evenzeer het radicale herstel van deze
breuk door Christus’ verlossingswerk, hetgeen onder de heerschappij van de gemene gratie
voert tot een radicale antithese tussen het koninkrijk Gods en het rijk van de duisternis, maar
niet tot een polair dualisme in de structuur van het menselijk tijdelijk bestaan.

5 Persoonlijk heb ik voorshands aan de term “dichotomie” vastgehouden, omdat ik vooralsnog geen
betere term kan vinden, die ondubbelzinnig uitdrukt, dat bij de lichamelijke dood de mens slechts het “lichaam”
aflegt, maar in zijn geestelijke eenheid voortbestaat.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

\Y Waar de Schrift in pregnant religieuze zin over de menselijke ziel of geest spreekt,
doet ze ons deze steeds zien als het hart van heel het tijdelijk bestaan, waaruit alle uitgangen
van het tijdelijk leven zijn. Binnen het tijdelijk bestaan leert zij nergens een dichotomie tussen
een “redelijke ziel” en een “materielichaam” (resp. een trichotomie tussen “materie-soma”,
“psyche” en “geest), maar zij vat dit tijdelijk bestaan in zijn geheel als “lichaam”, dat bij de
dood wordt afgelegd. Daarentegen is de menselijk geest of ziel, als religieuze wortel van het
lichaam of als de “inwendige mens”, volgens de Openbaring van de Schrift niet aan de
tijdelijke, doch buiten Christus Jezus met het lichaam aan de eeuwige dood onderworpen.

Deze openbaring aangaande de ziel van het menselijk bestaan als integraal centrum
van heel de lichamelijke existentie is volkomen correlaat aan de Zelfopenbaring Gods als
integraal Schepper van hemel en aarde, die geen eigenmachtig oorsprongsprincipe tegenover
zich heeft. [mP022]

Zij draagt allerminst het karakter van een wetenschappelijke theorie, doch dient
veeleer als religieuze vooronderstelling aan iedere wezenlijk christelijke antropologie te
worden ten grondslag gelegd.

VI Terwijl de gangbare wijsgerige antropologieén, die aan een van de dialectische
grondthema’s georiénteerd zijn, steeds een metafysische theorie van de menselijke “ziel” of
de “menselijke geest” trachten te geven, voor zover zij niet naar de “materialistische” pool
van het Griekse materieprincipe, resp. van het modern-humanistisch natuurmotief (het
humanistisch wetenschapsideaal) zijn gedreven, moet van Schriftuurlijk-reformatorisch
standpunt iedere zgn. metafysische psychologie radicaal worden afgewezen.

De menselijke ziel in haar pregnant-Schriftuurlijke zin gaat immers alle
wetenschappelijk begrip te boven, omdat dit laatste aan de tijd is gebonden. Kennis omtrent
haar is religieuze zelfkennis en de waarachtige zelfkennis is slechts mogelijk in de weg van de
waarachtige Godskennis uit de goddelijke Woordopenbaring.

VIl De eigenlijke wetenschappelijke kennis omtrent de mens blijft dus principieel beperkt
tot de structuur van het menselijk lichaam in zijn brede zin van tijdelijke existentievorm van
de mens.

Het wijsgerig onderzoek daaromtrent moet echter krachtens zijn religieuze
bepaaldheid op Schriftuurlijk standpunt worden gericht door een idee van de menselijke ziel,
waarin de Godsopenbaring in zake de wortel van het menselijk bestaan als religieuze
vooronderstelling wordt toegespitst op het theoretisch grondprobleem van de antropologie.

Dit grondprobleem laat zich als volgt formuleren: hoe is het tijdelijk bestaan van de
mens in zijn theoretisch uiteengestelde modale aspecten en individualiteitsstructuren nochtans
als een dieper geheel en een diepere eenheid te vatten? [mP023]

De wijsgerige antropologie is dus naar haar veld van onderzoek te omschrijven als
totaliteitswetenschap van de mens naar zijn tijdelijk bestaan.

VIl Noch de ziel, noch het lichaam kunnen op het Schriftuurlijk standpunt van de
wijsbegeerte der wetsidee als deel van de menselijke natuur worden gekarakteriseerd. De
opvatting van de mens als individuele eenheid van ziel en lichaam wordt op dit standpunt
evenzeer afgewezen, omdat zij, uitgaande van het polair dualisme in de conceptie van de
menselijke tijdelijke existentie, dit dualisme op formele wijze tracht te boven te komen,
zonder een wezenlijke eenheid boven ziel en lichaam te kunnen aantonen.

IX Naar de Schriftuurlijk bepaalde antropologische grondidee van de wijsbegeerte der
wetsidee is in de menselijk ziel het totale menselijk bestaan in geestelijke eenheid
geconcentreerd, terwijl in het lichaam ditzelfde totale menselijk bestaan door de tijd

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

prismatisch is gebroken in verscheidenheid van functies en individualiteitsstructuren. De ziel
is de “innerlijke mens” in paulinische zin, gelijk in het “lichaam” de uitwendige openbaring
van de mens (“de uitwendige mens”) is te zien. De “uitwendige mens” is niets zonder de
“inwendige”, maar de laatste kan, juist omdat hij de kosmische tijd te boven gaat, niet aan de
tijdelijke, d.i. de lichamelijke dood onderworpen zijn. [oude nummering = mP228]

Wat nu het lichamelijk bestaan van de mens aangaat, dit is ongetwijfeld slechts bij
toepassing van de theorie van de individualiteitsstructuren en haar enkaptische vervlechtingen
op bevredigende wijze wetenschappelijk te onderzoeken.

Dat het menselijk van eenvoudige structuur zou zijn, in deze zin, dat het slechts een
enkel structuurtype zou vertonen, is een opvatting, die door de ervaringsgegeven en de gehele
opbouw van de tijdelijke werkelijkheid weersproken wordt. [mP024 = mP229]

Wij staan hier veeleer voor een maximaal gecompliceerd stelsel van enkaptische
structuurvervlechtingen, waarin de opeenvolgende individualiteitsstructuren haar
soevereiniteit in eigen kring tegenover elkaar behouden. Het type van deze vervlechtingen is
dat van de eenzijdige fundering; dit wil zeggen: iedere in tijdsorde latere structuur rust op de
vroegere en kan zich zonder deze niet realiseren.

Het valt hierbij in het oog, dat de binding van de lagere structuren in de hoogste ten
gevolge moet hebben, dat naarmate de laatste zich vrijer kan actualiseren, de vroegere in het
enkaptisch structuurgeheel in een meer latente toestand zullen terugtreden, en dat zij zich
daarentegen in haar interne eigenaard te duidelijker zullen manifesteren, naarmate de hoogste
structuur tijdelijk in haar leidende rol terugtreedt.

Deze stand van zaken is uit zovele empirische gegevens bekend, dat het nauwelijks
nodig is hem door voorbeelden te illustreren. Men denke slechts enerzijds aan een tijdelijke
overheersing van de instinctieve gevoelsaandriften over alle redelijke overleggingen,
anderzijds aan het volstrekte terugtreden van de instinctieve levensdriften bij een sterke
concentratie van de bewuste ken- en wilsacten.

Hoe is nu het enkaptisch structuurgeheel van het menselijk lichaam opgebouwd?

Wanneer dit lichaam inderdaad een enkaptisch en niet een enkelvoudig gestructureerd
geheel is, dan kunnen de lagere structuren ook slechts in haar binding in de hoogste aan de
intrinsieke eenheid van het menselijk lichaam deel hebben. De lagere structuren worden
daardoor weliswaar geen delen van de hoogste, zij zijn immers slechts delen van het
enkaptisch geheel. Maar alleen in de binding [mP025] van alle lagere in de hoogste structuur
bouwt zich het structuurgeheel op. Naar haar interne soevereiniteit in eigen kring, d.w.z.
buiten de enkapsis beschouwd, zijn de lagere structuren geen eigenlijke deelstructuren, maar
slechts noodzakelijke substraten voor de hoogste lichaamstructuur.

Gelijk steeds bij de enkapsis van radicaal verschillende structuren het geval is, is ook
in het enkaptisch geheel van het menselijk lichaam de vorm het knooppunt van alle
structuurvervlechtingen. Deze vorm is hier niet - gelijk bv. bij een kunstwerk - een objectieve
cultuurvorm, maar de natuurgestalte, waaronder zich de mens naar zijn tijdelijk lichamelijk
bestaan vertoont.

Hieruit vloeit reeds voort, dat het principieel onmogelijk is, de verschillende
lichaamsstructuren zuiver morfologisch van elkaar te onderscheiden en dat het evenzeer
onmogelijk zal zijn bepaalde organen in hun morfologisch geheel exclusief bij een van de
structuren in te delen. De morfologische onderdelen van het menselijk lichaam vertonen
hetzelfde enkaptisch karakter als dit laatste in zijn geheel. De verschillende structuren kunnen
slechts naar een intern typisch criterium worden onderscheiden.

De primaire en tegelijk laagste structuur is ongetwijfeld van typisch fysisch-chemische
kwalificatie; zij bestaat uit atoomverbindingen, die als zodanig, d.w.z. buiten de eigenlijke
enkapsis, nog geen lichaamsstructuur kunnen worden genoemd, doch alleen in hun

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

enkaptische binding in de volgende structuren binnen de fysische lichaamsvorm.® Deze
structuur, die het substraat voor alle volgende levert, maakt zich in het ontbindingsproces van
de lichamelijke dood vrij uit haar enkaptische morfologische binding. Dit betekent echter
tegelijk haar einde als lichaamsstructuur.

De tweede individualiteitsstructuur is van typisch biotische kwalificatie. [MP026] Zij
beheerst in interne soevereiniteit in eigen kring de vegetatieve lichaamsprocessen, voor zover
deze buiten de typische leiding van de gevoelsfunctie en van de latere (normatieve) functies
vallen. Eerst in deze structuur doen de levende cellen en andere biotisch gekwalificeerde
verbindingen haar intrede. Zij levert het vegetatief substraat voor de beide latere structuren:
zij beheerst het zgn. vegetatieve zenuwstelsel met de spierweefsels en klieren, voor zover
deze door dit stelsel worden geinnerveerd (de zgn. gladde spieren van oog, haren, bronchién,
ingewanden en de dwarsgestreepte van het hart).

Ook deze tweede structuur is buiten de enkapsis in haar interne sfeer nog niet als
menselijke lichaamsstructuur te vatten. Maar zij fungeert, evenals de eerste, in een nieuwe
enkaptische binding binnen een derde structuur, die typisch psychisch is gekwalificeerd door
de zinnelijke gevoelsfunctie. Deze derde structuur beheerst in interne soevereiniteit in eigen
kring die functies van het sensibele en motorische zenuwstelsel, in het bijzonder van de
hersenen (de zintuighersenen), het ruggenmerg, en het klierenstelsel (ook het endocriene), die
in haar typische gerichtheid door de subjectieve zinnelijke gevoelsfunctie binnen zekere
grenzen buiten beheersing door de menselijke wilsacten vallen.

Zij fungeert op haar beurt met de beide vroegere weer enkaptisch in een vierde
structuur, die ik de structuur van de menselijke acten of actstructuur van het lichaam zou
willen noemen. Onder “acten” (gedifferentieerd naar de grondrichtingen van kennen, zich
verbeelden, willen) versta ik die van de menselijke ziel uitgaande, maar binnen de enkaptische
lichaamsstructuur fungerende verrichtingen waarbij de mens zich onder leiding van
normatieve gezichtspunten intentioneel (bedoelend) op [mP027] standen van zaken in de
tijdelijke werkelijkheid, resp. in zijn verbeeldingswereld, richt en zich die intentionele of
bedoelde standen van zaken innerlijk eigen maakt door betrekking op zijn ikheid. In het
intentionele karakter van de “acten” schuilt haar “innerlijkheid”. Eerst de handeling
verwerkelijkt de intentie van de act, waarbij kenact, verbeeldingsact en wilsact in het
gemotiveerd proces van de besluitvorming vervlochten zijn en het besluit in de daad wordt
omgezet. Daarbij wordt de nog bloot intentionele subject-objectrelatie, die alleen innerlijk in
de act bestaan heeft, door een oorzakelijke ingreep van de handeling in de “buitenwereld”
geactualiseerd. De handeling heeft een externe causaliteit. [mP028] [inlas begin]

De hier verdedigde opvatting van de menselijke acten is principieel verschillend van
die, welke sinds Franz Brentano in de moderne zgn. “actpsychologie” en in de moderne
fenomenologie wordt verdedigd.

Want hier worden de “acten” wel in haar principieel intentioneel karakter gevat, maar
zij worden tegelijk tot “onlichamelijke” verrichtingen van de “ziel”, resp. van de “geest” in de
zin van een bloot in zijn acten levend “persoonscentrum” (Scheler), resp. van een “absoluut”
(van alle lichamelijkheid onafhankelijk) bewustzijn (Edmund Husserl) geproclameerd.

Het is nu typerend, dat men in de “intentionele gegenstandsrelatie” de garantie meent
te vinden voor het zuiver “geestelijk karakter van alle acten. Zo schrijft Max Scheler in een
van zijn laatste geschriften: “Stellen wir an der Spitze des Geistbegriffes eine besondere

6 Deze binding laat zich chemisch het best onderzoeken aan de lichaamssappen. Zo bevat bv. het
maagzuur zowel anorganische als organische bestanddelen, de eerste zijn hoofdzakelijk zoutzuren, de tweede
hoofdzakelijk fermenten. Het bij de voedselopname eerst afgezonderde vrije zoutzuur wordt door de
eiwitlichaampjes van het voedsel onder vorming van acidalbuminaat vegetatief in de maag gebonden. Dit
gebonden zoutzuur geeft niet de zgn. Glinzburgse kleurreactie van het vrije zoutzuur.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

Wissensfunktion, eine Art Wissen, die nur er geben kann, dann ist die Grundbestimmung
eines “geistigen” Wesens seine existentielle Entbundenkeit, Freiheit, Ablosbarkeit - oder doch
die seines Daseinszentrums — vom Banne, vom Drucke, von der Abhéangigkeit vom
Organischen, vom “Leben” und von allem, was zum “Leben” gehdrt, also auch von seiner
triebhaften Intelligenz. Ein solches “geistiges” Wesen ist nicht mehr [mP029] [vervolg inlas]
trieb- und umweltgebunden, sondern “umweltfrei”, und, wie wir es nennen wollen, weltoffen.
Ein solches Wesen hat “Welt”. Es vermag die ursprunglich auch ihm gegebenen
“Widerstands-", und Reaktionszentren seiner Umwelt, in die das Tier ekstatisch aufgeht, zu
“Gegenstanden” zu erheben, vermag das Sosein dieser “Gegenstande” prinzipiell selbst zu
erfassen, ohne die Beschrankung, die diese Gegenstandswelt oder ihre Gegebenheit durch das
vitale Triebsystem und die ihm vorgelagerten Sinnesfunktionen und Sinnesorgane erfahrt.”’

Zo wordt dus de act benaderd vanuit de (ten onrechte met de gnoseologische subject-
objectrelatie vereenzelvigde) theoretische gegenstandsrelatie met haar theoretische tegenover
elkaar plaatsing van de logische functie van de kenact en de voor-logische aspecten van de
velden van onderzoek. De theoretische abstractie, welke in deze gegenstandsrelatie verricht
wordt, wordt op metafysische wijze tot een wezenlijke onafhankelijkheid van de kenact van
alle biotische en psychische functies omgeduid. De “zuiver-geestelijke” acten worden dan op
een “geestelijk” centrum betrokken, dat Scheler - in scherpe tegenstelling tot de volgens hem
aan de psychisch vitale sfeergebonden ikheid - “persoon’” noemt, maar dat zelf niet anders is
dan “een monarchale ordening van de acten”. En zo ontstaat het metafysisch “geestbegrip”
van Scheler. Hij verwerpt de opvatting van de geestelijke persoonlijkheid als ““substantie”. De
substantiéle opvatting van de menselijke geest berust volgens hem op een volkomen
ongerechtvaardigde toepassing van de uitwendige dingcategorie of in haar oudere vorm van
de metafysische vorm-materiecategorieén op de verhouding van lichaam en ziel.

Beide toepassingen van kosmologische categorieén - en dat zijn bij Scheler
categorieén die alleen op de vadr-logische aspecten van de werkelijkheid betrekking hebben -
op het centrale zijn van de mensen zijn onhoudbaar. De geestelijke persoonlijkheid [mP030]
[vervolg inlas] van de mensen is geen “substantie”, maar slechts een “monarchische
Anordnung von Akten, unter denen je einer die Fiihrung und Leitung besitzt”.8

In het tegenwoordig verband interesseert ons alleen de wijze, waarop uit de
theoretische gegenstandsrelatie tot het puur “geestelijk’ karakter van alle menselijke acten
besloten wordt. Zij berust op een typische miskenning van de structuur van de theoretische
kenact onder invloed van het uitgangspunt dat men voor zijn wijsgerig denken gekozen heeft.
Hier lag een valstrik, die reeds vanaf het Griekse denken de antropologie heeft gevangen
genomen en haar telkens weer verleidde tot de verzelfstandiging van een ziels- of geestbegrip,
dat in wezen uit een theoretische abstractie gewonnen was. Waar dit punt voor de wijsgerige
leer van de mens van zo fundamenteel belang is, mogen wij niet rusten, voor wij deze valstrik
volledig hebben blootgelegd.

Reeds in onze transcendentale kritiek van het wijsgerig denken hebben wij omstandig
aangetoond, dat de gegenstandsrelatie alleen aan de theoretische denkhouding eigen is en dat
zij principieel dient te worden onderscheiden van de subject-objectrelatie, die aan de naieve of
niet-wetenschappelijke denkhouding even vertrouwd is als de gegenstandsrelatie haar vreemd
is.

Reeds om deze reden mag een leer van de menselijke acten niet op de intentionele
theoretische gegenstandsrelatie worden gebouwd. Want men zal toch wel moeten toegeven,
dat niet alle menselijke acten van theoretisch karakter zijn. [mP031] [vervolg inlas]

Maar ook als wij de theoretische denkact zelf beschouwen, moeten wij bedenken dat
deze act als zodanig geen theoretische abstractie kan zijn. Niet de denkact staat in

7 Die Stellung des Menschen im Kosmos S.48.
8 ta.p. S.75

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

gegenstandsrelatie tot de niet-logische aspecten van de werkelijkheid, maar de
gegenstandsrelatie bestaat zelf slechts binnen de structuur van de werkelijke act, die als
zodanig alle aspecten van de werkelijkheid zonder onderscheid omsluit. Zij is slechts mogelijk
binnen deze structuur, die in de continue tijdsamenhang van de aspecten is besloten. Daarom
is het zo foutief de theoretische denkact te vereenzelvigen met haar logisch aspect. Er bestaat
geen zuiver logische denkact; het op zichzelf bestaan van een zuiver-logisch denksubject is
structureel onmogelijk, en om dezelfde reden het op zichzelf bestaan van een “gegenstand”.
De “gegenstandsrelatie” in de theoretische denkact is slechts intentioneel, zij berust op een
bedoelde abstractie van de werkelijke samenhang tussen het logische en het niet logische, om
daardoor de werkelijkheid theoretisch te kunnen uiteenstellen en zijn aspecten in begrip te
vatten. En deze intentionele relatie mag op generlei wijze in een metafysische tegenstelling
van “act” en “levenswerkelijkheid”, of van “geest” en psychisch-fysisch “lichaam” worden
omgeduid.

Wij hebben ons principieel tegenover deze “zuiver-geestelijke” opvatting van de
menselijke acten gesteld, door aan deze laatste in de vierde of hoogste lichaamsstructuur haar
plaats aan te wijzen. [einde inlas]

Het staat vast, dat in deze vierde lichaamsstructuur, waarin de menselijke acten
fungeren, de zgn. associatieve delen in het oppervlak van de grote hersenen een essentiéle rol
spelen en dat dit hersengedeelte in het individuele leven later tot ontwikkeling komt dan de
zintuigcentra. De laatste verwerken de prikkels van de “buitenwereld”, die door de zgn.
projectiebanen van de centripetale zenuwcellen worden aangevoerd en langs de zgn. efferente
banen afstromen.

De projectiebaan heeft dikke mergvezelen en begeeft zich hoofdzakelijk, maar niet
uitsluitend, naar de zintuighersenen. De andere (associatieve gedeelten) van de hersenschors
nemen ze slechts zeer spaarzaam op. Door bemiddeling van de zintuigcentra komt de directe
gewaarwording van de zintuigelijke indrukken tot stand; de vrije combinaties in het hoger
geheel van een act kunnen slechts door bemiddeling van de associatieve hersengedeelten met
hun associatievezels tot stand komen, die niet direct met zenuwvezelen uit de zintuigen in
verband staan.

De associatievezels zijn die zenuwbanen, die de verschillende centra in de schors van
de grote hersenen van een [mP032] zelfde hemisfeer met elkaar verbinden.

Het is intussen weer typerend voor de enkaptische opbouw van het lichaam, dat de in
de moderne fysiologie door Flechsig beproefde morfologische scheiding van de schors van de
grote hersenen in een projectief zintuigelijk en een associatief hoger of “geestelijk” gedeelte
zich in detail niet laat doorvoeren. Ook in de associatieve gedeelten ontbreken de
projectiebanen van de zintuigcentra niet geheel. Men kan slechts dit zeggen, dat hun aantal
hier verdwijnend Kklein is in verhouding tot dat in de zintuigelijke gedeelten; voorts, dat bij de
mens het overwegend associatieve gedeelte van de hersenen veel groter is dan het
zintuigelijke en dat een groot gedeelte daarvan bij lokale aandoening geen zintuigelijke
symptomen geeft.

Zijn het nu eigenlijk de associatieve hersenen, die in het menselijk lichaam kennen,
oordelen, zich verbeelden, willen? Die onderstelling ware natuurlijk ongerijmd. Alle acten
gaan uit van het ondeelbare centrum van het menselijk bestaan, van de geest, of de ziel in haar
religieuze eenheid, waarin de menselijke ikheid zetelt. Alle acten zijn “ich-bezogen”. Maar
evenzeer moet worden bedacht, dat de menselijke ziel slechts het geestelijk centrum van de
acten is, ° de geestelijke bron van de acten, die als zodanig de tijdelijke orde met haar

9 Dit is uiteraard geen concessie aan de moderne “psychologische” opvatting van de ziel als actcentrum.
Want in deze opvatting vervluchtigt de menselijke ziel tot een tijdelijk betrekkingspunt, dat slechts in de acten
zelf bestaan zou hebben.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

differentiatie van aspecten en individualiteitsstructuren te boven gaat. De acten zelf echter
fungeren juist in de tijdelijke werkelijkheidsorde, zij hebben verschillende modaliteiten in de
verschillende aspecten, zij hebben daarin verschillende modale subjectfuncties en zij kunnen
in deze tijdelijke differentiatie zich slechts in het lichamelijk bestaan afspelen. [mP033]

Het is de volle mens en niet slechts zijn “ziel”, die denkt, wil, zich verbeeldt of
oordeelt.

Hierbij nu spelen de associatiebanen van de grote hersenen een noodzakelijke rol. Alle
combinatorische processen in het menselijk bewustzijn onderstellen de verbinding van
indrukken, die langs de meest verschillende wegen door het centrale zenuwstelsel worden
opgenomen. En het zijn juist de associatiebanen, die door de hersenfysiologie als de
anatomische basis voor deze synthetische processen zijn ontdekt.

Zo zijn bij de mens bv. het zintuigelijk zgn. psycho-optische centrum, waarin de
gezichtsindrukken en het psycho-akoestische centrum, waarin de gehoorindrukken verwerkt
worden, samengesteld uit twee ruimtelijk gescheiden regionen van de grote hersenschors, het
optische, resp. akoestische waarnemingsveld en het optische, resp. akoestische
herinneringsveld of sensorisch centrum. In de waarnemingsvelden worden de optische, resp.
akoestische prikkels, die door de projectiebanen worden aangevoerd, in psychische (gevoels-)
gewaarwordingen geactualiseerd. In de herinneringsvelden of sensorische centra worden de
herinneringsbeelden van deze gewaarwordingen, welke laatste haar door de
waarnemingsvelden worden toegevoerd, en principieel van de eerste verschillen, psychisch
gefixeerd. Beide velden zijn nu door associatiebanen in de grote hersenschors verbonden.
Wordt bv. het zinnelijk beeld van een ding, dat wij vroeger reeds gezien hebben, naar het
optische waarnemingsveld gevoerd, dan wordt tegelijk met de zinnelijke gewaarwording in
het optische herinneringsveld het daar vroeger gefixeerde herinneringsbeeld wakker geroepen
en met behulp daarvan herkennen wij het ding.'° [mP034]

Anderzijds kunnen wij ook zonder gelijktijdige optische prikkeling het
herinneringsbeeld van een vroeger gezien ding wakker roepen en kunnen wij ons met behulp
daarvan het ding voorstellen.

Nu grijpen bij de kenact, en in onverbrekelijke samenhang daarmee ook bij de andere
actrichtingen in de associatiebanen en de sensorische centra ingewikkelde en nog weinig
bekende combinerende processen plaats, die voor de functie van de grote hersenen
karakteristiek zijn. De door de projectiebanen individueel naar de zgn. regio calcarina (boven
de kleine hersenen in het achterhoofd gelegerd) geleide prikkels dienen hierbij als materiaal
(of stimulans?) voor de opbouw van gezichts- resp. geluidsbeelden, waarin de afzonderlijke
gewaarwordingsmomenten in een geheel zijn gevat, dat in intentionele betrekking staat tot de
optisch- (resp. akoestisch-) zinnelijke objectfunctie van de waargenomen dingen of
gebeurtenissen. Evenzo spelen de associatiebanen en sensorische centra een essentiéle rol bij
de logische begripsvorming in haar intentionele betrokkenheid op de logische objectfunctie
van de ervaren dingen of gebeurtenissen. Hetzelfde valt te zeggen van de linguistische,
esthetische e.a. aspecten van de kenact. Steeds vertoont de act een totaliteitsstructuur, die zich
fysiologisch uitdrukt in het biotische aspect van de in de act voltrokken associatieve
hersenprocessen. En de kenact is intentioneel gericht op een gegeven, dat zelf
totaliteitsstructuur bezit en niet eerst het product is van een bewustzijnssynthese.

10 Vgl. Landois’ Lehrbuch der Physiologie des Menschen bearb. von dr. R. Rosemann (1923) S.734 vlg.,
wiens voorstelling van een “deponering” van de herinneringsbeelden inderdaad primitief-materialistisch is. Men
bedenke, dat naar onze opvatting het optisch waarnemings- en herinneringsveld een enkaptisch karakter dragen
en dat zij dus niet slechts in de fysische en vegetatieve, maar evenzeer in de psychische en in de actstructuur van
het menselijk lichaam werkzaam zijn. Een “materialistische™ interpretatie van onze opvatting is daardoor vanzelf
uitgesloten.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

Bij totale vernietiging van het sensorisch gezichtscentrum treedt de zgn.
“zieleblindheid” op: men kan niets meer op het gezicht herkennen. Bij een bepaalde
belediging van de achterhoofdskwab van de grote [mP035] hersenen treedt zgn.
“woordblindheid” (alexie) op. De lettertekens worden nog wel gezien, maar de geschreven of
gedrukte woorden kunnen niet meer in hun taalkundige zin worden gevat. Bij belediging van
het sensorisch spraakcentrum of Wernickes centrum (gelegen binnen het sensorisch
gehoorveld in de slaapkwab) treden spraakstoringen (zgn. sensorische afasie) op. Dit is een
vorm van “zieledoofheid”, waarbij de woorden wel gehoord worden, maar voor de patiént
geen zin hebben. Het schorsveld voor de muzikale “herinneringsbeelden” ligt meer naar
voren. Bij verstoring van dit sensorisch centrum ontstaat zgn. muziekdoofheid (amusie). Bij
belediging van het motorisch (Brocaanse) spraakcentrum ontstaat “motorische afasie”: d.w.z.
de woorden worden wel in hun zin verstaan, maar zij kunnen niet meer gesproken worden,
omdat de spraakspieren niet meer van de hersenen uit geleid worden.

Betekent dit alles nu, dat de menselijke acten in de grote hersenen kunnen worden
gelokaliseerd?

Na het fiasco van Galls fantastische lokalisatietheorie!! heeft in de jongste tijd vooral
P. Fleschig in zijn bekende leer in zake de associatiecentra deze opvatting verdedigd.'? Hij
onderscheidt in de grote hersenschors van de mens vijf en veertig gescheiden velden. Deze
velden ordenen zich in drie groepen: 1° primordiale gebieden, die bij de geboorte reeds haar
mergomhulling bezitten; 2° intermediaire gebieden, die in de eerste zes weken na de geboorte
zich met merg omhullen en 3° terminale gebieden, bij welke de ommerging later (van de
tweede levensmaand af) begint en + vier maanden na de rechttijdige geboorte in de grovere
vaten is afgesloten.

De primordiale gebieden dekken zich met de verschillende zintuigelijke sferen; zij zijn
gekarakteriseerd door een rijke voorziening met projectievezels, die de zintuigelijke of
afferente geleidingsbanen vormen. Fleschig noemt ze daarom [mP036] projectiecentra en
lokaliseert daarin de primaire zinnelijke indrukken en bewegingsmechanismen. De terminale
gebieden daarentegen bezitten weinig of in het geheel geen projectiebanen; zij zijn echter
door talrijke associatievezels met de projectiecentra verbonden. Fleschig noemt ze daarom
associatiecentra en lokaliseert daarin de hogere “geestelijke” verrichtingen van de hersenen,
als samenvatting van de functies van de zintuigelijke centra tot hogere eenheden (cogitatie- of
denkorganen). Hij onderscheidt een temporaal (in de slaapkwab gelegen), een parietaal en een
frontaal (in de voorhoofdschors van de grote hersenen gelegen) associatiecentrum. Bij
verstoring van de associatiecentra in de beide hersenhalfronden treden steeds
intelligentiedefecten op. Directe zintuigelijke verbindingen tussen tast- en gezichtssfeer,
gezichts- en gehoorsfeer, reuk- en gehoorsfeer enz. zijn niet voorhanden; de verbindingen
tussen deze zintuigsferen worden steeds zijdelings en wel door de associatiecentra bemiddeld.

In overeenstemming met Fleschigs theorie in zake het frontaal associatieveld is de
reeds vroeger uitgesproken opvatting van een reeks fysiologen (Hitzig, Goltz e.a.), dat de
voorhoofdshersenen een orgaan voor hogere “geestelijke” activiteit (abstract denken, maar
ook voor normatieve wilswerkzaamheid) zouden zijn. Verworven of aangeboren defecten van
de voorhoofdschors bewerken zwakte van de intelligentie en idiotisme zonder dat daarbij
storingen in de functie van de bewegings- en gevoelszenuwen optreden.

1 Franz Josef Gall (11829) onderscheidde in zijn frenologie (leer van de zinnen) niet minder dan 36

“zinnen” of vermogens, w.o0. bv. het poétisch, het mathematisch talent, de kinderliefde, de godsvrucht, de
eigendomsdrift, de “metafysische zin” enz. enz., waarvan de sterker ontwikkelde aan bepaalde verhogingen van
het schedeldek zouden beantwoorden.

L2 Gehirn und Seele (Leipzig 1896). Die Lokalisation der geistigen Vorgange (Leipzig 1896).

Anatomie des menschlichen Gehirns und Riickenmarks auf myelogenetischer Grundlage (Leipzig 1920).

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

Intussen worden zowel Fleschigs theorie in zake de associatiecentra in het algemeen
als de [mP037] hypothese in zake de bijzondere betekenis van de voorhoofdshersenen voor de
hogere “geestelijke” verrichtingen (de “acten” in onze zin) door andere fysiologen als Munk
en v. Monokow bestreden.

Nu is het bij het debat over de vraag of de acten zich in bepaalde schorsvelden van de
grote hersenen laten lokaliseren, allereerst nodig, dat men zich behoorlijk rekenschap geve
van hetgeen men met zulk een lokalisatie eigenlijk bedoelt. VVan een lokalisatie kan slechts
sprake zijn onder ruimtelijke verhoudingen. Nu weten wij uit de algemene theorie van de
wetskringen, dat van “ruimte” in oorspronkelijke zin slechts in het ruimte-aspect kan worden
gesproken, dat door de geometrie wordt onderzocht, en dat als zodanig niet “zinnelijk
materieel” is. In alle latere aspecten komt de ruimte slechts in analogische zin onder
kwalificatie door de desbetreffende modale zinkern voor. De fysiologie nu kan, waar zij de
schorsvelden van de grote hersenen naar hun levensverrichtingen onderzoekt, zich slechts aan
de objectieve zinnelijke gewaarwordingsruimte oriénteren, wanneer zij deze velden allereerst
anatomisch in hun objectief zinnelijke verschijningsvorm poogt te fixeren. Deze objectieve
gewaarwordingsruimte is een objectieve ruimte-analogie in de structuur [mP039] van het
psychisch aspect, waarvan de zinkern wij in het gevoel vinden. Zij valt als zodanig noch
samen met de fysische ruimte, welke door de fysica, noch met de levensruimte, welke door de
biologie wordt onderzocht. Men kan slechts dit zeggen, dat zowel de fysisch-chemisch
gekwalificeerde processen als de typische levensprocessen zich voor onze subjectieve
zinnelijke waarneming objectiveren in de zinnelijke gewaarwordingsruimte; zij hebben dus
ook een objectief-zinnelijke functie daarin.

Voor zover men dus de hersenen naar hun zinnelijk waarneembare vorm (d.i. naar hun
objectief zinnelijke gestalte) onderzoekt, moet men onweersprekelijk vaststellen, dat zij in
deze objectieve gewaarwordingsruimte fungeren. Maar dan valt ook hetzelfde te zeggen van
de menselijke “acten” als werkelijke (en niet kennistheoretisch of fenomenologisch
geabstraheerde) verrichtingen van de menselijke geest in de enkaptische lichaamsstructuur.
Want althans de fysische en fysiologische aspecten van de acten laten zich in de zinnelijke
gewaarwordingsruimte objectiveren en ook in deze aspecten moet zich de actstructuur als
totaliteitsstructuur uitdrukken. Slechts naar haar objectief zinnelijk aspect kunnen de acten in
de zinnelijke gewaarwordingsruimte fungeren en dus daarin worden gelokaliseerd. Naar haar
overige aspecten fungeren zij natuurlijk niet in deze ruimte, evenmin als de hersenen en hun
schorsvelden zelf naar hun niet-zinnelijke aspecten.

Daarmee is natuurlijk nog niets uitgemaakt over een mogelijke lokalisatie van de acten
in de hersenen. Men moet echter de hersenfysiologie niet aanstonds van “materialisme”
beschuldigen, wanneer zij de vraag naar zulk een mogelijke “lokalisatie” van de acten
opwerpt.:® Het is veeleer het vooroordeel, dat slechts “materie” ruimtelijk en alle
ruimtelijkheid “materieel” zou zijn, dat hier de gehele probleemstelling vertroebelt. Geen
enkel ding en geen enkele gebeurtenis of werkzaamheid is naar zijn (haar) volle omvang in de
zinnelijke gewaarwordingsruimte. Wanneer echter de menselijke “acten” geen objectief
zinnelijke, in de objectieve gezichts-, tast- en gehoorruimte, fungerende zijde hadden, zouden
zij voor ieder experimenteel fysiologisch en psychologisch onderzoek principieel gesloten

13 [mP038] [inlas begin] Er zijn onder de fysiologen, die dit probleem weer ernstig onderzoeken,
verschillenden, die het materialistisch uitgangspunt volstrekt afwijzen. Zo heeft bv. de leider van het Berlijnse
instituut voor hersenonderzoek dr. Oskar VVogt, een van de ijverigste voorstanders van de lokalisatiegedachte,
zich scherp uitgelaten tegen de opvatting als zouden de psychische en na-psychische functies te herleiden zijn tot
fysische hersenprocessen. Wie de menselijke “ziel” in de hersenen zoekt, gelijkt volgens hem op een mens, die
een klavier uit elkaar haalt om de muziek te vinden. Vgl. Artur Neuberg “Urentwicklung ” des Menschen (1928)
S. 204. [einde inlas]

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

zijn. Maar dan zouden zij ook geheel buiten het kader van de tijdelijke werkelijkheid en
daarmee buiten het domein van de wetenschap vallen. [mP040]

Het is nu met het aldus gepreciseerde lokalisatieprobleem zo gesteld, dat alleen de
afzonderlijke zinnelijke gewaarwordingsprikkels, gelijk die door de projectiebanen naar de
waarnemingscentra worden gevoerd, alsmede de motorische momenten die door de
bewegingszenuwen geleid worden, zich in strenge zin in bepaalde delen van de hersenen laten
lokaliseren.

Bij belediging van de geleidende zenuwbanen of van die schorsdelen, die rechtstreeks
daarmee samenhangen, vallen bepaalde waarnemings- of bewegingsmomenten uit,
verschillend naar gelang van het vernietigde hersendeel. De delen, die de prikkels geleiden of
direct ontvangen, gedragen zich bij plaatselijke belediging, naar de tekenende uitdrukking van
prof. H.J. Jordan, als een schrijfmachine, waarvan enkele toetsen defect zijn.*

Geheel anders is het echter gesteld met de voor de grote hersenen karakteristieke
functies bij de verbinding van de afzonderlijke indrukken in een zinnelijk totaalbeeld of
voorstelling en in het bijzonder en a fortiori bij de menselijke acten. Hier kunnen de
verrichtingen van de schors zich bij plaatselijke kwetsuur niet als een schrijfmachine
gedragen. Dergelijke processen berusten op een algemene samenwerking en wisselwerking
van talrijke hersencellen, die zich waarschijnlijk telkens over een gehele hemisfeer uitstrekt. ™
Zo kan bv. zeker niet van een bepaald begripscentrum in de voorhoofdschors gesproken
worden. Wel kan men zeggen, dat bepaalde actfuncties aan bepaalde schorsvelden meer
gebonden zijn dan aan andere, maar deze lokalisatie is slechts betrekkelijk.

Bij vernietiging van het sensorisch gehoor- of gezichtscentrum bv. nemen geleidelijk
naburige hersendelen de functie van dit centrum hoe langer hoe beter over. Hier heeft geen
regeneratie plaats. Het eigenlijk centrum verricht de functie beter dan de naburige delen en
een dichter bij dit centrum gelegen deel beter dan [mP041] een meer verwijderd deel. Zolang
het herstelproces bij de patiént niet voltooid is, is de opbouw van de gezichts- en
klankbeelden niet ongaaf, gelijk bij het uitvallen van bepaalde prikkel- of
bewegingselementen, maar primitief in structurele zin (Jordan). De relativiteit van de
lokalisatie blijkt ook uit het feit, dat de schade, die door plaatselijke weefselvernietiging
ontstaat, zich niet tot één functie van de grote hersenen beperkt. Gelijk K. Goldstein®®
opmerkt, zijn daardoor altijd alle verrichtingen van de schors meer of minder veranderd.

In dezelfde relatieve zin heeft men de “lokalisatie” van de denkacten (en wilsacten?) in
de voorhoofdskwab (het zgn. “psychencephalon”) te verstaan. Gezwellen, die in dit gedeelte
optreden, veroorzaken inderdaad zware storingen in het actleven. Maar bij verwijdering van
een of beide voorhoofdskwabben met de daarin ontwikkelde gezwellen, treedt in de regel
volledig herstel op, zij het al dat soms het vermogen tot meer ingewikkelde denkprocessen
bemoeilijkt blijkt te zijn.

Intussen staat vast, dat alle menselijke acten aan de functie van de associatieve delen
van de grote hersenschors als geheel gebonden zijn. Bij het verrichten van iedere act zijn deze
delen in elk geval noodzakelijk “in actu”, al is onze kennis van de desbetreffende
hersenprocessen in hun fysiologisch aspect nog uiterst gebrekkig.

Zo dringt zich de vraag op, of de associatieve hersenen als zodanig in de actstructuur
van het menselijk lichaam thuis behoren. Bij de overweging van deze vraag moeten wij onze
vroegere principiéle opmerking over de enkapsisfiguur bij onze lezers in herinnering brengen:
als morfologisch geheel is geen enkel orgaan van het menselijk lichaam [mP042] exclusief bij
een van de structuren in te delen. De organen vertonen alle zonder onderscheid de enkaptische

14 Zie H.J. Jordan Allgemeine vergleichende Physiologie (Berlin 1929).
15 Zie H.J. Jordan, Enc. Handb. v.h. moderne denken, 2¢ dr. 1942, blz. 418.
16 Die lokalisation in der Groszhirnrinde. Bethes Handbuch der normalen und pathologischen

Physsiologie (Berlin 1927 Bnd. 10 p. 600).

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

opbouw van het menselijk lichaam als structuurgeheel. Want juist de natuurlijke vorm is hier
het knooppunt van de structuurvervlechtingen. Dit geldt dus ook voor de associatieve
hersenen. De ganglioncellen (d.z. de cellen van de zenuwknopen) van de grote hersenen zijn
primair van biotisch gekwalificeerde structuur. Zij fungeren echter enkaptisch in de derde en
de vierde lichaamsstructuur.

Ook bij de hoger ontwikkelde dieren ontbreken de associatieve hersenbanen niet, al
staat hun aantal in verhouding tot de zintuigelijke projectiebanen verre achter bij dat van de
associatiebanen in de menselijke grote hersenschors.

Bij het dier kan echter van een wezenlijke actstructuur niet gesproken worden, omdat
het geen subject is in de normatieve aspecten van de werkelijkheid en bovenal, omdat het
geen geestelijk actcentrum heeft. De associatieve hersenprocessen blijven hier principieel in
een psychisch gekwalificeerde lichaamsstructuur besloten. Het dier heeft geen taal en geen
logisch begrip, geen cultuur, noch enige andere normatieve subjectfunctie. Wel kan men aan
de hoger ontwikkelde dieren een zekere zinnelijke “intelligentie” niet ontzeggen. Vooral W.
Kdohlers bekende proeven met chimpansees hebben onweersprekelijk aangetoond, dat dieren
op nieuwe situaties kunnen reageren naar een doelmatig plan, dat noch uit de instinctieve
consolidatie van de levensdriften van de soort, ndch uit zuivere gevoelsassociaties is te
verklaren. Chimpansees brengen kisten onder een hoog opgehangen vrucht om deze te
bereiken. Met een stok wordt een banaan, die niet direct kan worden bemachtigd, binnen het
bereik van het dier gebracht. Ja zelfs was bij een proef van Kéhler een chimpansee er in
geslaagd twee stukken riet in elkaar te zetten, toen één stuk niet voldoende bleek, om de
vrucht naar zich toe te halen. En dit geschiedt zonder “proberen”, mits het dier vrucht, kist en
stok kan zien. [mP044]

Het dier kan dus blijkbaar het dynamisch oorzakelijkheidsverband tussen een bewogen
stok en de begeerde vrucht in zinnelijk-dynamische verbeelding als doelmatig voor eigen
volgende werkzaamheid vatten. [mP043] [inlas begin] De dynamische verbeelding die hierbij
optreedt, is niet een zich verbeelden, zij is geen “act” in de zin van de menselijke
verbeeldingsact, want zij is niet van normatieve structuur en mist iedere betrekking op een
geestelijk centrum. Zij is een psychische functie, die men “zinnelijke intelligentie” kan
noemen, in zoverre zij een productieve verbeelding is, die in de zinnelijke voorstelling
vooruitgrijpt op een nieuw, nog niet doorleefd, feitencomplex. Zij is een gevoelsmatige
“prudentie” en een “providentie”, een bewust, “op het gevoel af” vooruitzien in een
doelmatig-oorzakelijke samenhang van twee gegeven dingen, zij is “list”, om de uitdrukking
van Max Scheler te gebruiken.’

Het onderscheid met de associatieve herinnering is duidelijk. De situatie, waarmee in
de dierlijke gedraging praktisch rekening moet worden gehouden is niet slechts nieuw in haar
soort, maar voor alles ook nieuw voor het individu. Zulk een gedraging heeft bovendien
plotseling plaats en wordt niet voorafgegaan door probeerpogingen.

Ook de “zinnelijke intelligentie” blijft echter een gevoelsfunctie in onontsloten zin: zij
beweegt zich binnen de enge grenzen van een slechts hoger gedifferentieerde psychische
lichaamsstructuur. Zij berust op gevoelsfantasie, die de oorzakelijk-doelmatige relatie tussen
twee dingen in zinnelijke verbeelding voor-voelt. Zij mist zelfs de zinnelijk gebonden
begripsvoorstelling van de causale relatie, zoals die in het voér-wetenschappelijk denken
wordt gevormd. [einde inlas].

Onderscheiding en kennis blijven bij het dier beperkt tot zijn levens- en gevoelsmilieu:
zij staan in dienst van de instinctieve levensdriften, ook voor zover zij zich uit de laatste niet

o Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928) S.41 ff. Scheler noemt deze intelligentie de vierde trap in
het psychisch leven, dat hij scherp van de “geestelijke acten” onderscheidt. De eerste trap van het psychisch
leven wordt dan gevormd door de extatische gevoelsdrang, die naar zijn mening reeds bij de plant aanwezig is;
de tweede trap door het instinct; de derde door de associatieve herinnering (mneme).

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

laten verklaren. Het instinct onderscheidt naar eenvoudige gevoelssignalen en heeft een
zekere doelmatige kennis van de situatie, maar het is aangeboren en behoort tot de structuur
van de stam of de soort, tot het stamtype van het dier. Kenmerkontleding, d.i. het wezen van
de logische analyse, ontbreekt zowel in de dierlijke intelligentie als in de instinctieve
onderscheiding ten enenmale. VVolgens Griinbaum is voor de kruisspin een zeker aantal
trillingen van de webdraden (48 per seconde) het signaal voor de aanwezigheid van een prooi
in het net. Maar zij kent de situatie “een prooi in het net” zo weinig door ontleding van
logische kenmerken, dat zij ook een stemvork van 48 trillingen per seconde aanvalt.'® Hieruit
blijkt duidelijk, dat deze instinctieve kennis van gevoelskarakter is en beperkt blijft tot het
onmiddellijke levensmilieu. [mP045] Toch heeft ook zij een typisch totaliteitskarakter en
onderscheidt zich principieel van de reflex op een afzonderlijke sensibele prikkel.

Voor zover dus de associatieve hersenen slechts bij zinnelijke bewustzijnsprocessen
van typisch psychische kwalificatie zijn betrokken, fungeren zij niet in de eigenlijke
actstructuur van het menselijk lichaam, doch in de derde of psychisch gekwalificeerde
structuur. Eerst in hun voor de menselijke hersenen karakteristieke functies nemen zij
inderdaad actstructuur aan.

Het is echter niet z9, dat alleen de associatieve hersenen in de acten werkzaam zouden
zijn. Het is veeleer het lichaam als enkaptisch geheel, waarin de associatieve hersenen slechts
een regulerende taak vervullen. Want slechts in het lichaam kunnen de hersenen in
actstructuur werkzaam zijn. Zo heeft de studie van de hormonen of intern afgescheiden
prikkelstoffen de grote betekenis van het zgn. endocriene klierenstelsel ook voor het actleven
aangetoond. Blijft bv. de schildklier bij de mens onontwikkeld, dan blijven ook de logische en
latere functies onontwikkeld en kan zelfs volledig idiotisme (cretinisme) het gevolg zijn.
Verder is gebleken, dat het endocriene stelsel een samenhangend geheel vormt en dat het weer
in het nauwste verband staat met het zgn. diencephalon (de tussenhersenen). Men moet dus
aan het gehele lichaam in de actstructuur, waarin de associatieve hersenen een regulerende
taak hebben, subjectfuncties in de logische en na-logische aspecten van de tijdelijke
werkelijkheid toekennen. De naieve ervaring doet zulks ook zonder bedenking. Zij spreekt
van het denken als “hersenarbeid”, zonder dat daarbij ook maar een spoor van materialistische
theorie meespreekt, en zij weet, dat in deze hersenarbeid het gehele lichaam betrokken is.
Slechts de wijsgerige opvatting van het menselijk lichaam als een materiéle substantie kan, zo
zij het materialistisch standpunt wil vermijden, niet anders doen, dan aan het lichaam alle
logische en na-logische subjectiviteit te ontzeggen. Maar deze opvatting moet, consequent
doorgedacht, ook de biotische en psychische subjectiviteit van het lichaam loochenen. Want
ook deze functies passen niet in het abstracte beeld van het pure “materielichaam”. [mP047]

Al heeft dus in de actstructuur het menselijk lichaam wezenlijke subjectfuncties in de
normatieve aspecten van de tijdelijke werkelijkheid, zo mag men toch niet zeggen, dat het
menselijk “lichaam” denkt, wil, zich verbeeldt.

Wij wezen daarop reeds vroeger. De acten onderscheiden zich immers, afgescheiden
van de omstandigheid, dat zij subjectief in de normatieve aspecten fungeren, juist hierdoor
principieel van alle psychisch gekwalificeerde dierlijke verrichtingen, dat zij van een
geestelijk centrum uitgaan. Maar de menselijke geest kan geen eigenlijke acten verrichten
buiten zijn tijdelijke lichaamsstructuur. Daarom zeiden wij: Het is de mens in de integrale
eenheid van “lichaam” en “ziel”, die de acten verricht. De volle mens is het subject van de act
als totaliteit.

Speelt echter de act zich naar de tijdelijke orde in de enkaptische lichaamsstructuur af,
dan gaat het ook niet aan haar alleen in het psychische en in de latere aspecten functies toe te
kennen. [mP046] [inlas begin] Wie de “acten” omschrijft als “intentionele belevingen” (gelijk

18 Jordan, Enc. Handb. v.h. moderne denken, blz. 383.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

de gehele moderne “actpsychologie” doet) en daarbij meent, dat deze “belevingen” tot een
zgn. zuiver “psychonome werkelijkheid” (de term is van G.E. Muller en N. Ach) behoren,
moet eerst het bewijs leveren, dat zulk een “intentionele beleving” mogelijk zou zijn zonder
dat daarbij ons gehele lichaam, ook naar zijn fysisch-chemische en biotische aspecten in actu
is. Dit bewijs is echter onmogelijk te leveren, omdat het tegendeel wetenschappelijk vast
staat. Een zgn. zuiver “intentionales Erlebnis” is niets dan een theoretische abstractie. De
werkelijke “Erlebnisse” kunnen niet zuiver “psychonoom” zijn, omdat de tijdelijke
werkelijkheid nu eenmaal alleen in de integrale samenhang van al haar aspecten gegeven is.
[einde inlas]

De acten fungeren dus in alle aspecten van de tijdelijke werkelijkheid zonder
onderscheid en maar niet alleen in het gevoelsaspect en de daarop volgende. In haar is de
“ziel” actueel in de gehele enkaptische structuur van het lichaam werkzaam en slechts in het
lichaam heeft de ziel het vermogen daartoe, in zoverre nl. de acten in de tijdelijke
lichaamsorde begrepen zijn.

Men kan de “acten” m.a.w. noch zuiver “lichamelijk” noch zuiver “geestelijk” vatten.
Zij zijn beide in onverbrekelijke samenhang en juist daarom dragen zij een typisch menselijk
[mP048] karakter en drukt eerst de actstructuur in haar principiéle afhankelijkheid van de
geest het menselijk stempel op het lichaam.

Naar de tijdelijke orde bezien is het menselijk lichaam de drager van de acten, naar de
geestelijke, religieuze orde bezien, is dit de menselijke ziel of geest.

Slechts op het Schriftuurlijk-christelijk standpunt is hier de ware stand van zaken te
vatten en slechts vanuit dit standpunt is een wetenschappelijk inzicht in de structuur van het
menselijk lichaam mogelijk, dat de principiéle antinomieén van de gangbare opvattingen
ontgaat.

Zolang men zijn vaste grond blijft zoeken in een “autonomie van de rede” op wijsgerig
gebied, zullen de dialectisch-religieuze grondmotieven, die bewust of onbewust dit geloof
beheersen, het wijsgerig denken er beurtelings toe voeren de “menselijke acten”
“materialistisch” dan wel zuiver “geestelijk” (in de niet Schriftuurlijke zin van louter
“onstoffelijke” innerlijke verrichtingen der “anima rationalis™) te interpreteren.

Tussen deze twee polen zijn dan wel bemiddelende opvattingen mogelijk, maar ook
zulke synthesen blijven in de grond van de zaak aan het polaire grondmotief georiénteerd.

Tegenover het schijnbaar zo sterke argument van “idealistische” zijde, dat de “acten”
als interne werkzaamheden van de “ziel” of van het “zuivere bewustzijn” geen “ruimte
innemen” en niet tel-, meet- en weegbaar zijn, zal het moderne materialisme (onder invloed
van het wetenschapsideaal) steeds weer zijn natuurwetenschappelijke experimenten blijven
stellen, die aantonen, dat ook de denk- en wilsacten [mP049] zich onder fysisch-chemisch
aspect in elektrische stromen en chemische processen in de hersenen openbaren. En het zal
steeds dit ervaringsfeit kunnen aanvoeren dat zonder basis in het zenuwstelsel ons geen enkele
zgn. zielsactiviteit van de mens in het tijdelijk leven bekend is. Daartegenover moge dan de
“spiritualistische” opvatting beproeven haar tegenstandster kennistheoretisch te weerleggen.
Maar de geschiedenis van het wijsgerig denken leert, dat nog nimmer een materialistische
conceptie van de menselijke acten zich voor kennistheoretische argumenten heeft gewonnen
gegeven en dat deze alleen overtuigingskracht hebben voor hen, die het materialistisch
standpunt verwerpen. Begrijpelijk, want achter iedere kennistheorie en in het algemeen achter
ieder wijsgerig stelsel schuilt een wetsidee, die de gehele theoretische kijk op de structuur van
de menselijke kennis en op die van de gehele werkelijkheid beheerst, en die zelf door boven-
theoretische, religieuze grondmotieven beheerst wordt.

De schijnbare overtuigingskracht van de puur “geestelijke” opvatting van de
menselijke acten, waardoor deze opvatting zich steeds weer in haar relatief recht tegenover de
materialistische moest geldend maken, schuilt in het feit, dat de acten zich in haar eigenlijke

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

aard in het geheel niet uit de primaire, fysisch-chemisch gekwalificeerde structuur van de
hersenen laten verklaren en dat zij van een geestelijk centrum uitgaan, dat ieder, die niet
vertheoretiseerd is in zijn bewustzijn en niet tot een primitief “natuurgeloof” is vervallen, als
onherleidbaar tot de lichamelijke werkelijkheid moet erkennen. Maar deze opvatting
ontbeerde de integrale totaliteitsidee, welke alleen de Schriftuurlijke scheppingsleer aan de
wijsbegeerte kan bieden. [mP050]*°

[Het is de laatste structuur, de actstructuur, van het menselijk lichamelijk bestaan]
waarvoor zich, gelijk ik na nadere overweging moet vaststellen,?® geen typische
bestemmingskwalificatie in een van de normatieve aspecten laat vaststellen. Ik meen, dat dit
hierin zijn grond moet vinden, dat zij de structuur is, waarin de tijdelijke “acten” van de ziel
zich openbaren als kennen en willen, herinnering en verbeelding, die met haar projectie in
menselijke “handelingen” zeer verschillende gedifferentieerde individualiteitsstructuren
kunnen aannemen. Maar dit zijn dan structuren van de tijdelijke menselijke samenleving, die
gelijk wij gezien hebben niet van dezelfde werkelijkheidsorden zijn als die van de primaire
dragers van de individuele werkelijkheid.

De laatste structuur van het menselijk lichamelijk bestaan is dus een zgn.
ongedifferentieerde, en in het door haar gekwalificeerde lichaam zijn de typisch menselijke
samenlevingsstructuren met haar normatieve bestemmingsfuncties in het individuele tijdelijk
bestaan van haar menselijke dragers vervlochten.?:

In het dierlijk lichaam zijn deze “sociale” vervlechtingen juist in een gedifferentieerde
structuur vervat van typisch psychische instinctieve kwalificatie en biotische fundering. In dit
enge - niet normatief gekwalificeerde - structurele kader zijn de mogelijkheden van de
dierlijke activiteit in verhouding tot de menselijke uiterst beperkt.

De menselijke “acten” en handelingen, waarvoor het lichaam het tijdelijk structureel
kader levert, zijn onmiddellijk betrokken op het geestelijk-religieuze centrum van heel het
menselijk tijdelijk bestaan, dat deel heeft aan de religieuze wortelgemeenschap van het
mensengeslacht. Alleen door haar bemiddeling worden alle individualiteitsstructuren van
voor-logische kwalificatie ontsloten en geactualiseerd in haar normatieve aspecten en op haar
beurt actueel betrokken op het religieuze concentratiepunt van heel de tijdelijke kosmos.
[MP056]

Dit impliceert, dat deze “acten” en handelingen niet van te voren in één enkele
gedifferentieerde individualiteitsstructuur zijn besloten, doch in vrije menselijke keuze zich in
een gehele reeks van normatief gekwalificeerde structuren kunnen verwerkelijken. Zo neemt
bv. een gebed een andere individualiteitsstructuur aan in de kring van het gezin dan in de
kring van een kerkelijke vergadering, een kenact een andere structuur in de kring van de
wetenschap dan in een kring van de samenleving van typisch praktische bestemming, een
verbeeldingsact een andere structuur in de kring van de kunst dan in een kring van politieke of
technische aard, een wilsact een andere structuur in de sportbeoefening dan in een
wetenschappelijk onderzoek, of in het bedrijfsleven. [mP051] [inlas begin]

Ik heb lang gezocht naar eventuele gedifferentieerde individualiteitsstructuren van
typische normatieve kwalificatie in het menselijk lichaam zelf.

19 [[mP049] lijkt niet helemaal goed aan te sluiten op [mP050]]

2 De opvatting, die ik in mijn vroegere verhandelingen Kuyper’s wetenschapsleer en Het tijdsprobleem in
de Wijsbegeerte der Wetsidee heb verdedigd, volgens welke de actstructuur van het lichaam typisch pistisch
gekwalificeerd zou zijn, moet ik dus prijsgeven. Men kan niet zeggen, dat alle acten haar typische
bestemmingsfunctie in het geloof hebben, al worden zij alle wel door de geloofsfunctie geleid.

A Hier vindt dus ook de rassenleer haar systematische plaats in de antropologie. Naar bloot-
natuurwetenschappelijke gezichtspunten is geen houdbaar rassenbegrip op te stellen.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

In de eerste plaats naar een typisch door de logische denkfunctie gekwalificeerde, in
de hoop langs deze weg althans een aanknopingspunt voor de traditionele leer van de anima
rationalis te ontdekken.

Het bestaan van zulk een typisch logisch gekwalificeerde lichaamsstructuur zou dan
wel dat van verdere gekwalificeerde structuren in zich sluiten, waardoor dan tegelijk de
mogelijkheid scheen geopend de “acten” naar typische lichaamsstructuren in te delen. Deze
richting van mijn onderzoek bleek mij echter op een doodlopend spoor te brengen.

Zowel de theorie van de wetskringen (van de modale structuren) als die van de
individualiteitsstructuren is in de wijsbegeerte der wetsidee aan gegevens van de integrale
werkelijkheidservaring georiénteerd, zoals die zich in het licht van onze christelijke wetsidee
onthullen.

Zonder ervaringsgegevens kan hier geen stap worden gedaan, wil men zich niet in een
ijdel constructiespel verliezen. Welnu, ik meende aanvankelijk over enige ervaringsgegevens
te beschikken, die het vervolgen van mijn onderzoek in de bedoelde richting schenen te
rechtvaardigen. Gewezen kon bv. op het psychiatrisch beeld van de zgn. morele
krankzinnigheid, waarbij het logisch denken en ook het logisch gevoel ogenschijnlijk normaal
functioneren, terwijl daarentegen het sociale omgangsgevoel, het rechtsgevoel, het morele
gevoel en geloofsgevoel fundamenteel blijken te zijn verstoord. [mP052] [vervolg inlas] Men
zou dus geneigd kunnen zijn op deze grond een typisch logisch gekwalificeerde
individualiteitsstructuur in het lichamelijk bestaan van de mens aan te nemen, die een interne
soevereiniteit in eigen kring bezit tegenover de door latere normatieve functies
gekwalificeerde.

Alvorens men echter op wetenschappelijke gronden tot het bestaan daarvan zou mogen
besluiten, zou men over heel wat solider gegevens dienen te beschikken dan tot nu toe door de
wetenschap aan het licht zijn gebracht.

Een wezenlijke individualiteitsstructuur moet zich, gelijk wij gezien hebben, in alle
aspecten van de tijdelijke werkelijkheid op typische wijze uitdrukken. Men zou dus ook
moeten beschikken over betrouwbare fysiologische e.d. gegevens, waaruit in het licht van
onze wetsidee het bestaan van een typisch logisch gekwalificeerde structuur in het menselijk
lichaam wetsidee zou zijn op te maken. Maar over zulke gegevens beschikken wij niet. Wel
staat vast, dat de morele krankzinnigheid een zgn. fysiologische basis kan hebben in een
trauma van de grote hersenen, maar typische centra daarin voor logische, juridische, morele
en pistische functies zijn niet ontdekt. Wel is in de moderne fysiologie het vermoeden
uitgesproken, dat de zenuwbanen, die de verschillende centra in de schors van de grote
hersenen van eenzelfde hemisfeer onderling met elkaar verbinden (de zgn. associatievezels) in
het bijzonder in dienst van de logische denkactiviteit zouden staan, omdat zij bij de mens, in
tegenstelling tot het dier, zeer rijk ontwikkeld zijn. Maar dit vermoeden werd meer ingegeven
door de traditionele opvatting van de mens als door het logisch denken gekwalificeerd wezen
dan door de aard van het genoemde ervaringsgegeven.

Immers de associatiebanen in de grote hersenen zijn in tegenstelling tot de projectieve
banen van de zintuighersenen? op heel de na-logische activiteit betrokken en volstrekt niet
alleen op de specifiek logische processen. [mP053] [vervolg inlas]

De verdere onderzoekingen met betrekking tot de zgn. lokalisatie van de
onderscheiden na-biotische functies in de grote hersenen, die sedert het in miskrediet geraken
van Franz Josef Galls fantastische lokalisatietheorie, op experimenteel-wetenschappelijke
grondslag werden voortgezet, hebben niet tot resultaten gevoerd, die aan de hypothese in zake
het bestaan van gedifferentieerde, typisch normatief gekwalificeerde lichaamsstructuren
voldoende steun zouden kunnen bieden. Men zou daartoe het bestaan van specifieke centra

2 Vgl. S. Jelgersma, Leerboek der Psychiatrie (3¢ dr., Amsterdam 1926) | blz. 15 vlg.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

voor de logische en na-logische functies moeten kunnen aantonen. Maar wat men op dit
gebied heeft gevonden, biedt ons geen houvast. Al gelukte het bv. enigermate de taalfunctie®
en wellicht ook de muzikaal-esthetische functie te lokaliseren, het bleef daarbij een
onbeantwoorde vraag, in welke zin men deze lokalisatie had te verstaan, in hoeverre bv.
bepaalde hersencentra exclusief met deze functies in typisch verband staan, dan wel of ze
slechts partiéle voorwaarden daarvoor zijn.

De continue samenhang van de hersencellen (neuronen) scheen veeleer ook
fysiologisch op een ongedifferentieerde totaliteitsstructuur in het hogere organisme van het
menselijk lichaam te wijzen. Bij dit alles dient bovendien rekening te worden gehouden met
de functionele samenhang van hersenen en sympathisch-vegetatief zenuwstelsel met de
klieren en hun interne secretie, waarbij tegelijk de enkaptische vervlechting van de vroegere
structuren in de vierde lichaamsstructuur weer een grote rol speelt. Want de studie van de
hormonen of prikkelstoffen heeft aangetoond, van hoe grote betekenis bepaalde endocriene
klierafscheidingen zijn zowel voor het gevoelsleven als ook voor het functioneren in de
normatieve aspecten.

Wat ten slotte mij er toe bracht de hypothese van gedifferentieerd-normatief
gekwalificeerde lichaamsstructuren definitief prijs te geven, was de mij gebleken
onmogelijkheid de menselijke “acten” naar gedifferentieerde primaire
individualiteitsstructuren in te delen. [einde inlas] [mMP054] [inlas begin]

Nu blijft intussen de vraag, wat aan de op zichzelf ongedifferentieerde vierde
lichaamsstructuur als zodanig haar typisch tijdelijk totaliteitskarakter verleent. Dit laatste
moet m.i. gezocht worden in de omstandigheid dat zij een typische, schoon op zichzelf
ongedifferentieerde, normatieve bestemming heeft, als lichamelijke uitdrukkingsstructuur van
de geest of de ziel. De volle religieuze individualiteit van de laatste drukt zich in het tijdelijk
bestaan van de mens uit in datgene, wat men zijn “karakter” noemt.

Het karakter is de individuele uitdrukkingseenheid van het menselijk lichamelijk
bestaan in de normatieve structuur van de acten en handelingen. Maar het is even plastisch als
de lichaamsstructuur, waarbinnen het de menselijke individualiteit tot tijdelijke uitdrukking
brengt en het is op allerlei wijzen vervlochten in samenlevingsstructuren als geslacht, familie,
gezin, ras, natie, kerk en school enz. enz.

Dat het karakter als tijdelijke uitdrukkingseenheid niet zelf geestelijk, maar lichamelijk
(in de steeds door ons bedoelde zin) is, blijkt 0.m. hieruit, dat het somatisch erfelijke
eigenschappen (zgn. karakterradicalen) vertoont, die zowel in de normatieve als voor-
normatieve aspecten fungeren en in enkaptische binding ook temperamentseigenaardigheden
bevat, die met de biotisch- en psychisch gekwalificeerde lichaamsstructuren ten nauwste
samenhangen.?* Met name het onderzoek naar de karaktereigenschappen van de eeneiige
tweelingen heeft het lichamelijk hereditair zijn van karaktereigenschappen boven twijfel
vastgesteld.

De lichamelijke uitdrukkingsstructuur waarbinnen het karakter in zijn individuele
subjectiviteit fungeert, vertoont een grote differentiatie van karaktertypen, die het algemeen-
menselijke in een grote verscheidenheid divergeren.

2 De ontdekking van het zgn. akoestische (Wernickse) centrum, waarmee de taalfunctie in nauw verband
staat, is overigens zeer belangrijk. Wordt het aangetast, dan ontstaat “woorddoofheid”: men hoort wel de
woorden, maar verstaat ze niet meer in hun zin. En dit is wel een doorslaand bewijs tegen de aristotelisch-
thomistische leer inzake de onafhankelijkheid van de eigenlijke rede-activiteit van de lichaamsorganisatie. Niet
de zinnelijke gewaarwording, maar juist de redelijke zinvatting is hier in het geding.

% De vooral sinds Kant gemaakte scheiding tussen temperament en karakter hangt samen met het
dualistisch grondmotief van “natuur” en “vrijheid” en is dus op ons standpunt onaanvaardbaar. Wij erkennen wel
een onderscheiding in onze leer van de individualiteitsstructuren, maar het “karakter” is toch niet zuiver-
normatief te vatten.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

Gelijk het enkaptisch structuurgeheel van het menselijk lichaam zich in zgn.
constitutietypen openbaart (de uitdrukking is van Kretschmer). [einde inlas]

Het belangrijkste is echter dat het individuele centrum van de acten en handelingen, de
menselijke ziel of geest, principieel iedere tijdelijke individualiteitsstructuur te boven gaat.
[mPO55] [inlas begin]

Men late zich dus niet op een dwaalspoor brengen door het verschijnsel van de zgn.
splitsing in de persoonlijkheid, gelijk dit bv. uit hypnotische toestanden en uit het
psychiatrisch beeld van de schizofrenie bekend is. Dit verschijnsel betreft nawijsbaar de
lichamelijke structuur van de menselijke persoonlijkheid. Het is zelfs in de hersenen te
lokaliseren.

Bij de schizofrenie openbaart het zich in een desorganisatie van de laatste
lichaamsstructuur, in een uiteenvallen en versimpelen van de bewustzijnsfuncties, een proces,
dat meestal in dementie eindigt. Zo ontstaat in het tijdelijk bewustzijn van de zgn.
geesteszieke een dubbel persoonlijkheidsbeeld als in een gebroken spiegel. Maar daaruit is
uiteraard niet af te leiden, dat de persoonlijkheid in haar geestelijk centrum zelf gesplitst en
van tijdelijk karakter zou zijn. Niet de “ziel” zelf, maar slechts haar tijdelijke functionering in
het lichaam is gedesintegreerd. [einde inlas]

Daarmee is iedere poging, deze ziel als een typisch door het logisch denken
gekwalificeerde “substantie” te vatten, bij de wortel afgesneden. De eeuwigheid is gelegd in
het menselijk hart. Zijn geest gaat de tijd te boven, doch drukt zich slechts uit in heel het
tijdelijk lichamelijk bestaan, waarin hij typische individualiteitsstructuren moet aannemen.

Zijn onmiddellijke uitdrukking in de tijd is de vierde individualiteitsstructuur van het
menselijk lichaam, de structuur van de “acten” en handelingen, die steeds door de
geloofsfunctie geleid worden, ook al kan men niet zeggen, dat zij noodzakelijk typisch
pistisch gekwalificeerd zijn (wat bv. wel het geval is bij [mP057] typisch kerkelijke
verrichtingen).

Deze uitermate plastische structuur drukt het menselijk stempel op heel het tijdelijk
menselijk lichaam, waarvan de vroegere structuren immers enkaptisch in de laatste fungeren.
Zij verleent het een geestelijk uitdrukkingsvermogen, dat aan geen enkele andere primaire
drager van tijdelijke werkelijkheid als zodanig eigen is. En zij bindt het in eenzijdige
afhankelijkheid aan de ziel of de “geest” van het menselijk bestaan, zodat bij verbreking van
deze band onherroepelijk de lichamelijke dood intreedt, waarin de gehele enkaptische
structuur van het menselijk lichaam zich ontbindt en de elementaire fysisch chemisch
gekwalificeerde structuur, die slechts in de zinnelijke vorm of de gestalte van het menselijk
lichaam in de hogere structuren vervlochten was, zich vrijmaakt.

Het lichaam wordt dan “een lijk”, aan de vrije werking van de fysisch-chemische
ontbindingsprocessen overgeleverd, doch ook zo geen abstracte “materie”, omdat het in
objectfunctie blijft fungeren in alle latere (ook in de normatieve) aspecten van de
werkelijkheid. De menselijke aard reserveert zich ook dan nog in de zinnelijke vorm van het
skelet, die niet in de eerste of elementaire structuur, maar slechts in het enkapitisch
structuurgeheel van het menselijk lichaam zijn oorsprong vindt.

De lichamelijke dood treedt naar de tijdelijke orde in, zodra het in enkaptische
structuurvervlechtingen opgebouwde lichaam in haar biotisch gekwalificeerde structuur wordt
getroffen. Want dan kunnen ook de derde en vierde structuur zich niet handhaven, omdat zij
eenzijdig in de tweede gefundeerd en in de lichaamsvorm met de laatste vervlochten zijn.

Maar de wezenlijke eenheid van het lichaam schuilt niet in zijn zinnelijk
waarneembare vorm of gestalte, die slechts het knooppunt van de structuurvervlechtingen is,
maar in zijn band aan het boventijdelijk centrum, aan de menselijke ziel of geest. [mP058]

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

Mag men nu althans niet de “acten” - in tegenstelling dan tot de menselijke
handelingen - tot de interne sfeer van de ziel rekenen zodat zij als zodanig geen “lichamelijk”
karakter zouden dragen?

Het is duidelijk, dat een dergelijke opvatting nog geheel beheerst is door de
traditionele tegenstelling van “materie” en “geest”, die met de Schriftuurlijke opvatting van de
ziel als religieus centrum van heel het tijdelijk bestaan van de mens geen rekening houdt.

Zij is in strijd met de gehele structuur van de tijdelijke werkelijkheid. De “acten” als
kennen, willen, begeren, zich verbeelden, zich herinneren enz. enz., die tot in de sfeer van het
zgn. onbewuste of onderbewuste blijken door te werken, onderscheiden zich niet, gelijk de
moderne fenomenologie leert, hierin van de “naar buiten geprojecteerde handelingen”, dat zij
slechts “intentioneel” op de lichamelijke werkelijkheid gericht zijn, zonder dat zij zelf een
lichamelijk karakter zouden bezitten. Want zij zijn naar haar gehele uitdrukkingsstructuur in
de tijdelijke werkelijkheid, en ons gehele lichaam is daarbij in interne actie, ook in haar
fysisch-chemisch gekwalificeerd substraat.

Zonder energieverbruik is geen ken- of wils-, begeerte-, verbeeldingsact of welke
andere ook mogelijk.

De “acten” fungeren in alle aspecten van de tijdelijke werkelijkheid en maar niet
alleen in het gevoelsaspect en de daarop volgende. In haar is de “ziel ” actueel in het lichaam
werkzaam, en slechts in het lichaam heeft de ziel het vermogen tot deze acten, in zoverre nl.
de laatste zich in tijdelijke modale aspecten differentiéren. Maar zij komen niet uit het lichaam
voort, maar uit de menselijke ziel, als geestelijk centrum, dat zich in haar uitdrukt en waarin
zij in haar geestelijke zin en worteleenheid verborgen en samengevat zijn.

Men kan de acten m.a.w. noch “zuiver lichamelijk” noch “zuiver geestelijk” vatten.
Zij zijn beide in onverbrekelijke samenhang en juist daarom dragen zij een typisch menselijk
karakter en drukken eerst zij het menselijk stempel op het lichaam. [mP059]

Naar de tijdelijke orde bezien is het menselijk lichaam haar drager, naar de geestelijke,
religieuze orde bezien, is dit de menselijke ziel.

Slechts op het Schriftuurlijk-christelijk standpunt is hier de ware stand van zaken te
vatten.

Zolang men zijn vaste grond blijft zoeken in de autonomie van de rede op wijsgerig
gebied, zullen de dialectisch-religieuze grondmaotieven, die dit geloof beheersen, het wijsgerig
denken er beurtelings toe voeren de menselijke “acten” “materialistisch” dan wel zuiver
“idealistisch” te interpreteren.

En voor beide polaire opvattingen, waartussen weer bemiddelende kunnen optreden,
zal de ervaringswerkelijkheid dan schijnbaar aanknopingspunten bieden.

Tegenover het schijnbaar zo sterke argument van “idealistische” zijde, dat de “acten”
als interne werkzaamheid van de “ziel” geen ruimte innemen en niet tel-, meet- en weegbaar
zijn, zal het moderne materialisme steeds weer zijn natuurwetenschappelijke experimenten
blijven stellen, die aantonen, dat zelfs de denk- en wilsacten zich onder fysisch aspect in
chemische stromen in de hersenen openbaren, die wel degelijk tel-, meet- en weegbaar zijn.
En het zal steeds dit ervaringsfeit kunnen aanvoeren, dat zonder basis in zenuwstelsel en
hersenen ons geen enkele menselijke zgn. zielsactiviteit in het tijdelijk leven bekend is.
Daartegenover moge dan weer de idealistische opvatting beproeven haar tegenstandster
kennistheoretisch te weerleggen. Maar de geschiedenis van het wijsgerig denken leert, dat nog
nimmer een materialistische conceptie van de menselijke acten zich voor kennistheoretische
argumenten heeft gewonnen gegeven en dat deze alleen overtuigingskracht hebben voor hen,
die het materialistisch standpunt verwerpen. Begrijpelijk, want achter iedere [mP060]
kennistheorie en in het algemeen achter ieder wijsgerig stelsel schuilt een wetsidee, die de
gehele theoretische kijk op de structuur van de menselijke kennis en op die van de gehele
werkelijkheid beheerst, en die zelf door boven-theoretische, religieuze motieven bepaald is.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

De schijnbare overtuigingskracht van de “puur-geestelijke” opvatting van de menselijke
acten, waardoor deze opvatting zich steeds weer in haar relatief recht tegenover de
materialistische moest geldend maken, schuilt in het feit, dat de “acten” zich in haar eigenlijke
aard in het geheel niet uit de fysisch-chemische functies van zenuwstelsel en hersenen laten
verklaren en dat zij van een geestelijk centrum uitgaan, dat ieder, die niet vertheoretiseerd is
in zijn bewustzijn, en niet tot een primitief “natuurgeloof” is afgevallen, als onherleidbaar tot
de lichamelijke werkelijkheid moet erkennen. Maar deze opvatting ontbeerde de integrale
totaliteitsidee, welke alleen de Schriftuurlijke scheppingsleer aan de wijsbegeerte kan bieden.
Zij bleef steken in een dualisme van “materie” en “geest”, dat van de “geest” een theoretische
abstractie uit de tijdelijke werkelijkheid maakte en daardoor ook de “acten” slechts in
theoretische abstractie van de vodr-psychische aspecten liet gelden. [mP061]

Aristoteles zocht de eigenlijke zelfstandige geestelijke activiteit in de denkact, die ook
aan de wilsactiviteit eerst het “geestelijk” karakter zou opdrukken. Deze denkact zou als
zodanig in beginsel volkomen onafhankelijk zijn van het materielichaam en zijn zintuigelijke
organisatie, maar, gelijk wij zullen zien, evenzeer van de individuele “ziel”.

De grote Griekse denker was in de laatste periode van zijn wijsgerige ontwikkeling tot
het inzicht gekomen, dat in het individuele menselijk bestaan het materielichaam en de
“anima rationalis” niet twee zelfstandigheden of substanties kunnen zijn, maar dat de ziel
slechts de substantiéle “vorm” van het lichaam is, die als zodanig slechts in het lichaam kan
werkzaam zijn. Deze opvatting kwam tot pregnante formulering in de stoute, ook door
Thomas van Aquino overgenomen, uitspraak, dat de “ziel” niets anders is dan het “lichaam in
actualiteit” (corpus in actu).

Men moet hierbij bedenken, dat Aristoteles ook een “plantenziel” (anima vegetativa)
en een “dierenziel” (anima sensitiva) aannam en ook voor deze zijn hierboven vermelde
uitspraak liet gelden.

Binnen het kader van het Griekse vorm-materiethema was deze opvatting een
inderdaad bewonderenswaardige poging, om de metafysische dichotomie in het tijdelijke
bestaan, welke door dit dualistisch grondthema geéist werd, voor de “samengestelde
substanties” te boven te komen. Denkt men haar door, dan komt men tot de conclusie, dat
reeds Aristoteles de “anima rationalis” in de eigenlijke actstructuur van het menselijk lichaam
moet hebben gezien. [mMP062]

Ware dit inzicht gedragen en bevrucht geweest door een idee van de ziel in haar
integrale, Schriftuurlijk-geestelijke zin, dan zou het inderdaad de antropologie in hoge mate
hebben verrijkt. Aristoteles vereenzelvigde echter de menselijke ziel met de “anima
rationalis” als “vorm” van het menselijk lichaam en kon dus geen individueel voortbestaan
van de eerste na aflegging van het lichaam erkennen. De individuele “acten” zijn volgens hem
niet acten van de ziel, maar van de individuele mens. Daar de mens nu als “samengestelde
substantie” niet buiten het lichaam kan bestaan, kan ook de ziel als “vorm” van het laatste niet
voortbestaan na de dood. De mens kan dus ook niet meer denken na aflegging van het
lichaam. Het denken van deze bepaalde mens is van het bestaan van die mens afhankelijk.?

Intussen kon de Griekse denker krachtens zijn uitgangspunt en religieus grondthema
de denkactiviteit als zodanig, die volgens hem immers van goddelijk karakter was, niet aan
het materieprincipe in het proces van worden en vergaan uitleveren. De godheid is bij hem de
zuivere denkactualiteit, de “zuivere vorm”, die voor alle vermenging met de “materie”
gevrijwaard is. Daarom kon hij ook in de “anima rationalis het eigenlijk beginsel van de
denkactiviteit niet van het materielichaam afhankelijk maken. Het dualistisch grondthema
moest zich dus tenslotte ook weer in de opvatting inzake de verhouding van ziel en lichaam
geldend maken. Zo ontstond een ware crux in de aristotelische zielsopvatting, en zijn rijpe

2 De Anima I, 4, 408b 24-29.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

geschriften De generatione animalium en De anima leggen rijkelijk getuigenis af van de
[mP063] denkwerkzaamheid van een algemene geest.

Doordat nu echter Thomas dit onderscheid tussen ziel en geest weer opheft en de
argumenten welke Aristoteles gaf voor de zelfstandigheid van de laatste op de eerste
overdraagt, verwikkelt hij zich in nog veel scherpere antinomieén dan zijn Griekse
leermeester.

Want Thomas moet nu de “redelijke ziel” als “actstructuur van het lichaam” (“het
lichaam in actualiteit™) tegelijk verzelfstandigen tot een substantie, die geheel onafhankelijk
van het lichaam bestaan kan.

In deze tegenstrijdigheid althans was Aristoteles niet vervallen. Bij hem bleef slechts
de verhouding tussen de individuele denkact van de uit ziel en lichaam samengestelde mens
en de denkactiviteit van de algemene geest in een antinomie verstrikt. Doordat immers de
denkactiviteit als zodanig door hem niet tot een innerlijke functie van de “anima rationalis”
wordt gerekend, en dus eigenlijk ook niet gezegd kan worden, dat de mens denkt, maar slechts
de “geest” in hem, wordt tegelijk de gehele opvatting van de “anima rationalis” als vorm-
oorzaak van het lichaam weer impliciet opgeheven.

De “anima rationalis” vindt immers haar centrum in de denkactiviteit en zij is alleen
daardoor als “intellectuele ziel” van de planten- en dierenziel [mP064] onderscheiden. Maar
hoe nu, wanneer de eigenlijke denkactiviteit niet uit de ziel zelf, maar uit een algemene
geestessubstantie stamt? Dan blijft datgene, wat haar juist moet kwalificeren, innerlijk vreemd
aan de anima rationalis. Dit was de crux van de aristotelische zielstheorie, veroorzaakt door
het dualistisch grondthema van “vorm” en “materie”.

Thomas tracht haar te ontgaan door de gehele anima rationalis op een afzonderlijke
scheppingsdaad Gods terug te voeren. Terwijl dus volgens Aristoteles alleen de “denkende
geest” als onsterfelijke en eeuwige substantie van buitenaf aan de mens wordt ingeplant, zou
volgens Thomas dit met de “redelijke ziel ” als zodanig het geval zijn en dan ten gevolge van
een goddelijke scheppingsdaad, waarvan bij Aristoteles uiteraard geen sprake is.

Het “lichaam” wordt dan langs de weg van de natuurlijke generatie uit een ouderpaar
gevormd en het vormend principe is dan eerst een plantenziel (anima vegitativa), en
vervolgens een dierlijke ziel (anima sensitiva), die in aanleg in de lichaamsmaterie zelf
besloten zijn.

Wanneer echter het lichamelijk organisme op deze wijze volledig is toebereid, komt
door goddelijke scheppingsdaad de “anima rationalis” van buiten af in dit lichaam in en heft
de dierlijke ziel als zelfstandige vormoorzaak op,?® gelijk de dierlijke ziel de in het zaad
werkende vegetatieve opheft. Want iedere hogere vorm heeft de lagere als potentie in zich. De
mens heeft dus geen aparte anima vegitativa en sensitiva naast de anima rationalis, maar de
laatste bevat ook de vegitatieve en sensitieve vermogens in zich. [mP065]

In overeenstemming met Aristoteles?’ neemt Thomas aan, dat bij de levende wezens,
die uit de coitus van man en vrouw geboren worden, het “actieve vormende” principe in het
mannelijk zaad besloten is, maar dat de “materie” van de vrucht door de vrouw wordt
geleverd.?® De “vormende” kracht van het mannelijk zaad stamt uit de ziel van de verwekker,
die in de geslachtsdaad er naar streeft iets voort te brengen, dat op hem gelijkt. Maar, zo
moeten wij opmerken, de menselijke verwekker heeft een anima rationalis. Hij heeft, gelijk
wij zagen, geen aparte sensitieve en vegetatieve ziel. Wanneer dus de vormende kracht in het
mannelijk zaad een vermogen is van de redelijke ziel van de verwekker, hoe kan zij dan in de
lichaamsmaterie van de embryo als een louter vegetatieve, resp. sensitieve ziel werken? Ook

% S.Th. I, CXVIII, 2: “Sic igitur dicendum est, quod anima intellectiva creatura a Deo in fine generationis
humanae, quae simul est et sensitiva et nutritiva, corruptis formis praeexistentibus”

7 De Generatione animalium, lib. 1 cap. 2 en 20

% S. Th. I qu. CXVIIl art 1 ad 4™,

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

in haar vegetatieve en sensitieve “vermogens” blijft de anima rationalis volgens Thomas
immers een ondeelbare en eenvoudige eenheid?

De grootste tegenstrijdigheid in Thomas’ gedachtegang blijft intussen de
verzelfstandiging van de “redelijke ziel” als “actstructuur van het lichaam” tot een
substantiéle vorm, die afgescheiden van het lichaam kan bestaan. [mP066]

Zij is het onmiddellijk resultaat van de poging de aristotelische zielsopvatting aan de
roomse kerkleer aan te passen. Het is immers een ook door Thomas onderschreven
grondstelling van de aristotelische metafysica, dat in alle samengestelde substanties “vorm”
en “materie” geen bestaan op zichzelf kunnen hebben. Thomas poogt echter de christelijke
scheppingsleer met het vorm-materiethema te verzoenen. Maar deze poging moet mislukken
omdat het Schriftuurlijk scheppingsmotief de radicale tegenstelling is van het grondmotief
van het Griekse denken. In de augustinisch-platonische opvatting past wel de leer van de
anima rationalis als “substantie”. In de aristotelische leer van de ziel als “vorm” van het
“materielichaam” is ze een contradictie.

Voor een wezenlijk reformatorische wijsbegeerte en theologie zijn beide concepties
even onaanvaardbaar.

*k*k

Nadat wij aldus onze opvatting van de menselijke acten als wezenlijk lichamelijke
uitingen van de geest tegen de meest gangbare tegenwerpingen hebben verdedigd, waarbij wij
de gangbare opvattingen van het lichaam echter radicaal moesten afwijzen, hebben wij thans
nader stil te staan bij de vraag, hoe wij ons de actstructuur van het menselijk lichaam hebben
te denken. Alle vroegere lichaamstructuren bleken door een typische bestemmingsfunctie
binnen een modaal aspect van de werkelijkheid gekwalificeerd te zijn.

Is zulks ook met de actstructuur het geval? Ik heb in publicaties van de laatste jaren
wel terloops deze opvatting uitgesproken en in de geloofsfunctie de kwalificerende functie
van deze structuur menen te ontdekken. [mP067]

Bij nadere overweging blijkt zich echter deze mening niet te laten handhaven en moet
ik weer terugkeren tot mijn vroegere opvatting, dat ook het tijdelijk (lichamelijk) bestaan van
de mens niet door een typische bestemmingsfunctie is bepaald.

Waren toch alle menselijke acten naar haar tijdelijke aard in een lichaamsstructuur van
typisch pistische kwalificatie besloten, dan zouden zij ook alle het karakter van typische
geloofsacten moeten dragen. Wat natuurlijk niet is vol te houden. De ware stand van zaken is
veeleer deze, dat onze acten de meest verschillende gedifferentieerde structuren kunnen
aannemen. Een theoretische denkact bv. is typisch wetenschappelijk gekwalificeerd door haar
theoretisch-logische functie, al hebben wij te voren omstandig aangetoond, dat zij in deze
functie niet kan opgaan, maar veeleer in alle aspecten van de werkelijkheid zonder
onderscheid fungeert.

Een geheel andere gedifferentieerde structuur vertoont de verbeeldingsakte, waarin de
kunstenaar de conceptie van zijn kunstwerk ontvangt. Deze act is ongetwijfeld esthetisch
gekwalificeerd, gelijk ze in de gevoelsfantasie haar typische fundering vindt.

Maar zowel de denkact als de verbeeldingsakte kunnen ook geheel andere dan de
beide hiervoor genoemde structuren aannemen, bv. in een denkgemeenschap van typisch
politische, resp. typisch kerkelijke, resp. typisch bedrijfseconomische aard.

Hetzelfde geldt van een wilsact. Zij kan de gedifferentieerde structuur aannemen van
een typische geloofsact, maar zij kan ook een typisch morele, historische, juridische of andere
modale kwalificatie vertonen. [mP068]

Wanneer dit alles zo is, dan kan de vierde lichaamsstructuur zelf niet een typische
modale kwalificatie bezitten. Zij moet een zgn. ongedifferentieerd karakter dragen, hetgeen

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

ook geheel in overeenstemming is met de relatief ongedifferentieerde fysiologische opbouw
van de associatieve velden van de grote hersenen, voor zover deze in de actstructuur van het
menselijk lichaam fungeren. Wij hebben immers hierboven gezien, dat van een fysiologische
differentiatie van de schorsvelden naar de onderscheiden modale normatieve functies in het
actleven in strenge zin niet kan worden gesproken, omdat de “lokalisatie”, voor zover aan te
tonen, hier toch slechts een relatief karakter draagt.

Hoe hebben wij dit ongetwijfeld merkwaardig ongedifferentieerd karakter van de
hoogste lichaamsstructuur te verklaren, waardoor de laatste zich zo scherp van de drie lagere
onderscheidt? De grond kan slechts hierin worden gezocht, dat de actstructuur van het
menselijk lichaam een uitdrukkingsstructuur is, waarin de menselijke geest in zijn ondeelbare
eenheid tot tijdelijke openbaring komt.

ledere gedifferentieerde, d.w.z. door bepaalde modale aspecten van de tijdelijke
werkelijkheid gekwalificeerde, individualiteitsstructuur, geeft een typische starre innerlijke
begrenzing aan de activiteit, die zich in deze structuur afspeelt. De menselijke geest, die de
gehele tijdsorde met al haar structuren te boven gaat, kan in de rijkdom van zijn lichamelijk
uitdrukkingsvermogen niet tot een enkele gedifferentieerde structuur beperkt zijn. [mP069]
Hij behoeft een uitermate plastisch en dynamisch uitdrukkingsveld in het menselijk lichaam,
waarin hij zich in religieuze vrijheid kan differentiéren en daarom is ook het menselijk
actleven in zijn drie grondrichtingen van kennen, zich verbeelden en willen niet in een
gedifferentieerde, maar in een ongedifferentieerde lichaamsstructuur besloten.

Maar, zo zal men vragen, waar is dan de innerlijke eenheid van deze lichaamsstructuur
te zoeken?

Het antwoord moet luiden: Juist in zijn normatieve bestemming als
uitdrukkingsstructuur van de menselijke geest.

De actstructuur van het lichaam is de grensstructuur van het lichamelijk bestaan van de
mens, waarin de principiéle onzelfstandigheid van dit laatste ten aanzien van de ziel tot
pregnante uitdrukking komt. Zij bestaat in een nauwe harmonische codérdinatie van alle
tijdelijke actfuncties, zowel die in de normatieve als die in de niet-normatieve aspecten, in
concentratie op het geestelijk centrum en voorts in een hiérarchische normatieve ordening van
het bewuste boven het onbewuste leven.?®

Want dat het bewuste menselijk actleven diep geworteld is in een onderlaag van het
onbewuste is sinds de opkomst van de zgn. “dieptepsychologie” niet meer in ernst te
loochenen en evenmin, dat het zgn. diep- of obligaat onbewuste ook in de logische en na-
logische aspecten fungeert, dat dus ook in deze laag van het menselijk leven denk-,
verbeeldings- en wilsactiviteit plaatsvindt, die ons echter als zodanig niet rechtstreeks tot
bewustzijn kan komen. [mP070]

De ontdekking van de onderlaag van het onbewuste onder de bewuste bovenlaag van
het menselijk actleven was overigens tegelijk een nieuwe crux voor de traditionele
dualistische, opvatting van “stoffelijk lichaam” en “denkende ziel”.

Weliswaar heeft de moderne psychologie, voor zover zij aan deze laatste opvatting
vasthield, getracht het “zuiver psychonoom” karakter van het onbewuste te handhaven, maar
zij deed zulks met behulp van een evidente petitio principii. Wanneer bv. Messer
(Psychologie, 5° Aufl. 1934, S.345 ff.) betoogt, dat voor het bestaan van een “seelische
Gesetzmaszigkeit” noodzakelijk het werkelijk bestaan van een onbewuste onderlaag moet
worden aangenomen, die een inherent bestanddeel van de zakelijke samenhang van de
bewustzijnsinhouden vormt, maar waaraan buiten deze psychische samenhang geen
aantoonbare werkelijkheid toekomt, dan maakt hij het zich veel te gemakkelijk, door de

% Men bedenke, dat wij hier over het structuurprincipe van het actlichaam spreken, niet over de
subjectieve structuurverwerkelijking, die van de norm kan afwijken.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

tegenovergestelde opvatting uitvloeisel van het materialistisch vooroordeel te noemen, dat
“materiéle” fysiologische processen bewuste “onstoffelijke zielsprocessen” zouden kunnen
voortbrengen. De petitio principii van dit betoog springt immers in het oog. Zij laat zich aldus
samenvatten: Wanneer de onstoffelijke zieleprocessen slechts “psychonoom” te verklaren
zijn, dan moet ook het onbewuste, waaruit het “bewuste psychisch leven” opkomt,
noodzakelijk een “zuiver psychonoom” karakter dragen. Maar juist het werkelijk bestaan van
de “onstoffelijke ziel” in de zin van een abstract complex van tijdelijke actfuncties is in het
geding.

En de ontdekking van het “onbewuste” heeft aan de [mP071] verheffing van deze
abstractie tot een “werkelijk bestaande substantie” wellicht meer dan enige andere ontdekking
de genadestoot gegeven. Het is immers uit de suggestieverschijnselen onomstotelijk gebleken,
dat in de onbewuste onderlaag van het menselijk actleven de samenhang tussen de fysisch-
chemische, biotische en na-biotische aspecten in de tijdelijke menselijke existentie nog veel
inniger is dan in de bewuste bovenlaag.

Zo kunnen bv. door suggestie brandblazen aan het lichaam worden opgewekt, zij het al
dat deze “blazen” spoediger kunnen genezen dan de op normale wijze veroorzaakten. Men
denke ook aan de beroemde gevallen van “stigmatisering”. Wil men hierbij op het traditionele
dualistisch standpunt niet in de omgekeerde fout vervallen de fysisch-biotische aspecten van
het gebeuren uit het “zuiver psychische” te verklaren, dan zal men moeten erkennen, dat de
gehele dualistische conceptie door deze feiten aan het wankelen is gebracht.

Wanneer de suggestie een “puur-psychonome” ingreep in het onbewuste actleven
ware, dan zou zij ook slechts “puur-psychonome” werkingen kunnen hebben. Nu de feiten
deze hypothese weerspreken, keert het gehele betoog van Messer zich tegen zijn eigen
conceptie van de “ziel”. De verschijnselen hierboven bedoeld worden eerst verklaarbaar,
wanneer men heeft ingezien, dat in ieder werkelijk proces de onderscheiden aspecten - met
behoud van hun innerlijke eigengeaardheid en eigenwettelijkheid - onverbrekelijk met elkaar
samenhangen. Ook de “suggestie” als werkelijke ingreep kan dus geen “zuiver psychisch”
karakter dragen. [mP072]

Dat inderdaad van een actstructuur moet worden gesproken blijkt duidelijk, wanneer
men kennis neemt van de psychosen, die in wezen ziekten van het menselijk actleven zijn.

Met name bij de schizofrenie verliest dit actleven geleidelijk zijn structuur van
normatieve codrdinatie en concentratie. De bewustzijnsfuncties versimpelen en vallen als het
ware uiteen en tegelijk wordt de hiérarchische onderordening van het onbewuste onder het
bewuste verbroken.

Daarmee gaat natuurlijkerwijze gepaard een verschijnsel dat men “de splitsing van de
persoonlijkheid” noemt.*° De actstructuur van het lichaam valt als het ware uiteen®! en
daardoor ziet de patiént zijn persoonlijkheid als in een “gebroken spiegel”. Het denk-,
verbeeldings- en wilsleven is niet meer op het geestelijk centrum van de menselijke
persoonlijkheid geconcentreerd en verliest daarmee zijn normale samenhang. De patiént
spreekt over het subject van zijn acten, die hij niet meer op zijn ikheid kan betrekken, in de
derde persoon. Vreemde primitieve, uit het onbewuste zich opdringende, symbolen spelen in
de zgn. “autistische” gedachtewereld van de schizofreen een beheersende rol en men heeft
opgemerkt, dat deze een verrassende gelijkenis vertonen met de symboliek in de
kosmogonieén van de primitieve volken met dit verschil, dat ook moderne begrippen als dat
van de elektriciteit e.d. er een rol in spelen.

3 Deze “splitsing” kan men in voorbijgaande aard evenzeer in hypnotische toestanden waarnemen.
s Dit wil natuurlijk zeggen: de actstructuur in haar subjectieve verwerkelijking. Als structuurprincipe of
normatieve wet blijft zij natuurlijk onaangetast.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

Maar dat de actstructuur van het menselijk lichaam geen gedifferentieerde is, wordt
eveneens door de psychosen bewezen, want al zijn daarbij steeds de grote hersenen (en
evenzeer de midden- en tussenhersenen volgens de nieuwere onderzoekingen) betrokken, het
is niet gelukt voor de verschillende psychotische vormen een [mP073] typische
(gedifferentieerde) fysiologische basis in de hersenen te ontdekken.

De poging van Wernicke tot lokalisering van de psychosen is mislukt. Fysiologisch
openbaren zij zich veeleer in diffuse aandoeningen over de gehele hersenen.®?

In de actstructuur van het menselijk lichaam vervlecht zich het individuele menselijk
bestaan tevens met de structuren van de menselijke samenleving, die als zodanig zonder
uitzondering van typisch-normatieve kwalificatie zijn. Het zijn met name deze
samenlevingsstructuren, waarbinnen de acten met haar projectie in de menselijke handelingen
typisch gedifferentieerde structuren aannemen, maar deze structuren zijn (voor zover niet zelf
van genotypische aard), voor haar van secundaire orde tegenover de primaire actstructuur, die
als zodanig ongedifferentieerd is. Zij zijn slechts variabiliteitstypen van de acten, haar door
het sociaal milieu opgedrukt. In haar grondrichtingen is het menselijk actleven volkomen
plastisch en dynamisch en juist daarom instaat de meest uiteenlopende sociale structuren aan
te nemen. Hetzelfde geldt van de geno- of stamtypen van het menselijk lichaam in zijn
actstructuur: het ras, de stam en het geslacht. Het is typerend, dat voor zover een samenleving
zich op genetische - zij het al ten dele fictief-genetisch - grondslag in stam- of
geslachtsverband organiseert, ook deze organisatie een ongedifferentieerd karakter draagt. Zij
kan in een primitieve verbandsvorm de meest uiteenlopende samenlevingsstructuren
vervlechten.

In het dierlijk lichaam zijn de sociale vervlechtingen juist in een gedifferentieerde
structuur vervat van typisch psychische instinctieve kwalificatie en biotische fundering.

In dit enge - niet normatief gekwalificeerde - structurele kader zijn de mogelijkheden
van de dierlijke sociale activiteit in verhouding tot de menselijke uiterst beperkt.

Wanneer men nu dit alles overweegt, kan de vraag rijzen, of men de actstructuur van
het menselijk lichaam als zodanig eigenlijk wel een individualiteitsstructuur noemen kan. Het
antwoord moet beslist bevestigend luiden. De individualiteitsstructuur is, gelijk wij vroeger
gezien hebben, in tegenstelling tot de modale structuur van de aspecten van de werkelijkheid,
niets anders dan de typische structuur van een individueel geheel. [MP074]

Aan deze definitie voldoet de actstructuur van het menselijk lichaam volkomen. Zij is
typisch voor het menselijk lichaam als enkaptisch geheel en drukt eerst het menselijk stempel
daarop, doordat zij de typische tijdelijke uitdrukkingsstructuur is voor de menselijke geest.

Dit typisch stempel drukt zij ook op de objectief zinnelijke gestalte van de mens,
waarin het enkaptisch structuurgeheel tot zinnelijk waarneembare uitdrukking komt: de
opgerichte houding, de typische vorm van voorhoofd, schedel en kin, het menselijk oog met
zijn bezielde blik, het geheel ontbreken van een (biotisch resp. psychisch gekwalificeerde)
uitrusting van het lichaam voor de strijd om het bestaan enz. enz.: al deze typische
morfologische kenmerken zijn door de actstructuur, als lichamelijke uitdrukkingsstructuur
van de geest bepaald. Het is de actstructuur, die in haar plasticiteit aan het menselijk lichaam
een geheel enig geestelijk uitdrukkingsvermogen verleent, dat aan het dierlijk lichaam geheel
ontbreekt.

Maar ook aan de overige vereisten van een wezenlijke individualiteitsstructuur voldoet
zij. Zij vertoont de gehele reeks van typische afdalingen van het menselijk radicaaltype tot de
verste differentiéring in stam- (ras, volk, geslacht, familie), en variabiliteitstype. (nationaliteit,
kerkelijk, politisch type enz. enz.)

%2 Jelgersma, Leerboek der Psychiatrie | (5° dr.) blz. 24.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

De menselijke individualiteit, die in het kader van deze typen van de actstructuur tot
openbaring komt, pleegt men het “karakter” van de mens te noemen.

Het “karakter” moet dus ten scherpste worden onderscheiden van het “hart” of de
religieuze wortel van de menselijke existentie. Het is als zodanig niet van [mP075] geestelijke
(religieuze), maar van tijdelijk-lichamelijke geaardheid, maar het is tegelijk de lichamelijke
uitdrukking, van de geestelijke individualiteit van de mens, van de integrale ikheid als
individueel religieus centrum van het menselijk bestaan.

Het karakter nu, dat ongetwijfeld individueel is, blijft ook in deze individualiteit
geheel de plastische en ongedifferentieerde geaardheid van de actstructuur vertonen. Het heeft
een dieptelaag in de onbewuste aanleg, aandriften en neigingen van de mens, die aangeboren
en hereditair zijn in lichamelijke zin® en een bovenlaag in het zgn. verworven Karakter,
waarin uit de aangeboren karakteraanleg in zijn plastische structuur zich concrete
karaktereigenschappen vormen in convergentie van aanleg en sociaal milieu. En het
verworven karakter heeft tot taak de leiding over de aangeboren karakteraanleg te behouden.

De structuur van het karakter is van ongedifferentieerde normatieve kwalificatie, de
onderscheiden karaktertrekken zijn daarin in normatieve zin gecodrdineerd en geconcentreerd
op het geestelijk centrum van de persoonlijkheid, maar deze structuur realiseert zich telkens
op individuele wijze.

De bedoelde karaktertrekken zijn normatief gekwalificeerde disposities, of relatief
duurzame normatieve tendensen, die een zekere speelruimte voor hun ontplooiing laten.

Men onderscheidt ze wel in “doelstrevende” wils- of richtingdisposities en
instrumentele of [mPO77] bekwaamheidsdisposities (“Richtung”- en “Rustungsdispositionen”
volgens W. Stern).®*

Het is 0.i. onjuist de laatste, waartoe men vooral de intellectuele disposities rekent, uit
het “karakter” uit te schakelen en in “voluntaristische” lijn alleen de “wilsdisposities” er toe te
rekenen.®® Er bestaat een innige samenhang tussen de grondrichtingen van het menselijk
actleven, welke ook in de structuur van het karakter niet valt te verwaarlozen. Dat naar de
tijdelijke lichamelijke orde van het menselijk bestaan de drijvende impulsen ook tot
ontplooiing van de intellectuele aanleg uit de “richtingsdisposities” van het karakter stammen
valt niet te loochenen.

Maar een bepaalde intellectuele, of esthetische aanleg betekent tegelijk een bijzondere
taak voor de karaktervorming en zijn ontplooiing is mede constituerend voor het individuele
verworven karakter.

De voluntaristische opvatting van het karakter houdt steeds verband met de valse
opvatting, die in de totaliteit van de “richtingstendensen” of “wilsdisposities” de diepste kern

3 [mP076] [inlas begin] Hieraan staat natuurlijk niet in de weg de sinds Weismann vrij algemeen in de
biologie aangenomen stand van zaken, dat de kiemcellen zich van meet af in de embryonale ontwikkeling van de
overige lichaamscellen afzonderen en een van generatie tot generatie direct doorlopende, door Weismann zo
genoemde kiembaan vormen, terwijl de individuele lichamen zich van deze kiembaan om zo te zeggen telkens
afsplitsen, zodat de kiemcellen niet het product van het lichaam, maar veeleer omgekeerd het lichaam, waarin zij
zich bevinden, het product van de kiemcellen van de vorige generatie zijn. Immers deze aangenomen stand van
zaken zou er slechts op wijzen, dat ook de erfelijkheid van karakteraanleg tot het stamtype van het menselijk
lichaam behoort, en niet uit de individuele lichamen van het ouderpaar te verklaren valt. Wat eigenlijk een
vanzelfsprekende waarheid is. Aan de lichamelijke geaardheid van de overgeérfde karaktertrekken doet dit
natuurlijk niets af. Overigens wordt Weismanns theorie principieel verworpen door de neolamarckianen zoals O.
Hertwig (Allgemeine Biologie 6° und 7¢ Ausg. 1923), die aan de vererfelijkheid van verworven eigenschappen
vasthouden en wel langs de weg van verandering van het idioplasma van de eicel, waarbij vanzelf de
onafhankelijkheid van “soma” en “kiemplasma” vervalt. Maar de laatste opvatting vindt, gelijk wij zullen zien,
geen steun in de feiten. [einde inlas]

34 Die menschliche Personlichkeit (1918). Vgl. August Messer Psychologie (5¢ Aufl. 1934) S. 31.

% Zo bv. W. Stern, a.w., Th. Ziegler, Das Geflihl (2¢ Aufl.) S.300, Ebbinghaus, Jerusalem - Lehrb. der
Psychologie (4¢ Aufl. S. 205), Messer, a.w. S. 31 en vele anderen.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

van de menselijke persoonlijkheid zoekt.*® De diepste wortel en drijfkracht van het menselijk
leven ligt echter noch in de wils-, noch in de intellectuele karakterdisposities, maar in het
“hart”, in de “geest” in zijn religieuze, Schriftuurlijke zin. [mP078]

Daarom ligt ook alle karakterstudie op de grenzen van de wetenschap, omdat het
menselijk karakter naar de religieuze orde, geworteld is in een geestelijke bodem, die slechts
door de goddelijke Woordopenbaring aan onze kennis ontsloten wordt. Het is nu zo gesteld,
dat in de normatieve structuur van het karakter ook de “disposities” van de lagere
lichaamsstructuren in enkaptische binding fungeren. Zo is in het karakter vervlochten het
“temperament” als het geheel van de psychisch (door emotionele gevoelsfactoren)
gekwalificeerde disposities, in het temperament vervlechten zich weer de typisch biotisch
gekwalificeerde disposities (speciaal die op het gebied van het seksuele leven) en de fysisch
gekwalificeerde (als de bewegingsenergie in het “tempo” van een persoon). Het karakter
fungeert dus ook in de véor-psychische aspecten van het lichaam. En het drukt zich ook
morfologisch uit in de gehele lichaamsgestalte, een stand van zaken, die in het bijzonder in
Kretschmers typenleer aandacht heeft gevonden.®’

Uit dit alles vloeit reeds voort, dat van een scherpe scheiding van karakter als zuiver
normatieve structuur van de menselijke persoonlijkheid en temperament als “natuur’aanleg
geen sprake kan zijn.

Deze scheiding, die vooral in Kants antropologie is doorgevoerd, wordt geheel
beheerst door het dialectisch grondmotief van “natuur” en “vrijheid”, maar beantwoordt niet
aan de structuur van de werkelijkheid. Het “karakter ” is niets anders dan de uitdrukking van
de geestelijke individualiteit van de mens binnen het door de actstructuur gekwalificeerde
enkaptisch geheel van het menselijk lichaam. Het fungeert als zodanig in alle aspecten van de
tijdelijke werkelijkheid. [mP079]

Zijn lichamelijke geaardheid is niet te loochenen, wanneer men bedenkt, dat ook de
normatieve aanlegfactoren, die in de gangbare opvatting “geestelijk” worden genoemd, en
niet slechts de biotisch-psychische, erfelijk zijn en in de erffactoren (“genen”) van de gamaten
(geslachtscellen) worden overgedragen.® In het bijzonder het onderzoek van de een-eiige
tweelingen (denk aan de gebroeders Bach, de gebroeders Piccard enz. enz.) heeft van deze
erfelijkheid een indrukwekkend beeld gegeven. De overeenstemming in potentiéle
karakterkenmerken (karakterradicalen) bleek hierbij zelfs z6 frappant, dat men bij eenzijdige
accentuering van de herediteit in een zgn. nativistische opvatting verviel, die de plasticiteit, de
vormbaarheid, van het karakter principieel loochende. Zulk een opvatting staat echter gelijk
met de loochening van de normatieve actstructuur van het karakter en is in strijd met de
feiten. Het zijn altijd slechts “disposities”, die worden overgeérfd.*® De hypothese van
Lamarck in zake de vererfelijkheid van verworven eigenschappen is door het moderne, op de
onderzoekingen van Gregor Mendel en Wilhelm Johanssen gebaseerde,
erfelijkheidsonderzoek als onbewezen verworpen. Ook bij de een-eiige tweelingen is de
invloed van het milieu en de gehele karaktervorming op de individuele karaktereigenschappen
gebleken, zij het al, dat de intellectuele aanleg minder plastisch bleek dan de emotionele en
wilsdisposities. Geen enkele karakter“dispositie” is volstrekt in haar ontwikkeling

36 Aldus ook Messer t.a.p., die echter vlak na deze voluntaristische stelling weer de uitspraak doet: “Die
Gesamtheit der Richtungs- und (ik cursiveer) Ristungs-dispostitionen (bezw. der “dauernden Einstellungen”,
wie Marbe sie nennt) macht die “Entelechie” die “Struktur” aus, die also den Kern der “Person” bildet”.

2 Dit is natuurlijk niet in strijd met onze vroegere stelling, dat in de lichaamsvorm de verschillende
structuren vervlochten zijn. Ook in een beeldhouwwerk wordt het marmer, dat als zodanig een fysisch-chemisch
gekwalificeerde structuur heeft, tot uitdrukkingsmateriaal voor de esthetische conceptie, maar alleen in de vorm
van het kunstwerk.

38 Hier te lande hebben vooral de onderzoekingen van Heymans en Wiersma de erfelijkheid van de zgn.
“geestelijke” aanlegfactoren bevestigd.
3% Vgl. B. Bavinck, Ergebnisse und Probleme der Naturwissenschaften, (5¢ Auf1.1933) S.439.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

gedetermineerd. ledere karakterdispositie stelt een normatieve vormingstaak aan de mens en
in de concrete vorm van het “verworven karakter” vervlechten zich weer aanleg en sociaal
milieu. Men kan slechts dit zeggen, dat de dispositie de speelruimte voor de karaktervorming
bepaalt.

Er zijn verschillende pogingen ondernomen, om de onderscheiden karaktertypen
wetenschappelijk te benaderen. Zo heeft de Duitse geleerde Eduard Spranger in zijn bekend
en herhaaldelijk herdrukt werk Lebensformen (2° dr. 1914) getracht een zuiver
“geesteswetenschappelijke” typologie te geven, waarbij de karaktertypen zich zouden
differentiéren naar bepaalde normatieve aspecten, die volgens hem gefundeerd zouden zijn in
verschillende “cultuurwaarden”. [mP080]

Hij ging daarbij na, welk typisch karakter het persoonlijk “geestesleven” aanneemt,
wanneer aan een van deze waarden de beheersende plaats daarin wordt toegekend.

De uit zulk een “waarde” resulterende normen zouden als innerlijke drijfveren de
gehele levenshouding van een persoon bepalen, ook zonder dat zij hem steeds tot bewustzijn
komen, en aan deze houding een bepaald stempel opdrukken. Zo kwam Spranger tot de
onderscheiding van zes “levensvormen”, die van de theoretische, economische, esthetische,
sociale, “religieuze” en de machtsmens.

Een dergelijke typologie houdt echter geen rekening met de grondstructuur van ieder
menselijk karakter: de actstructuur van het menselijk lichaam, die, gelijk we zagen, nimmer
door een gedifferentieerde normatieve functie kan zijn gekwalificeerd. Zij kan hoogstens een
zeker inzicht geven in bepaalde variabiliteitstypen, welk een karakter kan aannemen in
bepaalde gedifferentieerde samenlevingsstructuren als die van de wetenschap, van de kunst,
het bedrijf, de kerk, de staat enz. De innerlijke karakterstructuur is op deze wijze echter
nimmer te benaderen. Want deze structuur is een lichaamsstructuur als uitdrukkingsveld voor
de menselijke geest en zij is als zodanig noodzakelijk ongedifferentieerd in de vroeger door
ons besproken zin. Ook in de gedifferentieerde samenlevingskringen zal tenslotte het
individuele karakter zich in zijn innerlijke aard geldend maken. De zgn. “economische”,
sociale, de “theoretische” of de machtsmens zijn tenslotte nog geen innerlijke karaktertypen,
maar hoogstens “milieutypen”, [mP081] die het radicaaltype en de genetische stamtypen van
het menselijk karakter vooronderstellen.

Daarmee is het onderzoek van de variabiliteitstypen of “sociale milieutypen” uiteraard
niet als minder belangrijk gekwalificeerd. Mijn bezwaar gaat alleen tegen een zgn.
geesteswetenschappelijke onderzoekmethode, die wijsgerig beheerst wordt door een
onschriftuurlijke opvatting van de menselijke “geest” en daardoor in wezen de lichamelijke
existentie van de mens dichotomisch of ook wel trichotomisch uiteenbreekt in
“materielichaam” en ““geest”, resp. in “lichaam”, “ziel” en “geest”.

De antropologische studie van de karaktertypen en van de individuele karakters staat
nog in de kinderschoenen en het is nog volkomen voorbarig hier reeds van vaststaande
wetenschappelijke resultaten te spreken.

Belangrijke en vruchtbaar gebleken inzichten zijn ongetwijfeld in verschillende
moderne typologieén als die van de psychiater Ernst Kretschmer en de psycholoog E.R.
Jaensch geopend, die beide grote aandacht hebben besteed aan de samenhang van
lichaamsbouw en karakter, ofschoon bij Kretschmer eigenlijk meer van het temperament dan
van het karakter sprake is. Daarbij blijkt echter tevens de volstrekte noodzakelijkheid van een
wijsgerig inzicht in de [mP082] eigenlijke structuur van het menselijk karakter en in de
verhouding tussen “lichaam” en “ziel”.

40 Spranger merkt zelf op, dat hij in zijn “levensvormen” geen “fotografieén van het werkelijk leven”
geeft, maar “zeitlose Idealtypen”, die als Schemata oder Normalstrukturen an die Erscheinungen der historischen
und gesellschaftlichen Wirklichkeit angelegt werden sollen.”

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

Kretschmer ging bij zijn onderzoekingen naar de samenhang van lichaamsbouw en
karakter uit van een psychiatrisch gezichtspunt: de typische correspondentie van de manisch-
depressieve vorm van psychose met het zgn. pyknisch (dikke) type en van de schizofrenie met
het zgn. asthenisch (“leptosoom” of magere) en athletisch (gespierde) type van lichaamsbouw.

Jaensch ging uit van een psychologisch gezichtspunt: de zgn. “eidetische’ aanleg bij
kinderen, bestaande in het vermogen figuren of dingen, die men Korte tijd beschouwd heeft -
na hun verwijdering - met zinnelijke duidelijkheid op een zinnelijke achtergrond in de blik
vast te houden. Hij onderscheidde daarbij twee eidetische typen, een zgn. T-type, waarbij de
zinnelijke voorstellingsbeelden slechts een geringe samenhang (integratie) met het overige
“zieleleven” vertoont en een zgn. B-type, waarbij deze samenhang juist in sterke mate
aanwezig is. Aan deze typen van zinnelijke aanschouwing zouden nu ook typische
lichaamseigenschappen beantwoorden.**

Zowel Kretschmer als Jaensch trachten vanuit deze resultaten van hun
vakwetenschappelijk onderzoek tot een antropologische typenleer te komen. Maar het is
duidelijk dat hierbij de grenzen van de vakwetenschap overschreden worden en dat een
wijsgerige totaalvisie op de structuur van de menselijke persoonlijkheid de typologische
theorie in haar grondslagen beheerst. De vraag is slechts: welke wijsgerige visie”? [mP083]

Zo wordt bv. Kretschmers begrip van het “karakter” geheel beheerst door zijn
opvatting van “lichaam” en “ziel”. Hij onderscheidt het karakter scherp van de “constitutie’’,
waaronder hij verstaat het geheel van alle individuele eigenschappen, die op vererving
berusten, d.i. genotypisch verankerd zijn. Dit constitutiebegrip noemt hij “ausgesprochen
psychophysisch, gesamtbiologisch, auf das Ineinander von Koérperlichen und Psychischen
gerichtet”.*? Het begrip karakter daarentegen is volgens hen van “zuiver-psychologische”
aard. Hieronder verstaat hij het geheel van alle affectief-wilsmatige reactiemogelijkheden van
een mens, zoals zij in de loop van zijn levensontwikkeling zijn ontstaan, derhalve uit erfelijke
aanleg en uit alle exogene (van buiten komende) invloeden: lichamelijke invloeden,
psychische opvoeding en “belevingssporen”.

Het begrip karakter abstraheert dus, zoals Kretschmer zegt, van de “lichamelijke
correlaten” terwijl het anderzijds de exogene factoren, in het bijzonder de resultaten van
opvoeding en milieu als gewichtig bestanddeel in zich sluit, terwijl deze factoren aan het
constitutiebegrip in wezen vreemd zijn.*® Hier wordt dus toch weer de “ziel” in de traditionele
zin van het complex van de psychische en na-psychische functies tegenover het “lichaam” in
de zin van het complex van de véor-psychische functies gesteld. [mP084]

Als bemiddelaar tussen het “zuiver-psychische” karakter en het “lichaam” fungeert
dan het “temperament”, dat intussen in de onderzoekingen van Kretschmer vrijwel geheel de
plaats van het “karakter” inneemt.

Onder “temperamenten” verstaat hij dat deel van het psychische, dat mede langs
humorale (bloedchemische) weg, met de lichaamsbouw in correlatie staat en gevoelstonen
gevend, remmend en aandrijvend in het “Triebwork der seelischen Apparate” ingrijpt. Het
temperament zou zijn “lichamelijk correlaat” vinden in het apparaat van de hersenklieren.

De eigenlijke actstructuur van het karakter als wezenlijke lichaamsstructuur is hier dus
niet gezien, omdat de traditionele dualistische opvatting van “lichaam” en “ziel” zulks belet.

En wat hier voor de kijk op het karakter geldt, geldt voor de gehele antropologie.
[mPO085]

4 Ook Kretschmer heeft aan de aanschouwings- en voorstellingstypen aandacht gewijd. Hij ziet deze
typen primair bepaald door de verschillende temperamentstypen (a.w. S.289).

42 Kdérperbau und Charakter Untersuchungen zum Konstitutionsproblem und zur Lehre von den
Temperamenten (15 en 16 verbesserte und vermehrte Aufl. Berlin 1942) S.287.

43 a.w. S.288.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

Ik heb nu in het bovenstaande slechts willen aantonen, dat de wijsbegeerte der
wetsidee ook op antropologisch gebied tot een reformatie van het wijsgerig denken moet
leiden, omdat zij het Schriftuurlijk grondthema handhaaft zonder compromissen met de
dialectische thema’s van het onschriftuurlijk denken.

Deze reformatie zal zich uiteraard ook moeten doorzetten, waar het genetisch
grondprobleem van de antropologie: de wording van de mens vanuit de goddelijke
scheppingsdaad, aan de orde wordt gesteld.

Dr. J. Kalma meende in zijn belangwekkend en doorwrocht werk De mensch. Een
evolutiebeeld,* dat de wijsbegeerte der wetsidee, waarvoor hij overigens grote
wetenschappelijke waardering heeft, over dit grondprobleem feitelijk niets te zeggen kan
hebben, omdat haar conceptie van de werkelijkheid volkomen “statisch” zou zijn en zij
bovendien door haar binding van de wetenschap aan de goddelijke Woordopenbaring de
soevereiniteit van het denken op zijn eigen gebied prijsgeeft. (Het scheppingsverhaal van het
boek Genesis is hier blijkbaar voor de schrijver de steen des aanstoots!).

Hier is een radicaal misverstand in het spel, hoofdzakelijk veroorzaakt door het
eigenaardig logisch-evolutionistisch uitgangspunt van de geleerde schrijver.

De visie, welke de wijsbegeerte der wetsidee op de tijdelijke werkelijkheid heeft, is
niet statisch, maar dynamisch, en wel krachtens het religieuze Schriftuurlijk uitgangspunt, van
waaruit hier de wetenschappelijke blik op de structuur van de tijdelijke werkelijkheid gericht
wordt. Hier is heel de werkelijkheid in haar dynamisch ontsluitingsproces gezien, dat nergens
in de tijd tot starre afsluiting kan komen.

De tijdelijke werkelijkheid is inderdaad een voortdurende verwerkelijking en in die zin
in voortdurende wording. [mP086]

Maar deze tijdelijke wording is slechts mogelijk binnen constante structuren, haar door
de goddelijke scheppingsorde gesteld, die in een heel de tijdelijke werkelijkheid naar al haar
modale- en individualiteitsstructuren omsluitende tijdsorde besloten zijn. Als tijdsorde
openbaart de tijd zich alleen naar zijn wetszijde; naar zijn subjectzijde openbaart hij zich als
individuele duur, die voor ieder schepsel verschillend is.

De vraag naar de tijdelijke wording van de mens is de vraag naar de realisering in de
tijd van de menselijke lichaamsstructuur, gelijk zij in onverbrekelijke samenhang met de
menselijke ziel of geest in de goddelijke scheppingsorde gesteld is. De schepping van de
mens, gelijk zij ons in de eerste hoofdstukken van het boek Genesis wordt geopenbaard,
omvat echter de mens naar ziel en lichaam in integrale eenheid, de mens naar zijn
boventijdelijk geestelijk centrum en naar zijn lichamelijke structuur in de tijdsorde. Die
ondoorgrondelijke scheppingsdaad Gods ligt aan alle tijdelijke lichaamswording ten
grondslag als haar voorwaarde en absoluut begin.

De tijd is zelf door God geschapen, d.w.z. niet als een zelfstandig schepsel, maar in en
met heel het creatuur, dat aan de tijd onderworpen was.

Het scheppingswerk als zodanig is dus geen wording in de tijd, maar is “in den
beginne”, d.w.z. ligt aan alle tijdelijke wording ten grondslag als haar goddelijk beginsel.*® 46
Het Griekse religieus bewustzijn kon deze scheppingsgedachte niet vatten. Binnen het kader
van het vorm-materiethema kon slechts sprake zijn van een wording van de dingen in de tijd

44 D1. 11 (1940, Tjeenk Willink & Zoon, Haarlem) blz. 120 vlg.

4 In zijn prachtige rectorale oratie Evolutie (1899) heeft dr. A. Kuyper terecht de verwarring van
schepping en tijdelijke wording weinig overeenkomstig de Schrift genoemd, toen hij schreef “dat de
Scheppingsoorkonde van de Schrift het dramatisch optreden van nieuwe wezens eer afsnijdt dan aanbeveelt. Er
staat dat “de aarde voortbracht kruid zaadzaaiende naar zijn aard”, en zo ook dat “de aarde voortbracht het vee
en het kruipend gedierte”, niet dat ze door God als stukken op het schaakbord, op de aardbodem werden
neergezet”.

46 Gen. 2:7 geeft in verband met Gen. 1:27 een duidelijk verschil aan tussen de schepping van de mens en
zijn tijdelijke lichamelijke formering.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

en daarbij werd terecht gesteld, dat uit niets niets kan worden. De Heilige Schrift heeft ons
echter Gods scheppingswerk geopenbaard als absolute aanvang van alle dingen, ook van alle
tijdelijke wordingsprocessen. [mP088]

Daarom moet worden vastgehouden aan de reeds door Augustinus ingeziene waarheid,
dat Gods scheppingswerk als zodanig niet in de tijd, maar veeleer de absolute aanvang van de
tijd is.*” Waren de scheppingsdaden in de tijd, dan waren zij onderworpen aan de tijdsorde als
goddelijke ordening. Dan zouden zij zelf van creatuurlijke aard zijn en geen soevereine
scheppingsdaden. Maar de absolute soevereiniteit Gods, gelijk die ons in de Heilige Schrift is
geopenbaard, verdraagt geen uitwissing van de grens tussen Schepper en schepsel. God is aan
geen enkele wet onderworpen en Zijn daden zijn niet naar de tijd af te meten, al werken zij
zich ook in de tijd uit in de wording.

[inlas begin] [mP087] Dit mag echter niet zo worden verstaan, als zouden de
goddelijke scheppingsdaden van eindeloze duur zijn.

Deze misvatting, die met de goddelijke Woordopenbaring in zake de schepping in
volstrekte strijd is,*® onderwerpt onbedoeld Gods scheppingsdaden opnieuw aan de tijd. Want
ook een eindeloze duur is een subjectieve tijdsfiguur, die slechts hierdoor van de eindige
tijdsduur onderscheiden is, dat hij geen bepaald aanvangspunt en eindpunt in de tijd heeft. In
deze zin nam Aristoteles een “eeuwig” bestaan van de materiéle vormenwereld aan. De
“materie” als het principe van de “eeuwige wording” is volgens hem onverbrekelijk met de
tijd verbonden, maar ze is als zodanig “onbepaald”, ook in tijdsduur. Deze opvatting
ontleende hij aan Heraclitus, volgens wie de kosmos in zijn “eeuwige vloeiing™ altijd geweest
is, altijd is en altijd zijn zal en door niemand van de Goden of mensen geschapen is.*°

Zij sloot de scheppingsgedachte principieel uit. Gods scheppingswerk, als volvoering
van zijn eeuwig raadsbesluit, daarentegen is volkomen voltooid en dus ook niet van begin- en
eindeloze duur. In de tijd is geen absolute aanvang en geen absolute voleindiging. leder
begin- en eindpunt is hier betrekkelijk. Maar iedere scheppingsdaad Gods is tegelijk een
absolute aanvang, een “in den beginne” en een absolute voltooiing, een voleindiging. Maar
voor het tijdelijk menselijk begrip is zulks niet te vatten. Het is een eeuwige waarheid die
slechts in het geloof wordt aanvaard. [einde inlas]

Hier rijst nu zowel voor de christelijke wijsbegeerte als voor de Schriftuurlijke
theologie uiteraard onmiddellijk de vraag naar de betekenis van de “scheppingsdagen”. Die
vraag kan nimmer tot bevredigende beantwoording komen zonder dat het gehele
tijdsprobleem grondig onder ogen is gezien. Over dit vraagstuk heb ik een afzonderlijke
studie gepubliceerd in het tijdschrift Philosophia Reformata.

Ik heb hier met nadruk gewaarschuwd tegen de vereenzelviging van de kosmische, de
tijdelijke werkelijkheid naar al haar aspecten omspannende, tijd met een objectieve tijdmaat,
die georiénteerd is aan de hemelbeweging. ledere tijdmaat onderstelt de tijd, is een tijdelijke
maat en kan dus nooit de volle kosmische tijd zelf meten.

Voorts bestreed ik hier het bestaan van een absolute zgn. mathematische tijd, die
onafhankelijk van de dingen, volkomen gelijkmatig in momenten zou verlopen. [mP089]

Deze zgn. absolute tijdstheorie was sinds Newton en de klassieke fysica ingevoerd,
doch werd sinds Einstein door de moderne fysica principieel prijsgegeven.

Hiertegenover stelde ik drieérlei vast, dat voor de tijdsbeschouwing in de wijsbegeerte
der wetsidee karakteristiek mag worden genoemd: 1° de volle (kosmische) tijd in zijn

4 De Civitate Dei XI cap.VI, procul dubio non est mundus factus in tempore, sed cum tempore
(Ongetwijfeld is de wereld niet in, maar met de tijd geschapen). Augustinus houdt deze juiste gedachte echter
niet vol, daar hij niettemin vlak daarop de zes scheppingsdagen met de wereldbeweging gegeven noemt.

48 Volgens de Schrift (Gen. 1 vrs. 1 en Gen. 2 vrs. 1) is de schepping “in den beginne” en tevens volkomen
voltooid.
49 Diels Kranz, Fragmente der Vorsokrater, | (5¢ Aufl. 1934) B fragm. 30.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

onverbrekelijke correlatie van tijdsorde en subjectieve (resp. objectieve) duur vertoont
evenveel aspecten als de tijdelijke werkelijkheid zelf:>° hij neemt in ieder van deze aspecten
een bijzondere modale zin en wetmatigheid aan; 2° hij differentieert zich evenzeer in de
individualiteitsstructuren van de werkelijkheid en vertoont eerst in deze structuren een
concrete duur; 3° een objectieve “tijdmaat”, die dienst doet bij de zgn. tijdmeting mag nooit
met de kosmische tijd worden verward: zulk een “tijdmaat™ kan ook nimmer op zichzelf
bestaan, doch alleen in de structurele subject-objectrelatie tot mogelijke meting door de mens.
V6or de verschijning van de mens in het tijdelijk wordingsproces was er geen objectieve
“tijdmaat” in actuele zin.

Al deze inzichten hebben wij nodig om het hierboven opgeworpen probleem in zake
de eigenlijk betekenis van de scheppingsdagen juist te kunnen stellen.,

Gods openbaring over de schepping is aan ons tijdelijk bewustzijn aangepast, omdat
de mens bij de religieuze concentratie van zijn bewustzijn op het boventijdelijke toch altijd
aan de tijd gebonden blijft. De goddelijke Woordopenbaring richt zich primair tot het “hart”,
de “geest” van de mens; maar zij is niet zuiver-geestelijk, maar gaat in de tijd in en wordt in
ons tijdelijk bestaan tot norm voor het geloof. Het geloof nu heeft zijn eigen tijdsaspect. De
kosmische tijd neemt binnen dit aspect de modale zin van de pistis zelf aan, gelijk hij binnen
het bewegingsaspect de fysische zin van de beweging, in het levensaspect de biotische zin van
het organisch leven, in het gevoelsaspect de psychische zin van het gevoel, in het logisch
aspect die van de [mP090] logische analyse, in het historisch aspect die van de historie
aanneemt enz. enz.

Het karakteristieke van de geloofstijd is nu dit, dat hij ons in het grensaspect van ons
tijdelijk bestaan door de Openbaring heen wijst naar de orde, die de tijd te boven gaat. Zo is
het majestueuze “In den beginne” van het boek Genesis pregnant in de geloofstijd gesteld.

Het geloof is in de tijd, doch het wijst heen naar de boventijdelijke dingen, die ons
daarin worden geopenbaard.

Zo kan ook de verhouding van wedergeboorte en bekering slechts in de geloofstijd
worden gevat.

De gereformeerde theologie leert dat de wedergeboorte aan de bekering voorafgaat,
ofschoon de wedergeboorte als werk Gods aan het hart van de zondaar, geen tijdelijk
(natuurlijk dus ook geen altoos durend of in tijdelijke zin aan de geboorte voorafgaand)
gebeuren kan zijn. Niemand kan zeggen, wanneer hij “wedergeboren” is: “De wind waait
waarheen hij wil en gij hoort zijn geluid. Maar gij weet niet vanwaar hij komt en waarheen hij
gaat. Alzo is het met ieder, die uit de geest Gods geboren is” zegt onze Heiland. Wel kan men
de tijd van zijn “bekering”, als tijdelijke openbaring van de palingenese, aangeven (Paulus op
de weg naar Damascus).

Zo is ook de “voleinding van alle dingen” een tijdsfiguur in de geloofstijd en niet bv.
in de fysische, biotische, psychische of “historische tijd”. Deze voleinding is de absolute
afsluiting van de tijd van de wording, een afsluiting, die, evenals het “in den beginne”, de
kosmische tijd te boven gaat.

De openbaring inzake de schepping van hemel en aarde maakt evenzeer de samenhang
van Gods scheppingsdaden in de geloofstijd kenbaar. [mP091]

Zij maakt daarbij gebruik van het zes dagen schema met het uitgesproken doel de orde
in de goddelijke scheppingswerkzaamheid te betrekken op de menselijke werkdagen en het
gebod zes dagen te arbeiden een maar niet bloot-“zedelijke”, maar een wezenlijk centrale,
religieuze grondslag te geven in de “werkdagen Gods”, gelijk zij de eeuwige Sabbatsrust

%0 Doordat J.Kalma in zijn belangrijk werk De Mens. Een Evolutiebeeld (DI.11, 1940) blz. 11 vig. de
“duur” vereenzelvigt met de abstracte bewegingsduur, die als objectieve tijdmaat dienst doet, kan hij schrijven,
dat de “duur” in werkelijkheid niet bestaat, doch slechts een fictieve denkabstractie is. Zijn gehele
tijdsbeschouwing is door deze valse premisse bepaald.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

Gods na de voleinding van het scheppingswerk tot grondslag maakt van het gebod op de
zevende zonnedag te rusten van de arbeid. Het was dus Gods uitdrukkelijke bedoeling, dat
zijn volk bij de zes scheppingsdagen zich zijn eigen zes werkdagen voor ogen zou houden en
in het geloof deze werkdagen zou zien omstraald door het eeuwigheidslicht van Gods eigen
scheppingswerkzaamheid. De scheppingsdagen mogen dus niet “zuiver symbolisch” en
“zuiver-geestelijk” worden opgevat. In dit geval zouden zij hun eigenlijke zin verliezen. Het
scheppingsverhaal spreekt concreet van zes werkdagen en de sabbatsdag in aanpassing aan de
menselijke tijdrekening. Maar het stelt deze dagen in de geloofstijd en heft ze daardoor
tegelijk boven de tijd uit in het licht van de eeuwigheid: Ook na de schepping van zon, maan
en sterren, “om scheiding te maken tussen de dag en de nacht”, hebben zij wel “avond en
morgen”, maar geen “nacht”. Gods eeuwigheidslicht gaat nimmer onder.*! In dit alles is geen
spoor van natuurwetenschappelijke theorie aan het woord.

Gods scheppingsorde werkt zich uit in het tijdelijk wordingsproces, dat door haar eerst
mogelijk wordt. Maar de Schrift geeft ons geen mythologische “kosmogonie” over dit
wordingsproces, maar openbaring van goddelijke scheppingsdaden, die niet - gelijk het
wordingsproces van de schepselen - een werkelijke tijdsduur hebben. VVoor God zijn duizend
jaren als een dag, [mP092] d.w.z. Gods scheppingsdaden zijn als zodanig niet aan tijd
onderworpen, al werken zij zich door het schepsel uit in de tijd.

Het was dus een grote misvatting, dat men de zes scheppingsdagen ging meten naar de
objectieve tijdmaat, welke aan de dubbele beweging van de aarde om haar as en de zon is
georiénteerd, zonder zich rekenschap te geven van het feit dat hier sprake is van “werkdagen
in de geloofstijd”. De bedoelde tijdmaat van de menselijke tijdrekening berust op zinnelijke
objectivering van de subjectieve concrete tijdsduur van de asbeweging van de aarde. Deze
concrete tijdsduur is een tijd van bepaalde individualiteitsstructuur, die typisch fysisch is
gekwalificeerd. Het is een typisch-fysische bewegingstijd, die als zodanig noch de subjectieve
levenswording, noch de subjectief psychische en na-psychisch gekwalificeerde
wordingsprocessen kan omvatten. Want voor ieder “rijk” van tijdelijke schepselen neemt de
kosmische tijd een eigen individualiteitsstructuur aan, gelijk hij in ieder aspect van de
werkelijkheid zich in eigen modaliteit en eigen wetmatigheid vertoont. Slechts fysisch-
chemisch gekwalificeerde processen kunnen als zodanig in een fysisch gekwalificeerde
bewegingstijd verlopen. Maar reeds met een organisch levensproces kan dit niet het geval
zijn, omdat de organische levensontwikkeling als zodanig geen beweging in oorspronkelijke
fysische zin is.>? [mP093]

In waarheid meten wij met onze objectieve tijdmaat, die niets anders is dan een
genummerde, zinnelijk waarneembare bewegingsduur, niet anders dan objectief zinnelijk
waarneembare bewegingen. Daarbij zien wij bovendien af van de innerlijke individuele aard
van de bewegingsduur die wij willen “meten”. De “meting” is altijd kwantitatief, slechts op
getal- en ruimtelijke orde betrokken.

Vandaar het volstrekt uitwendig karakter van alle tijdmeting ten aanzien van een
concrete tijdsduur, met name van die, welke zich in een niet-fysisch gekwalificeerde
individualiteitsstructuur voordoet, zoals een subjectieve levensduur, een subjectieve
gevoelsduur enz. Hier meten wij in waarheid niet de levensduur of gevoelsduur zelf, maar

51 Men mag overigens wel eens bedenken, dat onze voorstelling van “dag” en “nacht” mede bepaald zijn
door onze positie op de aarde. Aan de poolcirkel hebben zij een geheel andere “duur” dan die, waarmee wij in
het dagelijks leven rekenen.

52 Vgl. de zeer instructieve opmerkingen van B. Bavink, Ergebnisse und Probleme der
Naturwissenschaften (5¢ Aufl. 1933) S.343 ff., die echter m.i. te ver gaat in zijn bewering, dat het individuele
levensproces geen bepaald begin- en eindpunt in de tijd zou hebben. De vraag, wanneer een levend individu
geboren is, is niet een onoplosbare “Doktorsfrage”, gelijk hij meent; hij is slechts alleen te beantwoorden in de
biotische tijdsorde. Wanneer het individu zelfstandig, d.i. los van het moederlichaam gaat “leven”. Overigens
kan worden toegegeven dat de fasen van de levensduur zich niet streng in onze tijdmaat laten fixeren.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

slechts de zinnelijke objectivering van de tijdsduur van de fysische bewegingen, waarin de
typische levens- of gevoelsduur zich objectief zinnelijk uitdrukt. En ook hierbij zien wij nog
af van de individualiteit van de bewegingen.

Een experimenteel-bruikbare tijJdmaat moet objectief zinnelijk (objectief-psychisch)
waarneembaar zijn en bevat noodzakelijk een objectief-zinnelijk bewegingsbeeld in een van
een genummerde afstandsverdeling voorzien ruimtebeeld.

Deze modale zinnelijke objectfunctie van de tijdmaat wordt geconcretiseerd door de
individualiteitsstructuur van de laatste.

Wat wil dit zeggen? In het dagelijks leven meten wij als moderne westerlingen de
“tijd” (lees: de zinnelijk geobjectiveerde bewegingsduur) met behulp van een uurwerk, terwijl
wij de indeling in dagen en jaren ontlenen aan de tijdsduur van de omwenteling van de aarde
om haar as en om de zon. Met deze tijdmaat construeren wij onze tijdrekening, waarbij niet de
tijdmaat zelf, maar alleen de vrije mathematische operatie ermede een exact, en tegelijk
abstract mathematisch karakter draagt. [mP094]

Wij volgen daarbij eenvoudig de tijdsorde in de modale zin van het getal, waaraan de
indeling van de bewegingsbeelden binnen het ruimtebeeld van de wijzerplaat wordt
toegeordend. Zo ontstaat onze moderne klokkentijd. De verschillende uurwerken worden als
particuliere tijdmaat daarbij geregeld naar de universelere tijdmaat van de chronometer, deze
laatste zelf naar de meest universele tijdmaat: de zgn. sterrendag, die op astronomische
waarnemingen berust. Het is duidelijk, dat deze zgn. klokkentijd door de mens zelf historisch
is gevormd ter wille van de behoeften van de menselijke samenleving. Wij gebruiken hem
praktisch als een universeel objectief ordeningsschema, waaraan wij alle gebeuren en
handelen in verleden, heden en toekomst naar hun gelijktijdigheid, dan wel mate van
opeenvolging oriénteren. Daarbij kunnen wij echter de zgn. kalendertijd niet missen, waarin
de tijdrekening relatieve oriénteringspunten krijgt in de historische tijdsorde (bv. de stichting
van Rome, resp. de geboorte van Christus). De kalenderregeling was in de Griekse en
Romeinse oudheid een aangelegenheid van uitgesproken sacraal karakter en was in de
middeleeuwen een kerkelijke taak. Deze kunstmatige objectieve tijdmaat is onze historisch
gefundeerde objectieve “samenlevingstijd”, die normatief is gekwalificeerd door de eisen van
het menselijk omgangsleven. En toch, ook met deze tijdmaat kunnen wij in werkelijkheid
slechts fysische bewegingsduur in zinnelijke objectivering meten. De volle kosmische tijd laat
zich met geen objectieve maat meten en de vereenzelviging van deze tijd met een “maat van
de beweging” is de grootste fout, die men in de tijdsfilosofie gemaakt heeft. Niet de tijd is de
maat van de beweging, of de “genummerde beweging”, zoals de thomistische scholastiek op
het voetspoor van Avristoteles leerde. Want iedere tijJdmaat heeft de tijd tot voorwaarde en is in
de tijd besloten. [mP095]

Een objectieve tijJdmaat heeft als zodanig (d.w.z. in zijn objectiviteit) bovendien alleen
bestaan in de subject-objectrelatie tot mogelijke subjectieve meting door de mens. De ook in
de neothomistische scholastiek vastgehouden stelling, dat de tijd als “nummering van de
beweging”, dit is als “objectieve tijdmaat” een absoluut karakter zou dragen en in die zin
principieel onafhankelijk zou zijn van mogelijke subjectieve meting,> is slechts een
uitvloeisel van een metafysica, die de structuur van de subject-objectrelatie miskent en aan het
“object” een “bestaan op zich zelf” toedicht.

Zo is dus iedere tijdmaat relatief in de subject-objectrelatie van de tijd en de tijd zelf is
relatief tot de eeuwigheid. En daarom is ook het tijdelijk wordingsproces van de schepselen
eenzijdig afhankelijk van de boventijdelijke scheppingswerkzaamheid Gods. [mP096]

De geologie, die de fysische wordingsduur van de aarde naar haar verschillende de
sporen van leven bevattende lagen wil berekenen, gebruikt een fysicale tijdmaat, maar ze kan

53 Vgl. hierover mijn verhandeling Het Tijdsprobleem in de Wijsh. der Wetsidee Phil. Ref. 5¢ Jrg. (1940)
blz. 229 vlg.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

daarbij niet afzien van de individualiteitsstructuur van dit wordingsproces. Daarom voert zij,
een periodisering in, die zij in wezen aan de paleontologie, d.i. de wetenschap van de wording
van de levende organismen in de “voortijd”, ontleent. Zij onderscheidt zo drie grote perioden
in de ontwikkeling van de aarde: de zgn. paleozoische, de mesozoische en de cenozoische.
Deze grote perioden deelt ze weer in elf zgn. formaties in, die zij met alle afzonderlijke
onderdelen uit de specifieke versteningen (de zgn. “Leitfossilen”) herkent. De duur van ieder
van deze perioden en formaties wordt met behulp van de objectieve fysicale tijdmaat (de
mathematisch ingedeelde zinnelijk geobjectiveerde duur van de aardbeweging) berekend. De
methoden van deze berekening zijn inderdaad exact en leveren in onderlinge confrontatie
elkaar benaderende resultaten. Zij convergeren alle in een berekende wordingsduur van 1 tot 2
miljarden jaren. Men dient bij de beschouwing van deze astronomische cijfers weer te
bedenken, dat deze gehele berekening op een tijdmaat van relatief en abstract karakter is
gebaseerd en dat de wetenschap dus haar grenzen te buiten gaat, wanneer zij de resultaten van
haar berekeningen een absoluut karakter toekent.

Wanneer nu de theologie bij haar interpretatie van de scheppingsdagen zich aan
hetzelfde natuurwetenschappelijk tijdsbegrip oriénteert en dus - in strijd met de Schrifttekst
zelf - feitelijk de schepping als een tijdelijk fysisch-biotisch wordingsproces van de duur van
zes zonnedagen uitlegt, dan is daarmee uiteraard het conflict tussen theologie en
natuurwetenschap gegeven. [mP097]

De theologie kan dan, wil zij de natuurwetenschappelijke vastgestelde feiten in zake
de duur van dit wordingsproces niet eenvoudig negeren, weer de weg van de accommodatie
bewandelen, door de scheppingsdagen als “geologische tijdperken” te interpreteren.> Maar
deze interpretatie was niet veel beter dan knutselwerk en deed de Schrifttekst geweld aan.

De Schrift spreekt uitdrukkelijk van dagen met avond en morgen en betrekt in de
decaloog deze dagen op de menselijke werkdagen. En juist deze betrekking van Gods
scheppingsdagen op de menselijke tijdmaat, toont aan, dat hier inderdaad de menselijke
werktijd religieus op de boventijdelijke orde van Gods scheppingswerk wordt geconcentreerd.
Want God rustte “ten zevende dage”, d.i. de “eeuwige sabbat Gods” en uiteraard niet, gelijk
reeds Augustinus opmerkte, *° de zevende zonnedag, die op de menselijke werkdagen volgt.
Wanneer dan de zevende dag, die op de zes scheppingsdagen in de tijdsorde van het geloof
volgt, niet in fysisch-tijdelijke zin mag worden verstaan, hoe wil men dan zonder de uiterste
willekeur in de schriftuitlegging te begaan, de zes eerste dagen als “zonnedagen” of als
“geologische tijdperken” interpreteren?

Een principieel conflict tussen de goddelijke Woordopenbaring in zake de schepping
en de moderne natuurwetenschap doet zich eerst voor, wanneer de laatste, [mP098] met
negering van de scheppingsdaden Gods, in het natuurwetenschappelijk gevat wordingsproces
zelf, de vaste grond van de tijdelijke werkelijkheid zoekt. Het “evolutionisme” is in die zin
een echte antischriftuurlijke “natuurfilosofie”, geworteld in het afgodisch uitgangspunt van
het humanistisch wetenschapsideaal.

Maar de theologie dient zich in haar positiekeuze tegenover dit wetenschapsideaal wel
af te vragen, of zij zelf aan het goddelijk scheppingswerk in zijn Schriftuurlijke zin recht kan
laten wedervaren, wanneer zij de principiéle grens tussen schepping en fysische wording
uitwist en vergeet, dat het geloof zijn eigengeaarde tijdsorde heeft, die met het fysicale begrip
van de bewegingstijd eenvoudig niet te benaderen valt.

In het slothoofdstuk over “De verhouding van theologie en wijsbegeerte” kom ik in
breder verband op dit gehele probleemcomplex, dat met de bijzondere aard van het
geloofsaspect samenhangt, vanzelf terug.

o4 Deze vinding was overigens niet van theologische oorsprong. Zij werd door de Schotse geoloog Hugh
Miller in 1852 geintroduceerd. Vgl. Artur Neuberg Urentwicklung des Menschen (1928) S.354.
55 De Civitate Dei, XI cap. VIII.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

In de Griekse wijshbegeerte was de opvatting van de tijd geheel beheerst door het
vorm-materiethema. Het materieprincipe is het principe van de in zichzelf chaotische
wording, die slechts door het vormprincipe begrensd wordt, en de tijd is onverbrekelijk aan
dit materieprincipe verbonden als kwantitatieve maat van de verandering of beweging.

In de moderne humanistische wijsbegeerte was de tijdbeschouwing geheel beheerst
door het grondthema van natuur en vrijheid, wetenschaps- en persoonlijkheidsideaal. Hier
wordt de tijd beurtelings met de objectieve maat van de fysische beweging, dan wel met de
subjectief-psychische gevoelsduur of de historische ontwikkeling vereenzelvigd. [mP099]

In een intrinsiek christelijke, Schriftuurlijke tijdsfilosofie dient de invlioed van deze
onschriftuurlijke grondthema’s bij de wortel te worden geélimineerd en vanuit de
Schriftuurlijke scheppingsgedachte de universele kosmische tijd in zijn vele aspecten en
individualiteitsstructuren, en bovenal in zijn centrale religieuze afhankelijkheid van de
eeuwigheid in Gods Scheppingswijsheid te worden gevat.

Dat de goddelijke scheppingsdaden niet in de tijd zijn, wil uiteraard allerminst zeggen,
dat het geschapene van eeuwigheid zou zijn. Het tijdelijk schepsel is integendeel van den
beginne door God in de tijd gesteld.

Augustinus, die overigens zelf zo goed inzag, dat de kosmos niet in de tijd is
geschapen, verwarde een ogenblik de scheppingsdaad met haar creatuurlijk resultaat, toen hij
uit de eindigheid en tijdelijke begrensdheid van de kosmos besloot tot het tijdelijk karakter
van Gods scheppingsdagen.®® Men mag daarbij niet vergeten, dat de grote kerkvader bij zijn
opvatting van de schepping als een creatie uit niets, zich niet geheel wist los te maken van de
neoplatonische opvatting van dit “niets” als het “zuivere materieprincipe”, als “beroving van
vorm” en dus van waarachtig zijn (de materie als niet-zijn).

Overigens wist ook Augustinus, dat de schepping niet mag worden opgevat als een
uitsluiting van tijdelijke ontwikkeling. In aansluiting aan de neoplatonische en stoicijnse
opvatting leerde hij, dat de kiemvormen van de dingen in de “oermaterie” waren gelegd en
hieruit tot ontwikkeling moesten komen. Maar ook hier werd weer de schepping met het
Griekse materieprincipe verbonden.

Thomas v. Aquino heeft met zijn diep inzicht althans op het punt van de tijd scherper
dan Augustinus het principieel verschil tussen schepping en tijdelijke wording gepeild; maar
hij kon binnen het Aristotelisch gedachtekader met zijn vorm-materiethema nu niet anders
doen dan de activiteit in eigenlijke zin uit de goddelijke scheppingsdaden te elimineren en de
schepping onder de aristotelische categorie van de tijdloze relatie te brengen. Vandaar dat hij
uit wijsgerig oogpunt bezien geen enkel bezwaar zag tegen de aristotelische stelling van de
“eeuwigheid van de wereld” in de zin van het ontbreken van een [mP100] aanvang en einde
van zijn tijdelijk bestaan en de “eindigheid” van de wereld een “bovennatuurlijke”
openbaringswaarheid noemde. Wijsgerig liet zich volgens hem de schepping zeer goed
“denken” ook zonder tijdelijke aanvang van de kosmos, omdat toch altijd deze kosmos in een
causale scheppingsrelatie tot de transcendente God zou blijven. Zo kon Sertillanges, de
bekende Thomasverklaarder, Thomas’ standpunt aldus samenvatten: “Men moet zich de
wereld in oorzakelijke betrekking tot God zo denken, dat deze betrekking noch enige duur,
noch enige maat heeft, daar integendeel iedere duur en iedere maat van het relatieve (d.i. het
geschapene) besloten is in het geschapene, dat men op deze wijze met God in transcendente
betrekking stelt. Deze betrekking is, daar zij God zelf tot eerste betrekkingspunt heeft, even zo
onbegrijpelijk als God zelf.... Haar schijnbare klaarheid komt slechts van onze antropomorfe
begrippen”.5’ Hier wordt echter de schepping in het kader van de aristotelische
oorzakelijkheidsbetrekking gevat, d.i. principieel gedenatureerd. De “eerste onbewogen
Oorzaak” van de aristotelische vorm-materiewereld “werkt” niet, maar “trekt” slechts door

56 De civitate Dei XI, cap. VI in fine.
57 Der heilige Thomas van Aquin, (Duitse vertaling van Robert Grosche) S.382/3.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

zijn “vormvolmaaktheid” de “materie” “aan”. Maar de schepping, zoals die ons in de Heilige
Schrift is geopenbaard, is ten volle goddelijke activiteit; zij is onverenigbaar met de
aristotelische opvatting van de “eeuwigheid” van de wereld, want zij sluit in zich het “in den
beginne”, het absolute begin van de tijd en juist deze “absolute aanvang” wordt door het
aristotelisch materieprincipe in zijn eigenmachtigheid tegenover het goddelijk vormprincipe
principieel uitgesloten. [mP101]

De openbaring van Gods scheppingsdaden sluit echter geen authentieke mededeling in
over een naar fysicale maat gemeten duur van het tijdelijk wordingsproces van de schepselen,
dat eerst door de schepping zijn aanvang kon nemen, en evenmin over de feitelijke gang van
dit proces overeenkomstig Zijn Scheppingsordinantién. Het is de taak van de wetenschap
hierover licht te verschaffen, maar als die wetenschap meent haar onderzoek “autonoom?,
buiten de goddelijke Woordopenbaring om, te kunnen verrichten, dan stelt zij zich krachtens
de principiéle religieuze bepaaldheid van het theoretisch denken, welke wij vroeger aan het
licht brachten, inderdaad onder leiding van een onschriftuurlijk grondthema en vervalt ook
wetenschappelijk noodzakelijk in de meest fundamentele dwalingen.

De vraag “wat is de mens en welke is zijn oorsprong en bestemming?” is nimmer
autonoom door de wetenschap te beantwoorden.

Slechts de goddelijke Woordopenbaring kan ons hieromtrent de absolute Waarheid
ontdekken.

De vraag echter, hoe de goddelijke scheppingsdaad, welke de mens eerst in het aanzijn
riep, zich in het tijdelijk wordingsproces van de lichamelijke ontwikkeling heeft uitgewerkt, is
aan de christelijke wetenschap ten onderzoek opgegeven en deze wetenschap mag principieel
geen enkele wetenschappelijk vaststaande ontdekking verwaarlozen, wil zij aan de waarheid
in haar absolute religieuze zin niet ontrouw worden. Want de Woordopenbaring Gods kan niet
in tegenspraak zijn met Zijn openbaring in de gehele “natuur van het geschapene”, in alle
werken van Zijn handen. Wanneer een bepaalde interpretatie van het Scheppingsverhaal, die
de principiéle grens tussen Schepping en tijdelijke wording, en daarmee tussen Schepper en
schepsel uitwist, tot zulke tegenspraak leidt, dan is dit het beste bewijs, dat deze opvatting
principieel onjuist moet zijn. [mMP102]

Men versta onze uitspraak op dit punt niet verkeerd, als zouden wij hier aan de “bij het
licht van de natuurlijke rede” werkende wetenschap toch weer een eigenmachtige autoriteit
tegenover de goddelijke Woordopenbaring toekennen. Die misvatting zou slechts kunnen
ontstaan binnen het kader van het romanistisch grondthema van “natuur en genade”. Wij
daarentegen hebben van meet af de zgn. autonomie van de natuurlijke rede afgewezen. Een
inderdaad christelijke wetenschap kan het tijdelijk wordingsproces van de mens slechts bij het
licht van de goddelijke Woordopenbaring onderzoeken. Deze laatste is voor haar steeds
primair, omdat alleen zij de christelijke grondslagen aan de wetenschappelijke werkzaamheid
vermag te geven. De openbaring Gods “in de natuur” kan dan ook slechts bij het licht van die
“Woordopenbaring” juist worden verstaan. Maar juist wegens deze verhouding van de beide
wijzen van goddelijke Openbaring kan een onderlinge tegenspraak op geen enkel punt worden
aanvaard. De Heilige Schrift werpt geen wetenschappelijk onderzoeker de oplossing van
intrinsiek wetenschappelijke vraagstukken in de schoot. Zij roept het wetenschappelijk
onderzoek nergens een “halt” toe, zolang dit onderzoek zich inderdaad binnen de immanente
grenzen van de wetenschap beweegt, doch stimuleert integendeel dit onderzoek tot de uiterste
grenzen van het menselijk kunnen voort te zetten, omdat zij ook de wetenschap heeft gesteld
in het eeuwigheidslicht van de goddelijke roeping.

Het angstig negeren van wetenschappelijk vastgestelde feiten uit vrees de Schrift op
bepaalde punten te zullen loslaten, kan dus nimmer uit een Schriftuurlijke geloofshouding,
doch slechts uit een valse opvatting van de Heilige Schrift voortspruiten. [mP103]

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

Men verwarre hierbij echter niet de feitelijke ontdekkingen van geologie en
paleontologie met de wetenschappelijke theorieén, welke deze ontdekkingen onder bepaalde
aspecten in een systematisch begrijpelijke samenhang pogen te brengen.

Het is bv. een eenvoudig niet weg te redeneren feit, dat fossiele menselijke skeletdelen
in de midden- of althans de oudste van de laat-diluviale (quartaire of pleistocene) lagen van de
aardbodem in vrij groot aantal gevonden zijn tezamen met de fossiele resten van de typische
fauna van deze periode en dat wij hier te doen hebben met een uitgestorven mensenras, het
zgn. neanderdalras, dat door bepaalde morfologische kenmerken (negatieve kin,”vliedend”,
d.w.z. achterwaarts gericht voorhoofd, uitstekende beenwal boven de oogkuil) tot allerlei
evolutionistische beschouwingen heeft aanleiding gegeven. De fossiele vondsten van
vermeende menselijke oorsprong uit het aan het diluvium voorafgegane zgn. tertiair, de
periode van de hoofdontwikkeling van alle zoogdieren, zijn alle dubieus, de zgn. “tertiaire
mens” blijft voorshands nog niet meer dan hypothetisch, maar de diluviale mens van de
midden- of van het begin van de laat-ijstijd is geen hypothese, maar zijn bestaan is
wetenschappelijk vastgesteld, evenals dat van de latere diluviale rassen (het zgn. Aurignac- en
Cro-Magnonras) uit het einde van de ijstijd.

Even zeker is, dat men reeds in de neanderdaler niet met een soort overgangsvorm
tussen mens en antropoide aap, gelijk de zgn. Pithecanthrophus erectus, maar met een
wezenlijk mens te doen heeft, begaafd met cultuur (geslagen stenen werktuigen, de zgn.
vuistkeilen), schoonheidszin (schone bladvorm van de zgn. Aucheulienbijlen) en gevoelens
van piéteit voor de doden (dodenbegraving), die hunnerzijds weer op geloofsvoorstellingen in
zake het voortbestaan na de dood wijzen. Men komt hier ook met de zuiver geologische
tijdrekening niet uit, maar moet de historische cultuurtijd te baat nemen, om de ontwikkeling
[mP104] van de werktuigen objectief te periodiseren (Paleolithicum of oude steentijd zelf
weer geperiodiseerd naar het zgn. pre-Chelléen, Chelléen, Acheuléen en Mousteréen, jong-
Paleolithicum, Mesolithicum, Neolithicum enz.).

Het gaat ook niet aan, de hoge ouderdom van dit ras (op zijn minst tussen 50 en
100.000 jaren) vastgesteld, in verband met de ouderdom van de diluviale lagen, waarin de
fossielen gevonden zijn, te betwisten. De geologie beschikt inderdaad over exacte methoden
tot benadering van de ouderdom van de aardlagen. Hier staat men dus voor feiten.

Onmiddellijk wierp zich echter de theorie op deze ontdekkingen en omweefde ze met
haar hypothesen en constructies. Deze primitieve mens zou nog geen gearticuleerde spraak
hebben bezeten, wegens het ontbreken van de vooruitstekende kin. Hij zou nog geen
volkomen opgerichte gang hebben gehad, maar zich met gebogen knieén en voorover
gebogen romp en schedel hebben voortbewogen. Hier komt men op het terrein van de
hypothese, waar de wetenschappelijke wereld zelf innerlijk verdeeld is. Want beide
hypothesen zijn weer van andere zijde scherp bestreden, de tweede met name door
onderzoekers van de rang van Klaatsch,>® Dawkins, Boule en Mollison. [mP105]

Intussen stelt reeds het enkele feit van de ontdekking van wezenlijke overgangsvormen
tussen mens en dier, d.w.z. van fossiele resten van wezens, die morfologisch half dierlijke,
half menselijke kenmerken vertonen, zonder dat zij ondubbelzinnig tot het eigenlijk menselijk
vormtype kunnen worden gerekend, de christelijke wetenschap voor een niet weg te redeneren
probleem ten aanzien van het tijdelijk wordingsproces van de mens.

Men denke hierbij aan de verschillende, in de jongste tijd steeds talrijker geworden,
fossiele vondsten als die van de zgn. Pithecanthropus erectus (in 1891 in de nabijheid van het
dorp Trinil op Java door Dubois ontdekt), de vondsten van de zgn. Sinanthropus pekinensis

o8 Klaatsch deed de uitspraak: “Unter den vielen unsinnigen Behauptungen, welche bei den
Besprechungen des Moustierfundes (d.i. het in 1908 door Otto Hauser in Le Moustier ontdekte
Neanderdalskelet) in deutschen Blattern sich breit machten, spielte die Angabe eine wichtige Rolle, die
Neandertaler Menschen hatten den aufrechten Gang nicht besessen” (Neuberg a.w. S.245).

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

(tussen 1922 en 1930 in de nabijheid van Peking door Black ontdekt), de vondst van de
beroemde Heidelbergse onderkaak (gevonden door Otto Schoetensack in 1907 in een
zandgroeve bij Mauer), om van andere vondsten te zwijgen. Al deze vondsten zijn van
aanmerkelijk oudere oorsprong dan die van de neanderdaler mens (Pithecantrophus erectus en
Sinanthropus pekinensis behoren tot de oudste periode van de ijstijd, het vroegste diluvium).
[MmP106]

Bijzonder merkwaardig was voorts, dat bij de voortgezette opgravingen in de Peking
vindplaats ontwijfelbare documenten van primitieve cultuur (beenderwerktuigen en vuur)
werden vastgesteld. Dit maakt het probleem nog ingewikkelder, omdat de zgn.
cephalisatiecoéfficiént (d.i. de verhouding tussen hersen- en lichaamsgewicht) zowel bij de
Pithecanthrophus erectus als bij de overigens meer hominide kenmerken vertonende
Sinanthropus slechts % (bij de Sinanthropus iets meer) van de menselijke (ook bij de
neanderdaler vastgestelde) cephalisatiecoéfficiént bedraagt, terwijl deze coéfficiént bij de
mensapen daarentegen slechts ¥4 is. In elk geval hebben wij dus bij de Sinanthropus niet meer
met een dierlijk wezen te doen. [mP107]

De schedelvorm van Pithecanthropus en Sinanthropus is van het primitieve
neanderdaltype, maar het hersengewicht is slechts de helft (resp. iets meer) van dat van het
neanderdalras. De jongste mij bekende vondst van dr. V. Koenigswald op Java®® was een
bovenkaakfragment (jan. 1939) van Pithecanthropus, dat nog de uitstekende hoektand en een
opvallende open ruimte tussen hoektand en tweede snijtand vertoont, iets wat bij de
orthognathe mens niet voorkomt, doch kenmerkend is voor het gebit van de antropoiden
(mensapen).

De vraag: gibbon of mens? hield geruime tijd de geleerde wereld bezig. Maar men
spreekt thans vrij algemeen van pre-hominiden, omdat men de cephalisatiequotiént van
doorslaande betekenis acht en aan een volwassen hersengewicht van + 900 cm® nog geen
menselijk type kan toekennen, ook al wordt door sommige onderzoekers aangenomen, dat er
menselijke schedelinhouden van 833 cm? bekend zouden zijn.®° Men mag immers niet
pathologische gevallen van volwassen menselijk hersenvolume tot maatstaf kiezen. [mP108]

Bij deze paleontologische ontdekkingen voegen zich die van de vergelijkende
anatomie en van de embryologie, welke, evenals trouwens de fossiele vondsten, van algemene
informatorische draagwijdte zijn voor het wordingsproces van alle levende organismen. Zo
heeft de vergelijkende anatomie zowel de specialisering als de rudimentering van
verschillende organen vanuit een bepaald nog ongedifferentieerd grondtype in het licht
gesteld. De sterkste indruk maakt wel het verschijnsel van de rudimentering, waar zich de
reductie (d.w.z. het buiten functie treden) van de desbetreffende organen zich gedurende de
embryonale ontwikkeling nog heden om zo te zeggen voor onze ogen voltrekt. Zo treden ook
bij het menselijk embryo, gelijk bij alle hogere gewervelde dieren, in de ontwikkeling van het
stelsel van de bloedsomloop aanvankelijk de kieuwbogen van de visembryo op en behoudt de
mens ook in het volwassen stadium in de stuit het rudiment van de staartaanleg. Zo vertonen
bv. kalveren in embryonale staat in de bovenkaak normale tandaanleg, die nochtans reeds
vOor de geboorte weer verdwijnt. Zo vertonen de embryo’s van onze adders rudimenten van
achterpoten, welke bij deze eveneens tenslotte weer geheel verdwijnen, terwijl de volwassen
reuzenslangen nog rudimenten behouden hebben enz. enz.

Tenslotte heeft men ook te rekenen met de uitkomsten van de moderne serologie, of
het bloedserumonderzoek. Het bloed van een dier reageert chemisch op dat van een
stamverwant individu. Deze bloedreacties (“biologische” of “eiwitreacties”) maken zich
kenbaar in een neerslag, die zich [mP109] in het bloed vormt, wanneer het met stamverwant
bloed vermengd wordt, terwijl bij ontbreken van deze verwantschap de reactie uitblijft en de

5 Beschreven in Nature van 2 dec. 1939 nr. 3657. Vgl. hierover Kalma a.w. 11 p.298 vlg.
60 Vgl. Kalma t.a.p. p.296.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

laatste zwakker wordt, naarmate de verwantschap een meer verwijderde is. De methode,
volgens welke men deze bloedreacties vaststelt, komt in het kort hierop neer: men ontneemt
aan een dier A bloedserum, d.i. de heldere vloeistof, die zich vormt, wanneer men bloed laat
staan en de zgn. “bloedkoek” zich heeft afgezet. Men spuit dit serum aan een ander dier B in,
wiens serum daardoor veranderd wordt. Mengt men nu het serum van dit dier B met
bloedserum van dier A, dan ontstaat een neerslag, wanneer beide zodlogisch verwant zijn,
anders niet.

Volgens deze methode ging men nu ook de onderlinge betrekking van mensenbloed en
bloed van mensapen onderzoeken en vond in het algemeen dezelfde reactie van de bloedsera
van proefdier en mens na inspuiting van een dier met mensenbloed als na die met bloed van
deze antropoiden. Een rechtstreeks bewijs voor bloedverwantschap tussen mens en mensaap
was hiermee natuurlijk niet geleverd; alleen een chemisch soortgelijke samenstelling was
aangetoond. Toch zijn ook de resultaten van deze onderzoekingen niet te verwaarlozen. Uit al
deze ontdekkingen van paleontologie, vergelijkende anatomie en embryologie, en van de
serologie, die hier uiteraard slechts even konden worden aangeduid, maar die, wanneer men
ze inderdaad ernstig in volle omvang bestudeert, een indrukwekkend materiaal vormen, dringt
zich aan de christelijke antropologie onontwijkbaar het probleem van de evolutie op. [mP110]

Men verwarre vooral het probleem van de evolutie in de antropologie niet met de
“oplossing”, welke de aan Darwins leer in zake de strijd om het bestaan en de natuurlijk
teeltkeus georiénteerde evolutionistische theorie aan dit uitermate belangrijk vraagstuk
gegeven heeft. Toen Kuyper zijn indrukwekkende rectorale oratie Evolutie uitsprak, voerde
dit evolutionisme hoogtij en had dit laatste zich op Haeckels voetspoor tot een monistisch-
mechanistisch wijsgerig stelsel ontwikkeld, dat het zgn. evolutiedogma tegenover het
Schriftuurlijk scheppingsgeloof stelde als een onverzoenlijk entweder-oder.

Het meende een sluitende mechanistische verklaring te kunnen geven van het
“ontstaan van de soorten” en construeerde zijn “‘stambomen”, waarbij de levensontwikkeling
van de gehele organismenwereld in een continue genetische reeks werd gerangschikt vanaf de
zgn. “protisten” of eencellige wezens tot en met de “hominiden”.®!

Zijn evolutiebeginsel was georiénteerd aan de zgn. biogenetische grondwet, die, het
eerst door F. Miller geformuleerd, door Haeckel in die pregnante vorm werd gebracht, waarin
zij aanvankelijk als sleutelformule voor de oplossing van het ontwikkelingsvraagstuk werd
aanvaard.

Die formule luidde als volgt: “De ontwikkelingsgang van de organismen vervalt in
twee nauw verwante en eng verbonden takken: de ontogenie of ontwikkelingsgeschiedenis
van de organische individuen en de fylogenie of ontwikkelingsgeschiedenis van de organische
stammen. De ontogenie is de korte en snelle recapitulatie van de fylogenie, bepaald door de
fysiologische functies van de overerving (voortplanting) en van de aanpassing. Het organische
individu herhaalt gedurende het korte en snelle [mP111] verloop van zijn individuele
ontwikkeling de belangrijkste van die vormveranderingen, welke zijn voorouders gedurende
het langzame en langdurige verloop van hun paleontologische ontwikkeling naar de wetten
van de vererving en aanpassing doorlopen hebben”. De ontogenese dus een verkorte herhaling
van de fylogenese. De fylogenie is nu volgens Haeckel de mechanische bewerkende oorzaak
van de ontwikkeling van het individu en de beroemde Weismann sloot zich bij deze opvatting
aan.®2

Vanuit de biologie maakte dit mechanistisch gevat evolutieprincipe zijn zegetocht
door geheel het westerse denken. Het veroverde de sociologie, de leer van de menselijke
samenleving, de etnologie of volkenkunde en de terreinen van de normatieve

61 De mens zou dan onmiddellijk afstammen van de aapmens, de Pithekanthropus, en deze laatste van de
antropoide of mensaap.
62 Zie Kalma 11, 187.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

vakwetenschappen. Onder de indruk van die zegetocht schreef dr. Kuyper de aanvangszin van
zijn Evolutierede: “De negentiende eeuw sterft weg onder de hypnose van het
evolutiedogma”.

Sindsdien is er veel veranderd. Het monistisch evolutionisme bevindt zich over de
gehele linie op de terugtocht. De “biogenetische grondwet” wordt ten hoogste nog slechts
aanvaard als een ongetwijfeld belangrijke regel, maar met vele uitzonderingen.

Sommige onderzoekers als O. Hertwig en J.H.F. Kohlbrugge verwerpen haar
principieel. Anderen (als Sedgwick, Franz en Sewertzoff) keren haar zelfs om in deze zin, dat
zij aan de recapitulatie geen waarde toekennen, en de fylogenie veeleer door de ontogenese
bepaald achten.®®

Als een mechanistische natuurwet wordt zij door geen wetenschappelijk onderzoeker
meer erkend en een onmiddellijke steun voor de afstammingsleer biedt zij in geen geval.
[mP112] [inlas begin]

Haar feitelijke onbestrijdbare inhoud wordt door De Beer in zijn studie Embryology
and Evolution in de volgende bescheiden formule samengevat: “There is a repetition of
ontogenetic events; that is the germ of truth in the theory of recapitulation. What is not true is
the assertion that the repeated ontogenetic features represent adult ancestral characters.””®*
Men kan hoogstens zeggen, dat de kieuwbogen, die in een bepaald ontwikkelingsstadium van
het ademhalingsstelsel bij het menselijk embryo optreden, gelijken op die van het
vissenembryo, want de gelijkenis gaat inderdaad niet verder. Met de volwassen staat van de
vis houdt zij op. [einde inlas] De Haeckelse stambomen worden tegenwoordig zelfs door
overtuigde aanhangers van de descendentietheorie als K. Guenther® als rijkelijk “fantastisch”
gekwalificeerd. Niet minder dan een derde gedeelte van de dertig in Haeckels laatste
fylogenetische conceptie in 1908 opgestelde stammen waren zuiver hypothetisch, zonder dat
hij enig bewijs voor hun werkelijk bestaan had kunnen leveren.®® [mP113]

Het erfelijkheidsonderzoek, gelijk zich dat op het voetspoor van Mendel in Johannsens
theorie van de zgn. “zuivere lijnen”®” en Haeckers zgn. fenogenetica ontwikkelde, leidde
aanvankelijk tot een aan de evolutionistische theorie met haar leer van de “variabiliteit van de
soorten” volkomen tegenovergesteld resultaat. Het zgn. “genotype” of de erfelijke aanleg
bleek tegenover de selectie of teeltkeus, d.i. de causale factor, waarmee Darwin, en de
functionele aanpassing aan het milieu waarmee Lamarck de variabiliteit van de soorten
wilden verklaren, constant.

Slechts de door onze landgenoot Hugo de Vries geintroduceerde mutatietheorie met
haar leer van de erfelijke “sprongvariaties” was in staat de grondgedachte van de overgang
van de soorten te redden, maar met prijsgave van de dogmatisch-mechanistische
continuiteitsgedachte, die toch de grondslag van de traditionele evolutionistische theorieén
van Lamarck en Darwin had gevormd.

Want in de oorzaken van een mutatie, d.w.z. de verandering van een gene of erffactor,
heeft men nog geen inzicht. En al mag men niet a priori de mogelijkheid uitsluiten, dat aan
een sprongvariatie een onmerkbare continue reeks van zgn. premutaties in het kiemplasma
voorafgaat,® althans in de zichtbare vorm, waarmee de vroegere theorie alleen rekende,
betekent de mutatie een sprong. En tegenwoordig neigt men in verband met de

63 Vgl. Luntz, Das sogenannte biogenetische Grundgesetz und seine Bedeutung in der modernen Biologie,
aangeh. bij Kalma, I, 188.

b4 In Evolution (1938), p.58.

85 Vom Urtier zum Menschen

66 Neuberg a.w. S.47.

67 Onder een “zuivere lijn” verstaat de beroemde Deense bioloog “den Inbegriff aller Individuen, welche

von einem einzelnen absolut selbstbefruchtenden homozygotischen Individuum abstammen”. “Homozygot” wil
zeggen “raszuiver”, of uit de vereniging van gelijke geslachtscellen voortgekomen (tegenover “heterozygot”).
68 Zo bv. Plate, Allgemeine Zoologie, 11, 771, evenals De Vries zelf.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

mutatieproeven met behulp van réntgenstralen sterk tot de aanvaarding van een
discontinuiteit, die zich ook het beste aansluit bij de moderne fysica, die in haar zgn.
quantentheorie evenzeer de vroegere opvatting in zake de continuiteit van de energie-
uitzending prijsgaf. [mP114]

Maar ook na deze correctie op de vroegere continuiteitsgedachte blijft onder de
aanhangers van de evolutionistische afstammingsleer omtrent de vraag inzake het hoe en het
waardoor van het ontstaan van de soorten de grootst mogelijke verdeeldheid en de resultaten
van de embryologie enerzijds, van de evolutionistische systematiek anderzijds en van de
paleontologie in de derde plaats weerspreken elkaar ten aanzien van de fylogenetische reeksen
vaak radicaal.®®

De gehele leer van de fylogenese, die niet op experimenteel onderzoek, maar veeleer
op een a-prioristisch - theoretische grondslag rustte, is tegenwoordig onweersprekelijk op de
achtergrond geraakt tegenover het experimentele onderzoek van de ontogenese.

De zgn. “ontwikkelingsmechanica”, gelijk zij door de school van W. Roux, Hans
Spemann e.a. wordt beoefend, richt al haar belangstelling op de wijze van ontstaan van het
individuele organisme uit de kiemcel.

Het erfelijkheidsonderzoek staat zeer gereserveerd tegenover de evolutionistische
theorie van de fylogenese, al moet worden erkend, dat ook onder de genetici sommigen, als
bv. Baur, de darwinistische leer, in haar aanvulling door de mutatietheorie, door het
erfelijkheidsonderzoek bevestigd vinden. De vermaarde Deense bioloog Johanssen
verklaarde: “In Wirklichkeit ist das Evolutionsproblem eigentlich eine ganz offene Frage” en
“die genetischen Ubergange der Entwicklungsgeschichte finden sich nur in der Einbildung der
naturhistorischen Museumforscher”.”® Voor het ontstaan van de “soorten” heeft volgens hem
het erfelijkheidsonderzoek niets opgeleverd. De opvatting, dat de “soort” een in beginsel
constant ““van binnen uit bepaald levens- en vormprincipe” (Dacqué) of een “boven-
individueel organisme” (Uexkull) is, wint veld. [mP115]

Geleerden als de Nederlandse erfelijkheidsonderzoeker Lotsy’ en Radl naderen weer
openlijk de opvatting, dat de soort in haar door het erfelijkheidsonderzoek verdiepte en
gepreciseerde zin van genotype constant is, ofschoon Lotsy en zijn school tegelijk de
mogelijkheid van de vorming van nieuwe genen door soortkruisingen verdedigt.

De neolamarckiaan O. Hertwig verlegt de gehele evolutie van de fylogenese naar de
ontogenese. Hij verwerpt uitdrukkelijk de biogenetische grondwet en kent nog slechts een
“ontogenetische causaliteitswet”, d.i. de afhankelijkheidsverhouding tussen de eitoestand
enerzijds en het eindresultaat van de ontogenese anderzijds.’ En hij neemt evenzoveel van
elkaar radicaal verschillende soorten cellen aan als er soorten van planten en dieren zijn,
m.a.w. de verschillende cellen onderscheiden zich reeds in de soorten zelf.

Ook de paleontologie heeft nog geen boven twijfel verheven bewijzen voor wezenlijke
overgangen van soort tot soort opgeleverd. In het bijzonder Joh. Walther heeft zich van deze
zijde tegen de evolutionistische theorie uitgesproken. De “soorten” waren volgens hem te
allen tijde constant, “die von Darwin geforderten allmahligen Ubergénge fehlen, und man hat
kein Recht, die Entstehung neuer Arten durch unbegrenzte Variabilitdt und Summierung
kleiner unmerklicher Ubergénge zu erklaren.” Ten onzent heeft met name J.H.F. Kohlbrugge
de gehele afstammingsleer aan een scherpe kritiek onderworpen. Zijn conclusie luidt “dat alle

69 Vgl. Bavink a.w. S.430.

0 aangeh. bij Neuberg a.w. S.146.

n Vorlesungen tiber Deszendenztheorie (1906/8).
2 Allgemeine Biologie (1923) S.766.

& Allgemeine Palaontologie S.111.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

feiten” (ook die van de paleontologie), pleiten tegen de descendentieleer, maar veeleer voor
directe, zich telkens herhalende scheppingen.’

De zgn. paradevoorbeelden van de evolutionistische theorie op paleontologisch gebied
t.w. de tertiaire slakken van Steinheim (Planorbis multiformis) met haar grote, door
Hilgendorf in 1866 in een bepaalde ontwikkelingsreeks geordende,” vormverscheidenheid, de
paludinen (zoetwaterslakken) van de tertiaire lagen in West-Slavonié en vooral de beroemde
[mP116] paardenreeks van het Amerikaanse museum, die de gehele ontwikkelingsgang van
het paard vanaf de vijftenige cohippus (ter grootte van onze huiskat) uit de eerste tertiaire
periode (het zgn. eoceen) tot de diluviale eenhoevige neohippus construeerde, zijn in de latere
tijd alle aan ernstige kritiek onderworpen.’®

Ja de paleontologie toont ons in menig opzicht het tegendeel van de evolutionistische
hypothese. Zo bracht zij een gehele reeks van zgn. “persistente vormen”, in het bijzonder van
zeebewoners, aan het licht, die zich met merkwaardige constantheid door alle geologische
perioden heen hebben gehandhaafd en dus blijkbaar in het geheel geen fylogenetische
ontwikkeling hebben doorgemaakt.”” Het nog steeds voortbestaan van eencellige organismen
als de amoeben en zovele andere is met de evolutionistische theorie moeilijk te verenigen. Op
de vergadering van de Berlijnse antropologische vereniging in 1919 liet de bekende Berlijnse
zobloog Matschie zich in de discussie over de afstamming van de mens in beslist anti-
evolutionistische zin uit en verwierf daarbij de instemming van de antropoloog Hans
Vischow. Hij verklaarde hier: “Es ist schon viel darliber geschrieben worden, ob Mensch und
Affe blutsverwandt sind und ob eine Entwicklung des Menschen aus affenéhnlichen
Geschopfen oder beider aus gemeinsamer Stammform angenommen werden musz. VVon
demjenigen, der langere Zeit in einer groszen Saugetiersammlung vergleichend gearbeitet hat,
konnen diese Fragen nur verneinend beantwortet werden. Er findet unter [mP117] den
Saugetieren keinerlei Ubergange zwischen verschiedenen Arten, er erkennt, dasz jene eine
groszere Anzahl blutsverwandter Sippen umfassende engere Gemeinschaft, mag man sie nun
als Art, Unterart oder Rasse, je nach der besonderen Auffassung bezeichnen, feste,
unveranderliche Merkmale besitzt. In allen Fallen, wo ein Sdugetier Kennzeichen zweier
Formen in sich vereinigt, wo man bei fliichtiger Betrachtung einen vermeintlichen Ubergang
zu erkennen glaubt, wird sorgfaltige Prifung leicht den Beweis dafiir erbringen, dasz man es
mit einem Mischling zu tun hat.

Solche Mischlinge kommen nur in Gegenden vor, in denen die Verbreitungsgebiete
zweier Arten sich beruhren; sie bilden aber niemals neue Rassen. Beweise flir das Entstehen
einer Siugetierart aus einer anderen sucht man vergeblich”.”®

Terwijl de darwinistische en lamarckiaanse evolutietheorie de gehele
ontwikkelingsgang in een continue omhooggaande reeks construeerde, en al het primaire als
primitief beschouwde, waarin zich slechts het optimistisch geloof van het humanistisch
wetenschapsideaal in een gestadige vooruitgang van de ontwikkeling weerspiegelde, is men
tegenwoordig veelmeer opmerkzaam geworden op de verschijnselen van zgn. devolutie en die

& Critiek der descendentietheorie (1936) blz.111.
» Deze reeks werd reeds in 1875 door Sandberger en in 1884 door Quenstedt gekritiseerd.
6 Vgl. Neuberg a.w. S.141 flg. Wat de beide eerste voorbeelden betreft, zien onderzoekers als H. KIéhn,

J. Walther, en E. Dacqué in de grote vormvariéteiten slechts fenotypische, door milieu en plaats bepaalde
aanpassingen. Wat de paardenreeks betreft is reeds herhaaldelijk opgemerkt, dat de verschillende vormen,
evenals trouwens die van de Planorbis multiformis, nergens in boven elkaar gelegerde geologische lagen zijn
gevonden, maar uit geheel N. Amerika verzameld en slechts door de evolutiegedachte in een reeks zijn verenigd.
Voorts past de ontwikkeling van het gebit van de fossiele paarden niet in de opgestelde reeks. VVoorts blijft tussen
epihippus en mesohippus (d.i. de derde en vierde van de reeks) nog een leemte, zo groot, dat O. Abel de laatste
niet als afstammeling van de eerste, maar voor een uit Azié overgekomen soort houdt.

m ib. S.142 flg.

. aangeh. bij Neuberg a.w. S.143/4.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

van zgn. retardatie of vertraging in het lichamelijk ontwikkelingsproces. Zo staat het vast, dat
de tertiaire apen een veel groter vormgelijkenis met de mens vertoonden dan de
tegenwoordige gibbon, gorilla of orang. Van het standpunt van de mensen gezien, een
devolutie, maar naar de aard van de apen een evolutie, omdat zij steeds meer geworden zijn,
wat zij moesten zijn, nl. apen, merkt Neuberg terecht op. Zo heeft men opgemerkt, dat de
overmatige lichamelijke ontwikkeling van de sauriers uit de krijtperiode (de laatste periode
van het Mesozoicum) op een degeneratie wijst, die ze voorbestemde voor uitsterving.
[MmP118]

Geleerden als Michelis, Snell, Dohrn, Westenhofer en vooral Edgar Dacqué’® gingen
zelfs zover, dat zij de mens voor het oertype van de schepping verklaarden, waaruit de dieren
door degeneratie zouden zijn ontstaan.

Onze landgenoot prof. Bolk verklaart de vormwording van de mens, die hij scherp van
de afstammingsvraag onderscheidt, uit een retardatie, of vertraging in het lichamelijk
ontwikkelingsproces, dat een “foetalisatie” van de vorm ten gevolge zou hebben. Kalma heeft
in zijn meermalen aangehaald werk daaraan zeer lezenswaardige beschouwingen gewijd. In
het bijzonder belangrijk achten wij in dit opzicht de verhouding van de hersentoename tot de
verdere lichamelijke ontwikkeling van de mens. Terwijl de laatste tegenover de dieren de lijn
van een afnemende specialisering en retardatie vertoont, gaat daarentegen de hersentoename
in een machtig opgaande lijn. En er is een aanwijsbaar verband tussen deze beide
ontwikkelingslijnen. De geweldige specialisering en volume-aanwas van de menselijke
hersenen was nodig om de ontplooiing van de actstructuur van het menselijk lichaam, als
lichamelijke uitdrukking van de menselijke geest, te doen plaatsvinden lang vor het lichaam
naar zijn drie vorige structuren de volwassen staat heeft bereikt. Dr. C.U. Ariens Kappers
wijst er op, dat bij een totaal hersengewicht van de normale mens van gemiddeld 1450 gram
de eerste 1350 gram zich reeds voor het 7¢ jaar ontwikkelt.2 [mP119]

Wanneer de groei van de hersenen regelmatig toenam, dan zou de mens volgens het
door Keith in zijn New Discoveries (1931) gegeven schema van de gemiddelde
hersentoename bij de Europeaan tot zijn 20° jaar, waar hij bij zijn geboorte een gemiddeld
hersenvolume van 330 cm? bezit, op 15-jarige leeftijd nog niet de hersencapaciteit hebben
bereikt, die hij nu bezit op zijn 5° jaar. Dan zou de mens tot aan de lichamelijk volwassen
leeftijd, geestelijk kind blijven. Slechts door een vertraging van de verdere
lichaamsontwikkeling konden bij de mens reeds betrekkelijk spoedig na de geboorte de
vroegere lichaamsstructuren door de actstructuur gebonden en geleid worden, een proces dat
voor de lichamelijke menswording karakteristiek is. Zo is ook de vooruitstekende mensenkin
volgens Bolk het onmiddellijk gevolg van de ontwikkeling van het menselijk gebit en deze
ontwikkeling blijkt weer het gevolg te zijn van de retardatie in het tempo van de menselijke
lichaamswording. Dat de typisch prominente vorm van de menselijke kin weer in verband
staat met de ontwikkeling van het spraakvermogen kan rustig worden toegegeven, al zou ik
niet gaarne Kalma’s voorbarige conclusie onderschrijven, dat de neanderdaler wegens het nog
ontbreken van deze vorm geen gearticuleerde spraak kan hebben gehad. Want tegen deze
conclusie moet reeds het simpele feit doen waken, dat ook sommige dieren als papegaaien en
raven in staat zijn gearticuleerde menselijke woorden na te bootsen. De prominente kin blijkt
hiervoor niet condicio sine qua non te zijn. Overigens is de taal ook niet aan het woord
gebonden, maar kan evenzeer zich in gebaren uitdrukken. [mP120]

De gehele evolutionistische visie op de neanderdalmens als een nog van “geestelijke
vermogens verstoken - bruut en vechtdier”, is eenvoudig een onwetenschappelijke speculatie,
naar aanleiding van uitwendige morfologische eigenaardigheden, die door de culturele
vondsten volkomen wordt weersproken. Een wezen, dat zulk een zin voor schoonheid had, als

. Urwelt, Sage und Menschheit (1924, 3¢ Aufl. 1925) en Natur und Seele (1926).
8 Zielsinzicht en levensbouw blz. 202, aangeh. bij Kalma Il, 271.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

in de Auchelienbijlen tot uitdrukking komt, en dat zijn doden zo vol piéteit begroef, en dus de
symbolische zin van de begraving moet hebben verstaan, kan in geen geval van taalzin
verstoken zijn geweest, al mag men uiteraard, bij gebrek aan gegevens, ook niet in de
omgekeerde fout vervallen, van een reeds ontwikkelde woordtaal bij de neanderdaler uit te
gaan. In wetenschappelijke aangelegenheden moet men eindelijk leren niet verder te willen
springen dan de polsstok reikt en waar het feitenmateriaal in de steek laat, eerlijk zijn
onkunde te belijden.

Het bovenstaande moge voldoende zijn, om te doen zien, dat inderdaad sinds Kuypers
rede “Evolutie” zeer veel veranderd is in de wetenschappelijke houding tegenover het
evolutievraagstuk. Het monistisch evolutionisme in Haeckels trant is over de gehele linie door
de resultaten van het latere wetenschappelijk onderzoek achterhaald. Ook in de etnologie of
volkenkunde mag het sinds men de ontwikkeling van de primitieve volken naar een kritische
cultuurhistorische methode ging onderzoeken, een “overwonnen standpunt” worden
genoemd.8!

Anderzijds moet worden toegegeven, dat de evolutionistische afstammingsleer op
biologisch gebied allerminst als een “overwonnen standpunt” mag worden gekwalificeerd
[mP121] en dat het overgrote deel van de zelfstandig werkende biologen, anatomen en andere
onderzoekers van de levende natuur althans in beginsel aan de descendentiegedachte blijven
vasthouden, waartegenover het aantal van de principiéle tegenstanders als Fleischmann nog
steeds verdwijnend Klein is.

Het vraagstuk van de evolutie is dus niet zelf van de wetenschappelijke dagorde
verdwenen, en althans de grondgedachte van Lamarcks en Darwins afstammingsleer is in de
biologie nog springlevend.

Wat heeft de jonge calvinistische wijsbegeerte over de principiéle zijde van dit
vraagstuk te zeggen? [mP122]

Ik gaf in het bovenstaande enige richtlijnen voor een calvinistische wijsgerige
antropologie, die uiteraard zich hiermee een geweldig omvangrijk onderzoekingsgebied
geopend ziet. Deze antropologie zal zich de grenzen van de wetenschappelijke kennis bewust
moeten zijn. Zij zal ons bv. geen wetenschappelijke theorie kunnen bieden over de zgn.
tussentoestand van de menselijke ziel na haar afscheiding van het lichaam. Hier lag voor de
scholastische substantieleer een wijd veld voor speculatieve constructies, bv. in zake de aard
van de gevoels- en kennisactiviteit van de anima separata (van het lichaam afgescheiden ziel).
In mijn studie Kuyper’s wetenschapsleer heb ik daarover reeds het nodige opgemerkt.
[mP123]

Daarentegen erkende Kuyper als theoloog, dat de Heilige Schrift ons daarover niets in
positieve zin heeft geopenbaard en hij wees de wijsgerige speculaties over dit “diepzinnig
vraagstuk” kort en goed af. Terecht. Want de theologie, die de antropologische vragen onder
het geloofsaspect uit de Woordopenbaring heeft te onderzoeken blijft bij haar
wetenschappelijke doordenking van de geloofswaarheden onherroepelijk aan de
Woordopenbaring gebonden en kan ons dus geen kennis verschaffen, die ons door de Heilige
Schrift in goddelijke wijsheid voor dit tijdelijk leven onthouden wordt. Men kan de evenzeer
speculatieve leer van de zieleslaap dus met hetzelfde recht onschriftuurlijk noemen als de
speculatieve theorie over een kennis van de afgescheiden ziel alleen uit de goddelijke
verlichting. Geheel onschriftuurlijk is de vraag, wat voor de ziel na de dood nog aan activiteit
kan “overblijven”. Want deze vraag is geheel geinspireerd door de opvatting van de ziel als
een “theoretische abstractie” uit de tijdelijke werkelijkheid en miskent principieel haar
integraal karakter, dat juist niet in het tijdelijke is te vinden.

8l Vgl. hierover uitvoerig mijn Wijsbegeerte der Wetsidee III blz. ...

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

Hetzelfde geldt m.i. voor de “diepzinnige” vraag, hoe men zich wetenschappelijk de
verbinding van ziel en lichaam bij de geboorte van een mens heeft te denken. Het is typerend,
dat de gehele theologische strijd over dit punt tussen het zgn. traducianisme en psycho-
creatianisme gevoerd, zich heeft ontwikkeld op de grondslag van het Griekse dualistisch
vorm-materiethema. Daardoor kon het oudere traducianisme, volgens hetwelk de ziel met het
zaad door de ouders op het kind wordt overgedragen, zich het verwijt van “materialisme” op
de hals halen, zodat Thomas Aquinas haar zelfs als een “openlijke ketterij” meende te moeten
brandmerken, terwijl het psycho-creatianisme, dat de “redelijke ziel” als vormgevend principe
telkens op een bijzondere scheppingsdaad Gods terugvoerde, zich in de “erfzonde” voor een
onoplosbhaar probleem gesteld zag.

Zou het ook voor de dogmatische theologie, voor zover zij zich aan het reformatorisch
Schriftuurlijk standpunt wil houden, niet tijd zijn, [mP124] dergelijke valse
probleemstellingen in haar wortel af te snijden?

Zou men niet liever bescheiden erkennen, dat de vraag, hoe God in zijn
schepperswijsheid ziel en lichaam integraal verenigd heeft, voor ons in de tijd gebonden
denken een ondoorgrondbaar mysterie is? De menselijke ziel als boventijdelijk centrum van
het menselijk bestaan ontstaat en vergaat niet in de tijd, ofschoon zij in haar integrale band
met het tijdelijk lichaam een schepsel Gods is. [mP125] [inlas begin] Men mene niet, dat deze
opvatting van het boventijdelijk karakter van de menselijke ziel tot de platonische en vroeg-
aristotelische opvatting in zake een pre-existentie van de ziel voér het lichaam zou leiden.

De leer van de pre-existentie was slechts resultaat van een speculatief-metafysische
denkwijze, die beproefde met het theoretisch denken zelf de grens van de tijdsorde te
overschrijden. Het denken kan zulks echter niet en zo kwam men er vanzelf toe toch weer ziel
en lichaam in een tijdsverhouding te stellen en van een vodrbestaan van de eerste voor het
ontstaan van het laatste te spreken. Het denken kan echter niet verder komen dan tot de
vaststelling, dat de menselijke “ziel” de voorwaarde of het vooronderstelde is voor het
menselijk lichaam en in deze vaststelling ligt, de erkenning opgesloten van de
onzelfgenoegzaamheid van het theoretisch denken.

De scheppingsdaad Gods zelf verloopt nimmer in de tijd, die immers zelf tot het
creatuurlijke behoort. Dit geldt voor de schepping van de mens zowel naar ziel als naar
lichaam. Maar als de schepping voltooid is, werkt zij zich voor het lichamelijk bestaan van de
mens uit in de tijd, waarin het lichaam tot ontwikkeling komt, voor zijn geestelijk bestaan
daarentegen in een geestelijke religieuze orde, die de tijd te boven gaat. De menselijke ziel nu
is van deze laatste orde. Men kan zeggen, dat zij zich eerst actueel in het lichaam kan
openbaren, zodra zich de actstructuur in het laatste ontwikkeld heeft. Maar in het proces van
de lichamelijke generatie kan de generatie van de ziel zelf niet besloten zijn. Heeft dus toch
het psycho-creatianisme gelijk? [einde inlas]

Neen, want de Schrift leert ons nergens, dat God bij iedere tijdelijke mensengeboorte
“van buiten af”” een afzonderlijke ziel aan het lichaam zou “inscheppen”.

Het argument, dat men hier aan Gen. 2:7 meent te mogen ontlenen, is door de Griekse
zielsopvatting ingegeven, evenals het beroep van de theorie op Pred. 12:7, waar gezegd wordt,
dat de geest wederkeert tot God, die hem gegeven heeft.

Wat de Schrift ons uitdrukkelijk leert is de religieuze wortelgemeenschap en
solidariteit van het mensengeslacht in schepping en zondeval, waarmee aan de leer van de

82 In de aristotelische scholastiek was deze tekst een locus classicus, om de opvatting van de anima
rationalis als afscheidbaar van het materielichaam te verdedigen. VVgl. Thomas Aquinas Summa Theologiae pars
prima; qu. LXXV art. VI. Het behoeft nauwelijks gezegd te worden, dat deze tekst zich alleen dan als bewijs
voor de Schriftuurlijkheid van de Griekse zielsopvatting laat gebruiken, als men begint het woord “geest” in deze
zin te interpreteren.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1, §1

erfzonde haar Schriftuurlijke grondslag gewaarborgd en tegelijk de psycho-creatianistische
leer impliciet veroordeeld is.

In de tijdsorde openbaart deze religieuze wortelgemeenschap zich in de lichamelijke
genesis van de mensheid uit enen “bloede”.

De schepping van de mens is niet een afzonderlijke schepping van een “lichaam” en
een van een “ziel”, maar één integrale goddelijke daad, die echter voor het menselijk denken
slechts in de tijdsorde, d.i. in haar lichamelijke zijde, is te vatten, zij het al onder ten
grondslaglegging van een idee van de ziel als geestelijk concentratiepunt van het lichaam.
[MmP126]

Na de schepping van de mens verloopt de evoluering van het mensengeslacht in de lijn
van de generatie, die in de scheppingsorde is gesteld. Deze generatie heeft in die
scheppingsorde zelf haar geestelijke en haar lichamelijke zijde.

De eerste wordt, naar wij uit de Woordopenbaring weten, sinds de zondeval als
natuurlijke orde doorbroken door de nieuwe geestelijke orde van de wedergeboorte, die echter
de natuurlijke orde onderstelt (De natuurlijke mens (“anthroopos psuchikos”) is eerst, daarna
de geestelijke (de “anthroopos pneumatikos™) in de zin van de door de wedergeboorte
vernieuwde mens).

Noch de natuurlijke orde van de geestelijke generatie uit het eerste hoofd van het
mensengeslacht, in wiens zondeval al zijn nakomelingen delen, noch de nieuwe orde van de
wedergeboorte uit de heilige Geest verloopt echter in de kosmische tijd.®* En daarmee zijn zij
in haar geestelijke zin boven ieder begrip verheven.

Slechts de Geest Gods kan in het geloof onze tijdelijke kennis van de lichamelijke
genesis richten op het mysterie van de geestelijke generatie. Maar het tijdelijk denken vindt
hier zijn onoverschrijdbare grens.

ledere poging met ons tijdelijk denken boven de tijdsorde uit te stijgen, en tot het
“zuiver-geestelijke” op te klimmen, verstrikt ons noodzakelijk in onoplosbare antinomieén.
Want die poging komt hierop neer dat men tracht het boventijdelijke in de tijd neer te halen.
En dit is de altijd vloeiende bron van alle heresieén in de theologie geweest, omdat op deze
wijze de “Geest wordt uitgeblust”, die ook het denken alleen in de Waarheid kan leiden.

8 Evenmin natuurlijk in de eeuwigheid, gelijk zij alleen aan God toekomt, en waarin de generatie van de
Zoon door de Vader geschiedt. Althans de natuurlijke generatie blijft ook in haar geestelijke zijde in de
creatuurlijke orde.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 bijlage

De leer van de mens in de wijsbegeerte der wetsidee?
Stellingen voor het referaat van prof. dr. H. Dooyeweerd op de komende jaarvergadering van
onze vereniging

I

De antropologische opvattingen zijn in de ontwikkeling van het westers denken steeds
beheerst geweest door de vier religieuze grondthema’s, welke aan de gehele
ontwikkelingsgang van het Avondland ten grondslag lagen. Deze vier grondthema’s zijn: 1.
het Griekse vorm-materiethema?; 2. het Schriftuurlijk grondthema van de christelijke religie:
schepping, zondeval en verlossing door Christus Jezus; 3. het romanistisch synthesethema van
natuur en genade, en 4. het modern-humanistische thema van natuur en vrijheid
(natuurwetenschappelijk determineringsideaal en persoonlijkheidsideaal van de vrije
autonome zelfbepaling).

I

Zowel het thema van vorm en materie als dat van natuur en genade (waarin de
opvatting van de “natuur” het Griekse thema in gewijzigde vorm wordt overgenomen en aan
het christelijke grondthema “aangepast”) en dat van natuur en vrijheid (dat alle vroegere
grondthema’s in zich tracht op te nemen, maar ze in een fundamenteel gewijzigde zin vat),
zijn van innerlijk dialectisch karakter. Zij zijn door een innerlijk dualisme verscheurd, dat het
door hem beheerste denken telkens in polaire richtingen uiteendrijft.

i

De grond van dit polaire dualisme is te zoeken in een innerlijke gebrokenheid in de
idee van de Oorsprong van alle dingen, veroorzaakt door een afgodische richting van deze
Oorsprongsidee. Waar de zelfkennis volstrekt afhankelijk is van de kennis aangaande God,
moeten ook de antropologische opvattingen, welke aan de dualistische Oorsprongsidee van
een van de genoemde dialectische grondthema’s zijn georiénteerd, noodzakelijk hetzelfde
dualistisch, polaire karakter dragen.

Deze polariteit komt hier tot uiting in de opvatting van “ziel” en “lichaam” en hun
onderlinge verhouding.

v

Het grondthema van de goddelijke Woordopenbaring, dat van schepping, zondeval en
verlossing in Christus Jezus, sluit op radicale wijze ieder polair dualisme, zowel in de
zelfopenbaring Gods als Oorsprong van alle dingen, als in de openbaring van de mens aan
zichzelf uit. De Schrift ontdekt wel de radicale breuk in de religieuze wortel van het
menselijke bestaan door de zondeval, maar ze leert evenzeer het radicale herstel van deze
breuk door Christus’ verlossingswerk. [aP135]

Zij leert nergens een polair dualisme van een “anima rationalis” als redelijke
wezensvorm van de menselijke natuur en een materielichaam.

! [\Voor het eerst gepubliceerd in: Correspondentiebladen, jrg. 07 nr. 5 (december 1942), p. 134-143.

En later nogmaals gepubliceerd in: Sola Fide, periodiek, uitgaande van de calvinistische studentenbeweging, jrg.
7, nr. 2 (februari 1954), p. 8-18]

2 Dit thema dankt zijn ontstaan aan het onverzoend conflict tussen de oudere Griekse natuurgodsdiensten,
waarin de godheid nog vormloos als een altijd vloeiend levenscontinuiim, of een chaotische baaierd werd gevat,
en de nieuwere cultuurreligie van vorm, maat en harmonie, waarin de godheid boven de levensstroom en de
chaos werd uitgeheven en als onsterfelijk redelijk vormprincipe werd vereerd.

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 bijlage

Zij kan dit ook niet leren, omdat zij ons de boventijdelijke religieuze wortel, het
integrale centrum van de tijdelijke menselijke existentie ontdekt, waarvan ook de tijdelijke
denk- en wilsacten slechts tijdelijke vertakkingen, tijdelijke uitingen zijn.

\

Waar de Schrift in pregnant religieuze zin over de menselijke ziel of geest spreekt,
doet ze ons deze steeds zien als het hart van heel het tijdelijk bestaan, waaruit alle uitgangen
van het tijdelijke leven zijn. In het tijdelijk bestaan leert de Schrift nergens een dichotomie
tussen “redelijke ziel” en “materielichaam”, maar ze vat dit tijdelijk bestaan in zijn geheel als
lichaam, dat bij de dood wordt afgelegd. Daarentegen is de menselijk geest of ziel als
religieuze wortel van het lichaam volgens de openbaring van de Schrift niet aan de tijdelijke
(doch buiten Christus Jezus aan de eeuwige) dood onderworpen, omdat hij inderdaad alle
tijdelijke dingen te boven gaat.

Deze openbaring aangaande de menselijke natuur draagt allerminst het karakter van
een “antropologie” of wetenschappelijke theorie van de menselijke existentie. Ze dient
veeleer als religieuze vooronderstelling aan iedere wezenlijk christelijke antropologie te
worden ten grondslag gelegd.

VI

Terwijl de gangbare wijsgerige antropologieén, die aan een van de dialectische
grondthema’s georiénteerd zijn, ons steeds weer een metafysische theorie van de menselijke
ziel trachten te geven, voor zover zij niet naar de “materialistische” pool van het Griekse
materieprincipe, resp. van het modern-humanistische wetenschapsideaal, zijn gedreven, moet
van Schriftuurlijk-reformatorisch standpunt iedere zgn. metafysische psychologie radicaal
worden afgewezen.

De menselijke ziel in haar pregnant religieuze Schriftuurlijke zin gaat immers alle
wetenschappelijk begrip te boven, omdat zij vooronderstelde van alle begrip is. Kennis
omtrent haar is religieuze zelfkennis en de waarachtige zelfkennis is slechts mogelijk in de
weg der waarachtige Godskennis uit de goddelijke Woordopenbaring.

VII

De eigenlijke wetenschappelijke kennis omtrent de mens blijft dus principieel beperkt
tot de structuur van het menselijk lichaam in zijn brede zin van tijdelijke existentievorm van
het menselijk leven. Het wijsgerig onderzoek daaromtrent moet echter krachtens zijn
religieuze bepaaldheid op Schriftuurlijk standpunt worden gericht door een idee van de
menselijke ziel, waarin de Godsopenbaring inzake de wortel van het menselijk bestaan als
religieuze vooronderstelling wordt toegespitst op het theoretisch grondprobleem der
antropologie. [aP136]

Dit grondprobleem laat zich als volgt formuleren: hoe is het tijdelijk bestaan van de
mens in zijn theoretisch uiteengestelde aspecten en individualiteitsstructuren nochtans als een
dieper geheel en een diepere eenheid te vatten?

VI

Aan iedere wijsgerige antropologie ligt krachtens de radicale religieuze bepaaldheid
van het theoretisch denken een idee van de menselijke ziel ten grondslag, die in haar
transcendentaal (d.i. het wijsgerig onderzoek eerst mogelijk makend) karakter ook de gehele
wijsgerige kijk op de structuur van het menselijk lichaam bepaalt.

Zo is de opvatting van het lichaam als “materielichaam” duidelijk athankelijk van een
idee van de menselijke ziel, welke de laatste als abstract complex van gevoels-, denk- en

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 bijlage

wilsfuncties vat, en de ziel als anima rationalis door de logische denkfunctie gekarakteriseerd
acht.

IX

Aan de antropologie van de wijsbegeerte der wetsidee ligt ten grondslag de
Schriftuurlijke idee van de menselijke ziel als integrale religieuze wortel van het gehele
tijdelijke menselijke bestaan. In deze geestelijke wortel is het menselijk leven nog
“ongedeeld” (Kuyper), omdat daarin alle tijdelijke functies geconcentreerd zijn in de
religieuze grondverhouding tot de Oorsprong van alle dingen.

Daarom wordt hier ook het menselijk lichaam niet als een abstract materielichaam
gevat, maar als het geheel van de menselijk tijdelijke existentie, dat zijn diepere eenheid
slechts aan zijn band aan de “ziel” dankt.

Het lichaam is diensvolgens nimmer als een “zelfstandigheid” of “substantie” te
vatten, daar het bij de losmaking van zijn integrale band aan de ziel (in de tijdelijke dood) aan
de ontbinding is prijsgegeven.

X

Het menselijk lichaam is opgebouwd als een enkaptisch geheel in een viertal
individualiteitsstructuren, waarvan telkens de lagere in de hogere morfologisch gebonden
zijn.

De natuurlijke lichaamsvorm of lichaamsgestalte is dus het knooppunt van de
vervlechtingen tussen de onderscheiden structuren.

Deze structuren behouden ook in haar onderlinge vervlechting haar interne
eigenwettelijkheid en soevereiniteit in eigen kring.

XI

Voor zover men de drie lagere structuren in haar interne eigenaardigheid en
eigenwettelijkheid vat buiten haar binding in de vierde of hoogste structuur, zijn zij nog niet
als eigenlijke deelstructuren van het menselijk lichaam te verstaan. Eerst door haar
successieve binding in de vierde structuur worden zij tot wezenlijke onderdelen van het
enkaptisch structuurgeheel, dat “menselijk lichaam” heet.

De enkaptische opbouw van dit lichaam brengt met zich mee, dat naarmate de hoogste
structuur tijdelijk in haar leidende rol in het structuurgeheel buiten werking treedt, de lagere
zich in haar eigenwettelijkheid ook naar buiten zullen [aP137] openbaren (vgl. bv. de
tijdelijke overheersing van de instinctieve levensdriften bij tijdelijke terzijdestelling van alle
redelijke overlegging).

X1l

Daar de lichaamsvorm het knooppunt is van alle structuurvervlechtingen in het
menselijk lichaam, is het principieel onmogelijk, bepaalde organen of delen van het menselijk
lichaam in morfologische zin exclusief bij een van deze structuren in te delen. Morfologisch
fungeert het menselijk lichaam met al zijn delen noodzakelijk in alle vier structuren
gelijkelijk.

Het criterium ter onderscheiding van de afzonderlijke lichaamsstructuren is van
innerlijke aard en kan dus nooit bij de uitwendige lichaamsvorm aanknopen.

X1
De eerste en laagste structuur is van typisch fysisch-chemische kwalificatie. Zij is als
zodanig nog geen lichaamsstructuur, doch slechts in haar vormgebondenheid in de hogere

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 bijlage

structuren. In het ontbindingsproces van het lichaam komt zij echter in haar
eigenwettelijkheid vrij.

De tweede structuur is van typisch-biotische, zgn. vegetatieve kwalificatie. Eerst
binnen deze structuur treden de levende cellen en andere biotisch gekwalificeerde
verbindingen op. Zij beheerst in interne soevereiniteit in eigen kring de vegetatieve
lichaamsprocessen, voor zover deze buiten de typische leiding van de gevoelsfunctie en de
latere functies vallen (zo het gehele zgn. autonome vegetatieve zenuwstelsel met de
spierweefsels, beenweefsels en klieren, voor zover deze door dit autonome stelsel worden
geinnerveerd).

Deze tweede structuur is op haar beurt enkaptisch gebonden in een derde structuur, die
typisch psychisch is gekwalificeerd door de instinctieve gevoelsfunctie.

Deze derde structuur beheerst in interne soevereiniteit in eigen kring die functies van
het sensibele, centripetale zenuwstelsel (in het bijzonder van de zintuigen, de hersenen, het
ruggenmerg en het klierenstelsel) en de daardoor geinnerveerde spierweefsels (de meeste
dwarsgestreepte spieren), die in haar typische gerichtheid door de zinnelijke gevoelsfunctie,
binnen zekere grenzen buiten beheersing door de menselijke wil vallen.

Zij fungeert op haar beurt met de beide vroegere enkaptisch in een vierde structuur, de
zgn. actstructuur van het menselijk lichaam, d.i. de typische structuur van de menselijke
“acten”.

X1V

Onder “acten” verstaat de wijsbegeerte der wetsidee alle van de menselijke ziel (of
geest) uitgaande, maar binnen het enkaptisch structuurgeheel van het menselijk lichaam
fungerende verrichtingen, waarbij de mens zich, onder leiding van normatieve gezichtspunten,
intentioneel (bedoelend) op standen van zaken in de werkelijkheid, resp. in zijn
verbeeldingswereld, richt en zich die intentionele of bedoelde standen van zaken innerlijk
eigen maakt door betrekking op zijn ikheid.

Het actleven van de mens openbaart zich naar de drie grondrichtingen van kennen,
zich verbeelden en willen, die echter niet tot aparte “vermogens” mogen worden geisoleerd,
omdat zij volkomen in elkaar grijpen. [aP138]

In het intentionele karakter van de “acten” schuilt haar “innerlijkheid”. Eerst de
handeling verwerkelijkt de intentie van de act, waarbij kenact, verbeeldingsact en wilsact in
het gemotiveerd proces van de besluitvorming vervlochten zijn en het besluit in de daad
wordt omgezet.

XV

Door de typische structuur van deze “acten” als de actstructuur van het menselijk
lichaam te vatten, kiest de wijsbegeerte der wetsidee principieel positie tegen de in de
gangbare zgn. “actpsychologie” en -fenomenologie (Husserl, Scheler) heersende opvatting als
zouden de acten als zodanig onlichaamlijke (puur “psychonome”) intentionele belevingen
zijn, die van de ikheid als puur in haar acten levend persoonscentrum, zouden uitgaan.
Typerend is, dat hier geregeld als essentiéle karakteristiek van de acten wordt aangenomen de
intentionele betrokkenheid op een “Qegenstand”. Deze “gegenstandsrelatie” is echter, gelijk
de wijsbegeerte der wetsidee heeft aangetoond, uitsluitend eigen aan de theoretische kenacten.
Deze intentionele relatie berust op een theoretische abstractie, waardoor het logisch aspect
van de kenact, met abstractie van de werkelijk bestaande samenhang van de aspecten,
tegenover de niet-logische aspecten van de velden van onderzoek wordt gesteld.

De “actpsychologie” en met haar de gehele metafysische psychologie en
fenomenologie verheft deze theoretische, bloot intentionele abstractie tot werkelijkheid en
meent dus uit de gegenstandsrelatie te mogen concluderen tot de principiéle onafhankelijkheid

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 bijlage

van de intentionele bewustzijnsact van de voor-logische, resp. voor-psychische aspecten van
het menselijk lichaam.

Zij ziet dus tweeérlei over het hoofd: 1. dat de gegenstandsrelatie in de niet-
theoretische acten in het geheel niet voorkomt en 2. dat ook in de theoretische kenact, niet de
act zelf, maar slechts haar logisch aspect tegenover de voor-logische lichaamsaspecten wordt
gesteld, en dat deze gegenstandsrelatie slechts het product van een bedoelde abstractie uit de
volle, werkelijke kenact is.

In waarheid kan de intentionele gegenstandsrelatie slechts binnen de structuur van de
theoretische kenact bestaan en deze structuur is op haar beurt bepaald door de actstructuur
van het menselijk lichaam.

XVI

De gerijpte aristotelische opvatting van de anima rationalis als het “lichaam in actie”
toont duidelijk, dat Aristoteles denken en willen als bewuste verrichtingen van de anima
rationalis in de actstructuur van het lichaam moet hebben gezien. Hij kon echter dit
belangrijke inzicht niet consequent doorvoeren, omdat het Griekse vorm-materiethema eiste,
dat althans het algemeen beginsel van de denkactiviteit (als redelijk vormprincipe) tot een van
het “materielichaam” volkomen onathankelijke substantie (ousia) werd verzelfstandigd.
Daardoor kon Aristoteles alleen het receptieve menselijk denkvermogen (het denken als
dunamis), maar niet de eigenlijke denkactiviteit (de nous poietikos) als bestanddeel van de
menselijke ziel en de laatste als “vorm van het lichaam” vatten.

De “actieve denkende geest” is volgens hem ongeworden en onvergankelijk. Hij is het
algemene beginsel van alle denkacten en komt slechts van buiten af (thurathen) in de
menselijke ziel in. [aP139]

XVII

De argumenten door Aristoteles voor de substantialiteit van het actieve denkprincipe,
en door Thomas van Aquino voor de zelfstandigheid van de gehele anima rationalis gegeven,
zijn geheel door het Griekse vorm-materiethema beheerst.

De “anima rationalis” blijkt steeds het product van een theoretische abstractie uit het
volle tijdelijk (en dus lichamelijk) bestaan van de mens, en deze abstractie wordt tot een van
het materielichaam wezenlijk onafhankelijke substantie verzelfstandigd.

XVIII

Daar de actstructuur van het lichaam als individualiteitsstructuur noodzakelijk alle
aspecten van de tijdelijke werkelijkheid omspant, is steeds bij iedere menselijke ken-,
verbeeldings- of wilsact ook het gehele menselijk lichaam naar al zijn aspecten (ook de
fysisch-chemische en biotische) in actie.

XIX

In de actstructuur van het lichaam spelen de zgn. associatievelden van de grote
hersenen een essentiéle rol.

Het vraagstuk inzake de zgn. “lokalisatie” van de acten heeft - mits goed gesteld -
niets van doen met de materialistische probleemstelling.

Het is intussen gebleken, dat de zgn. centra van het menselijk actleven in de grote
hersenschors niet in strenge zin als lokalisatievelden kunnen worden beschouwd, omdat bij
verstoring van deze centra andere naburige delen van de associatieve hersenen de functie van
deze centra kunnen overnemen. Er bestaat met name geen eigenlijk “begripscentrum” en
moreel centrum in de voorhoofdschors van de grote hersenen: (contra Fleschig c.s.).

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 bijlage

Daarentegen laten zich wel de sensibele en motorische momenten van de zinnelijke
gewaarwording streng lokaliseren.

XX

Daar de menselijke acten steeds uitgaan van de menselijke ziel als geestelijk centrum,
maar zich niettemin naar haar tijdelijke structuur slechts in het menselijk lichaam kunnen
afspelen, is het even foutief te zeggen, dat de ziel of geest denkt, zich verbeeldt of wil, als dat
het menselijk lichaam zulks zou doen.

Het is de volle mens in de eenheid van ziel en lichaam, die de “acten” verricht, en
buiten het lichaam zijn geen acten in haar tijdelijke structuur mogelijk. De acten zijn m.a.w.
noch zuiver geestelijk, noch zuiver lichamelijk te vatten.

XXI

De actstructuur van het menselijk lichaam is - in tegenstelling tot de drie vroegere
structuren - als zodanig ongedifferentieerd. D.w.z. zij is niet typisch gekwalificeerd door enig
normatief modaal aspect.

Wel kan het menselijk actleven in zijn drie grondrichtingen alle mogelijke
gedifferentieerde normatieve structuren aannemen. Zo is bv. de wetenschappelijke [aP140]
kenact typisch logisch, de verbeeldingsact van de kunstenaar typisch esthetisch, de stille
gebedsact (als wilsact) van de gelovige typisch pistisch gekwalificeerd.

Maar zowel de kenact als de verbeeldings- en wilsacten kunnen ook geheel andere
typische structuren aannemen.

Deze typische differentiatie hangt ten nauwste samen met de gedifferentieerde
structuren van de menselijke samenleving, die zich met de actstructuur van het menselijk
lichamelijk bestaan vervlechten. Deze gedifferentieerde acttypen zijn slechts
variabiliteitstypen van het menselijk actleven.

Naar haar innerlijke structuur is het menselijk actleven principieel ongedifferentieerd.
Hiermee is ook geheel in overeenstemming de relatief ongedifferentieerde opbouw van de
associatievelden van de grote hersenschors.

XXI11

Het ongedifferentieerd karakter van de actstructuur van het menselijk lichaam hangt
onverbrekelijk samen met haar functie als plastisch uitdrukkingsveld van de menselijke geest
in zijn Schriftuurlijke, religieuze zin. Want daar deze geest principieel alle tijdelijke
structuren van het leven te boven gaat, moet hij zich lichamelijk in alle mogelijke
gedifferentieerde structuren kunnen openbaren. ledere gedifferentieerde
individualiteitsstructuur geeft een typisch starre begrenzing aan de werkzaamheid, die
daarbinnen wordt verricht.

De menselijke geest daarentegen beschikt in religieuze vrijheid over zijn lichamelijk
uitdrukkingsveld, dat daarom de uiterste graad van plasticiteit moet bezitten.

Daardoor krijgt ook het menselijk lichaam, dat eerst in de actstructuur zijn typisch
menselijk karakter aanneemt, een geestelijk uitdrukkingsvermogen, dat aan het dierlijk
lichaam in zijn starre begrenzing door een psychisch gekwalificeerde structuur principieel
ontbreekt.

XX

Aan de hoger ontwikkelde dieren is een zinnelijke intelligentie niet te ontzeggen.
Vooral Kohlers proeven met chimpansees hebben onomstotelijk aangetoond, dat deze dieren
in staat zijn een individuele oorzakelijke relatie tussen zinnelijk waargenomen dingen (bv.
tussen een stok en een banaan) in dynamisch zinnelijke verbeelding vaor te voelen

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 bijlage

(praesentire) en zonder voorafgaande probeerpogingen op een volkomen nieuwe situatie
doelmatig te reageren.

Van een ken-, verbeeldings- en wilsact is hier echter geen sprake, daar het dier geen
geestelijk actcentrum heeft en geen subject is in de normatieve aspecten. Het dierlijk “inzicht”
blijft, evenals het “instinct”, ook in zijn hoogste ontwikkeling star gebonden aan het
onmiddellijk levensmilieu en komt boven de zinnelijke gevoelsfunctie niet uit.

XXIV

Ofschoon de actstructuur van het menselijk lichaam geen modale kwalificatie heeft en
dus geen gedifferentieerde bestemmingsfunctie bezit, is zij toch een wezenlijke normatieve
individualiteitsstructuur. Deze structuur openbaart zich in een nauwe codrdinatie van alle
actfuncties, die door deze codrdinatie tot samenstemming worden gebracht en worden
geconcentreerd op de [aP141] ikheid als individueel geestelijk actcentrum, alsmede in de
hiérarchische onderschikking van de onbewuste dieptelaag van het actleven aan de bewuste
bovenlaag.

Waar deze structuur uiteenvalt, gelijk bij de schizofrenie, ontstaan de pathologische
splitsingsverschijnselen, waarbij het onbewuste actleven zijn hiérarchische onderschikking
onder het bewuste verbreekt en de patiént niet meer in staat is zijn gedesintegreerde actleven
op zijn ikheid te betrekken.

XXV

De ontdekking van het zgn. diep- of obligaat-onbewuste heeft een nieuwe slag
toegebracht aan de traditionele dichotomische opvatting van het menselijk tijdelijk bestaan.

Want in de sfeer van het onbewuste bleek de samenhang tussen de véor-psychische en
de psychische en na-psychische functies van het menselijk leven nog veel nauwer, dan in de
bewuste bovenlaag (vgl. de opwekking van brandblaren aan het lichaam door suggestie, de
zgn. stigmatiseringsverschijnselen enz.).

Messers betoog (Psychologie, 5 Aufl., 1934, S345 ff.), dat het onbewuste geen
aantoonbaar bestaan zou hebben buiten de menselijke ziel als “substantie” en geen lichamelijk
karakter zou vertonen, berust op een evidente petitio principii.

XXVI

De actstructuur van het menselijk lichaam vertoont de gehele reeks van ondertypen,
die ook aan de overige individualiteitsstructuren eigen is (menselijk radicaaltype, stamtype -
afdalend in ras, stam, geslacht, familie- en variabiliteitstype: nationaal, politisch, kerkelijk,
wetenschappelijk, handelstype, enz. enz.).

Deze typen vormen het veld van onderzoek van de zgn. karakterkunde.

Het karakter is de typische tijdelijke uitdrukking van de individualiteit van de
menselijke geest in de actstructuur of grensstructuur van het menselijk lichaam.

Het karakter is als tijdelijk individualiteitstype scherp onderscheiden van het “hart” als
geestelijk centrum van het menselijk bestaan. Het is als zodanig niet van geestelijke, maar van
lichamelijke geaardheid.

Deze lichamelijke geaardheid blijkt ook uit de somatische erfelijkheid van de
karakterdisposities in haar genetische of stamtypen. De bedoelde disposities worden in de
genen van de geslachtscellen (gameten) overgedragen.

Deze erfelijkheid omvat ook alle mogelijke normatieve aanlegfactoren
(wetenschappelijke, esthetische, morele) en is dus allerminst beperkt tot biotische en
psychische disposities.

De erfelijkheid betreft echter alleen potenties of disposities; de herediteit van
verworven eigenschappen is nimmer aangetoond. De nativistische opvatting, die zich vooral

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 bijlage

op het onderzoek van de karaktereigenschappen van eeneiige tweelingen meent te kunnen
beroepen, is in strijd met de feiten. [aP142]

XXVII

De voluntaristische karakterleer (Stern, Messer en vele anderen) is verwerpelijk, in
zover zij in de zgn. “richtingsdisposities” het centrum van de menselijke persoonlijkheid
zoekt.

XXVIII

Het karakter is als zodanig van typisch normatieve geaardheid. In het karakter is echter
enkaptisch gebonden het psychisch gekwalificeerde temperament.

In het temperament zijn weer enkaptisch gebonden de typisch biotisch gekwalificeerde
disposities (vooral die van sexe) en de typisch fysisch gekwalificeerde disposities (de
bewegingsdisposities in het “tempo” van een persoon).

De in Kants antropologie gemaakte scherpe scheiding tussen temperament
(“natuuraanleg” of “naturel”) en normatief karakter is geheel geinspireerd door het dualistisch
grondthema van “natuur” en “vrijheid” en in strijd met de structuur van het menselijk
lichamelijk bestaan.

XXIX

Het Schriftuurlijk grondthema van de wijsbegeerte der wetsidee dient ook aan de
behandeling van het genetisch grondprobleem van de antropologie: het vraagstuk van de
tijdelijke wording van de mens, te worden ten grondslag gelegd.

Er dient dus scherp te worden onderscheiden tussen de schepping en de tijdelijke
wording van de mens.

De scheppingsdaad Gods is niet aan de tijd onderworpen; de lichamelijke wording van
het schepsel daarentegen wel.

De scheppingsdagen zijn te verstaan in de geloofstijd, niet in de menselijke tijdmaat
van de aardbeweging.

Gen.2:7 slaat niet, gelijk Gen.1:27, op de schepping van de mens, maar klaarblijkelijk
op het tijdelijk wordingsproces.

XXX

Het evolutionisme of de afstammingsleer miskent de individualiteitsstructuren,
waarbinnen de tijdelijke wording van de schepselen zich voltrekt op grond van de goddelijke
scheppingsorde. Het is gebouwd op een nominalistisch soortbegrip en spitst zich geheel toe
op de variabiliteit van de vormtypen.

Noch de paleontologie, noch de vergelijkende anatomie en embryologie, noch het
moderne erfelijkheidsonderzoek (Mendel, Johanssen), noch de moderne serologie hebben
enig bewijs bijgebracht voor de lichamelijke afstamming van de mens uit dierlijke
voorouders.

Het in de rooms-katholieke wetenschap door verschillende onderzoekers ingenomen
standpunt, dat ten aanzien van het menselijk “materielichaam” de afstammingsleer is te
aanvaarden, maar dat de “menselijke ziel” in de zin van “anima rationalis” door een
onmiddellijke scheppingsdaad Gods in het leven wordt geroepen, is van calvinistisch
standpunt principieel verwerpelijk. [aP143]

XXXI
Zowel het zgn. psycho-creatianisme als het (vooral in lutherse kring gangbare)
traducianisme zijn principieel in strijd met het grondthema van de goddelijke

HermanDooyeweerd.nl



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 bijlage

Woordopenbaring. Zij staan beide nog ten dele onder beheersing van het Griekse vorm-
materiethema.

Het psycho-creatianisme komt niet alleen in strijd met de Schriftuurlijke leer van de
erfzonde, maar ook met het scheppingsverhaal zelf, met name met Gen.2:1, dat de gehele
schepping uitdrukkelijk voltooid noemt.

XXX

De schepping van de mens naar lichaam en ziel, die volgens de Schrift volkomen
voltooid is, werkt zich creatuurlijk uit in de weg van de generatie. Deze generatie heeft zowel
een lichamelijke als een geestelijke (religieuze) zijde. Naar de eerste, die in de kosmische tijd
verloopt, is de mensheid uit ene bloede geworden. Naar de tweede, die niet in de tijd verloopt,
zijn wij het “geestelijk zaad” van Adam en delen diensvolgens in zijn zondeval. De
natuurlijke lijn van de geestelijke generatie wordt echter doorbroken door de nieuwe generatie
uit de Heilige Geest of wedergeboorte.

Deze generatie uit de Heilige Geest heeft echter de natuurlijke lijn van de geestelijke
generatie uit Adam tot voorwaarde, niet tot richtsnoer (de “natuurlijke” mens, de anthroopos
psychikos, is eerst, daarna de “Geestelijke” mens de anthroopos pneumatikos).

HermanDooyeweerd.nl



	3.0.0 toelichting
	3.0.1 titel
	3.0.2 inhoudsopgave
	3.1
	3.1.1
	3.1.2 bijlage

