
Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3  

 

HermanDooyeweerd.nl 

titel: Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3  

Een inleiding in de anthropologie van de wijsbegeerte der wetsidee 

De mensch 

 

auteur: Herman Dooyeweerd 

 

bron: manuscript p. 1-126 

 

website: https://hermandooyeweerd.nl/ongepubliceerd3/#19xxB13 

https://hermandooyeweerd.nl/wp-content/uploads/19xxB13tekst.pdf 

 

toelichting: Dit document is een transcriptie van een manuscript van 

Dooyeweerd, getiteld Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3. 

Een inleiding in de anthropologie van de wijsbegeerte der wetsidee. De 

mensch. Het manuscript bevindt zich in het persoonlijk archief van 

Dooyeweerd in het “Historisch documentatiecentrum voor het Nederlands 

protestantisme” aan de Vrije Universiteit in Amsterdam.  

In de bijlage zijn de stellingen opgenomen die Dooyeweerd 

publiceerde ter voorbereiding op het referaat dat hij hield voor de 

“Vereniging van calvinistische wijsbegeerte” in de jaarvergadering van 

1943. Deze stellingen worden in het manuscript nader toegelicht. De 

transcriptie volgt de originele paginanummering van het manuscript, 

aangeduid met de codes [mP001] t/m [mP126].  

Hoewel het manuscript nooit in het Nederlands is gepubliceerd, werd 

het na het overlijden van Dooyeweerd omgezet in een typoscript met als doel 

een Engelse vertaling uit te brengen. Opmerkelijk is dat aan dit typoscript, 

direct na het oorspronkelijke manuscript (genummerd tot [mP126]), een 

geheel ander manuscript is toegevoegd,  getiteld Vervolg §2 De plaats van 

mens in de kosmos. Schelers “geesthypostase”. Dit tweede manuscript is 

genummerd van [mP222] t/m [mP242] en eindigt abrupt, halverwege een 

zin. Nog merkwaardiger is dat in sommige bronnen wordt beweerd dat 

Dooyeweerd dit manuscript nooit zou hebben voltooid. Dat klopt echter niet: 

dit tweede manuscript maakt aantoonbaar deel uit van het manuscript 

Philosophie der wetsidee, dat wél volledig is. Waarom dit deel van het 

manuscript is toegevoegd aan het typoscript van Reformatie en scholastiek in 

de wijsbegeerte, deel 3, is onduidelijk. Er bestaat geen verklaring voor, en 

daarom is het niet opgenomen in dit transcriptiedocument, het behoort 

immers tot het manuscript Philosophie der wetsidee. In de Engelse vertaling 

is deze fout blijkbaar niet opgemerkt: daarin is het wel opgenomen (zie 

Philosophy of Nature and Philosophical Anthropology1).  

 

De tekst van het voorliggende document is integraal overgenomen uit 

het manuscript. Er is echter voor gekozen om de oorspronkelijke tekst om te 

zetten naar de huidige spelling. 

 

 
1  Zie Philosophy of Nature and Philosophical Anthropology,  Paideia Press, Grand Rapids, 2011, preface 

en p. 248. In de Engelse vertaling gaat het om het tekstgedeelte “Part two, Chapter 5, The Place of Man in the 

Cosmos: a Central Anthropological Problem”, p. 221-248. Dit is een Engelse vertaling van de pagina’s [mP222] 

– [mP242] van het manuscript Philosophie der wetsidee.  



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 

 

HermanDooyeweerd.nl 

 

 

 

Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte 

Deel 3 

Een inleiding in de antropologie van de wijsbegeerte der wetsidee 

door prof. dr. H. Dooyeweerd  

 

 

 

 
 

 

 

 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 inhoudsopgave 

 

HermanDooyeweerd.nl 

 

 
   manuscript artikel 

3 deel 3 Reformatie en scholastiek in de 

wijsbegeerte  

deel 3 

Een inleiding in de antropologie van de 

wijsbegeerte der wetsidee 

 
 

  

3.1 hoofdstuk 1 De mens 

Inleiding tot de antropologie van de wijsbegeerte 

der wetsidee 

Hoofdstuk 1 

 

[mP001]  

3.1.1 §1 Van de taak van een wijsgerige antropologie 

 

[mP001] 

- 

[mP126] 

 

 

3.1.2 bijlage De leer van de mens in de wijsbegeerte der wetsidee 

Stellingen voor het referaat van prof. dr. H. Dooyeweerd op de 

komende jaarvergadering van onze vereniging 

 

 [aP134] 

- 

[aP143] 

 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3 hoofdstuk 1 

 

HermanDooyeweerd.nl 

 

 

Hoofdstuk 1 

De mens 

Inleiding tot de antropologie van de wijsbegeerte der wetsidee 

 

 

 

 

 
 

 
 

 

 

 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

§1  

Van de taak van een wijsgerige antropologie 

 

In de inleiding van zijn belangrijk werk Der Mensch (seine Natur und seine Stellung in 

der Welt), 2e Aufl. 1941,1 merkt de bekende Koningsberger hoogleraar Arnold Gehlen op, dat 

een eigenlijke wijsgerige antropologie tot nu toe nog niet is geleverd, ondanks de vele 

pogingen in vroeger en later tijd in deze richting ondernomen. 

De oorzaak van deze mislukking ziet hij hierin, dat de idee van de totaliteit en eenheid 

van de menselijke natuur is verloren gegaan achter het dualisme van lichaam en ziel: 

“Solange man keine Gesamtanschauung vom Menschen hat, musz es bei der Betrachtung und 

Vergleichung von Einzelmerkmalen bleiben, und solange es dabei bleibt, gibt es keine 

selbständige Anthropologie, weil es keines selbständiges Wesen Mensch gibt.”2 

Wil men echter aan dit laatste vasthouden, dan moet men een geheel van het menselijk 

bestaan erkennen. [mP002] 

Maar zolang men aan het dualisme van ziel en lichaam blijft hangen, geeft men de 

idee van de eenheid prijs. En men overwint dit dualisme ook niet wezenlijk door de mens tot 

“eenheid van lichaam en ziel” te proclameren. Ook zulk een conceptie blijft abstract en 

slechts van negatieve strekking: ze spreekt slechts de afwijzing van het dualisme uit, zonder in 

positieve zin iets bij te dragen tot een wezenlijk inzicht in de eenheid van de menselijke 

natuur. Onbeantwoord blijft hier de vraag, waarom juist zulk een “physis” een “bewustzijn” 

heeft en waarom juist een van zulk een geaardheid, onbeantwoord de vraag wat dan eigenlijk 

“ziel” is en wat niet.  

Een tweede grond voor het mislukken van de pogingen een wezenlijke wijsgerige 

antropologie te leveren ziet onze schrijver in het gemis aan een leidend wijsgerig 

gezichtspunt, waardoor men in staat is de gegevens van de afzonderlijke vakwetenschappen 

aangaande de mens onder één thema samen te vatten en dus op de eenheid “mens” te 

betrekken. Dit leidend wijsgerig gezichtspunt kan immers niet aan één van deze 

vakwetenschappen ontleend zijn, maar moet een totaalgezichtspunt zijn, zal een wijsgerige 

wetenschap van de mens mogelijk zijn. Het moet een zeer centraal karakter dragen en het in 

ieder geval onmogelijk maken, een bijzonder kenmerk als de “rede”, de hand, de opgerichte 

gang, de taal e.d. voor het “geheel” te verklaren. [mP003]  

Want dit laatste kan nooit gelukken. Ieder geïsoleerd “kenmerk” van de mens is wel 

ergens in het dierenrijk terug te vinden en wordt, zodra het op zichzelf wordt gesteld, 

dubbelzinnig.  

Gehlen meent het ware “einheitlich” gezichtspunt, waaronder het dualisme ziel-

lichaam verdwijnt en alle bijzonderheden, waardoor de mens zich van het dier onderscheidt in 

één grondconceptie worden samengevat, te hebben gevonden in de opvatting van de mens als 

“handelend wezen”. In principiële tegenstelling tot het dier is de mens door de “natuur” niet 

in specifieke aanpassing aan een “Umwelt” met alle nodige middelen tot zijn levensbestaan 

voorzien, maar hij komt integendeel met zulk een primitieve en ongespecialiseerde 

lichaamsuitrusting ter wereld, dat hij alleen door planmatig handelen in het leven kan blijven. 

Hij is naar zijn levensbestaan, zichzelf tot “Aufgabe” gesteld. Hij is, gelijk Nietsche zeide 

“das noch nicht festgestellte Tier”. 

 Hij is uit levensnooddruft gedwongen de natuur tot “cultuur” om te vormen; de 

cultuurwereld is de menselijke wereld. De mens is handelend wezen, omdat hij naar zijn 

lichaamsvorm ongespecialiseerd is en dus de aan zijn natuur aangepaste “Umwelt” ontbeert. 

Deze idee van de mens als handelend wezen zou ook rekenschap geven van de plasticiteit van 

 
1  Junker und Dünnhaupt verlag (Berlin). De eerste druk verscheen in 1940. De zesde druk verscheen in 

1958 in de Athenäum Verlag te Bonn.  
2   a.w. S.5. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

het schema van de menselijke bewegingen, van de vrijwording van de hand tot arbeid, van de 

volkomen ondierlijkheid van zijn waarnemingswereld, die hij zichzelf moet opbouwen in 

“ontlasting” van de zintuigen van de overvloed van zinnelijke indrukken, door middel van 

symbolische distantiëring tegenover de dingen van de buitenwereld, van de taal, van de 

moraal, ja zelfs van de levens- en wereldbeschouwing, die de mens zich opbouwt en van zijn 

religie! [mP004] 

Wij willen intussen de positieve uitwerking van Gehlens wijsgerige grondconceptie 

hier niet nader vervolgen. Hoe stimulerend en vaak oorspronkelijk Gehlens uiteenzettingen 

ook mogen zijn, als wijsgerige grondconceptie van de mens kan de idee “handelend wezen” 

reeds daarom niet in aanmerking komen, omdat zij het wijsgerig grondprobleem in zake de 

eenheid van de menselijke natuur eer dogmatisch elimineert, dan dat zij ons de weg tot 

oplossing wijst.  

Het “handelend wezen” is juist in zijn eenheid wijsgerig probleem, wanneer men de 

verscheidenheid van individualiteitsstructuren in het menselijk lichamelijk bestaan niet a-

prioristisch uitschakelt. Datgene nu, wat zelf een wijsgerig probleem is mag niet tot leidende 

totaalidee van de antropologie worden geproclameerd. Het gevolg van zulk een echt 

dogmatische inzet is, dat in Gehlens boek in waarheid het biologisch gezichtspunt het 

leidende wordt en dat de psychische en na-psychische aspecten van het menselijk bestaan als 

een bloot verlengstuk van het organisch levensaspect worden behandeld.3 Onder de idee van 

het “handelend wezen” schuift zich dus onvoorziens een biologistische grondidee, die als 

zodanig onder Gehlens eigen kritiek valt, nl. dat zij een bijzonder aspect tot “totaliteit” 

proclameert. 

Dat dit “biologisme” sterk antinaturalistisch, activistisch en irrationalistisch is getint, 

behoeft ons niet te verwonderen van een denker, die vanuit de nationaalsocialistische 

levenssfeer in Nietzsche zijn geestelijke leidsman zoekt. 

Dat wij niettemin juist Gehlens opvatting van de taak van een wijsgerige antropologie 

tot inzet kozen van onze [mP005] eigen inleidende beschouwingen over het wijsgerig 

grondprobleem van de plaats van de mens in de kosmos vindt zijn oorzaak in het feit, dat deze 

denker op zeldzaam scherpe en eerlijke wijze de principiële gebreken in de gangbare 

wijsgerige antropologieën heeft blootgelegd en de taak, waarvoor een wezenlijke wijsbegeerte 

van de mens zich gesteld ziet, volkomen juist heeft aangegeven.  

Inderdaad was de antropologie met de dualistische conceptie van “ziel” en “lichaam” 

als met een “ewige Krankheit” belast en hebben de pogingen, dit dualisme op het 

immanentiestandpunt te overwinnen, nog nimmer positief resultaat opgeleverd. Inderdaad is 

een wezenlijke antropologie zolang onmogelijk als men geen totaalidee van de mens aan zijn 

onderzoek ten grondslag legt. 

Maar een poging het dualisme wezenlijk te boven te komen kan geen kans van slagen 

hebben, zolang de wijsbegeerte niet langs de weg van de transcendentale kritiek de diepste 

voedingsbodem van het dualistisch standpunt heeft blootgelegd. 

Gehlen zelf heeft zich zo weinig tot dit kritisch standpunt verheven, dat hij meent zijn 

antropologie uitsluitend te kunnen bouwen op het aanschouwelijke en feitelijke, dat door de 

wetenschap exact kan worden vastgesteld op een voor ieder dwingende wijze.  

 
3  A.w. S.8: “Anthropologie heiszt aber für dieses ganze Buch: Biologie des Menschen und 

“anthropologisch” heiszt stets anthropo-biologisch.... es gibt eine - und nur eine - anthropo-biologische 

Betrachtung, welche die besondere Leibesbeschaffenheit des Menschen mit der gesamten unverkürzten und sehr 

komplexen, komplizierten “Innerlichkeit” zusammensehen kann, welche das ganze Gewicht des Leib-Seelen-

problems zu tragen versteht und welche sich also über den ganzen Gegensatz der “Psychologie” und der 

“Biologie von auszen” durchaus erhebt.” 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

Daarom wil hij de existentieproblemen van een “reflektierten Existenz”, d.w.z. van de 

“dichterlijke” en religieuze existentie, uitdrukkelijk uitschakelen.4  

Zulks geheel in de lijn van Nietzsche, die zijn beschouwingen over de mens uitsluitend 

wil bouwen op de exacte gegevens van de natuurwetenschap en historiewetenschap, daar bij 

hem het historistisch wetenschapsideaal reeds alle geloof in een eeuwige idee van de mens, 

zoals het humanisme die vatte, had afgebroken.  

De wijsbegeerte der wetsidee heeft zich de weg tot opbouw van een wezenlijke 

wijsgerige antropologie eerst [mP006] moeten banen met behulp van een radicale kritiek van 

alle totaliteitsideeën, die vanuit het inmanentiestandpunt werden ontworpen en die zich als 

pseudo-ideeën ontpopten.  

Wanneer in de mens zelf het individuele concentratiepunt van alle verscheidenheid 

binnen de tijdelijke kosmos is gegeven, dan moet hij naar zijn geschapen natuur wel die 

diepste eenheid bezitten, die een blote eenheid in de verscheidenheid, gelijk ze in iedere 

modale en individualiteitsstructuur gegeven is, te boven gaat.  

Zolang wij echter de mens alleen naar zijn tijdelijk bestaan menen te kunnen 

beschouwen, blijft hij het meest gespleten en in zichzelf verdeelde wezen, dat op de 

aardbodem te vinden is.  

Want het behoort juist tot het “wezen” van de mens, dat hij in de tijd niet die 

afgesloten eenheid kan bezitten, die aan alle bloot-tijdelijke schepselen door hun enkaptisch 

structuurgeheel is gewaarborgd: de mens is het in de tijd niet afgesloten en niet af te sluiten 

schepsel. En juist omdat hij dit is, is hij tot zelfkennis geroepen.  

Wat baat het, de mens als “handelend wezen” tot “Leitmotiv” van de antropologie te 

verheffen, zolang men in gebreke blijft het intrinsieke betrekkingspunt van dit handelen aan te 

geven en het grondprobleem van de antropologie met Gehlen zó formuleert: “Welk hoogst 

gecompliceerd en wonderbaar systeem van prestaties is nodig, opdat een wezen van juist deze 

lichamelijke constitutie morgen en de volgende week en het eerstvolgend jaar nog leven kan?” 

“Handelt” dan de mens slechts uit biotische noodzakelijkheid? Wanneer hij reeds onder 

biologisch aspect radicaal van het dier is onderscheiden, dan staat toch evenzeer vast, dat de 

mens alle aspecten van de tijdelijke werkelijkheid [mP007] in zich verenigt en ze tegelijk in 

zijn zelfheid te boven gaat. 

Ware de mens, gelijk het dier en de plant, slechts een structuureenheid, d.w.z. een 

tijdelijke individuele eenheid in de verscheidenheid van modale functies en 

individualiteitsstructuren, dan zou men toch weer moeten zoeken naar het kwalificerend 

aspect van zijn bestaan, hetzij men dit in het theoretisch-logische, hetzij in het esthetische, 

hetzij in het morele of anderszins zou menen te vinden.  

Want dat in het organisch levensaspect op zichzelf deze kwalificatie niet te vinden is, 

springt in het oog. 

Maar dan zou men te gelijk weer de deprimerende ervaring opdoen, dat men de mens 

als geheel uit het oog had verloren. Want iedere poging in één van de tijdelijke aspecten het 

wezenlijk centrale van de menselijke existentie te ontdekken, is met onvruchtbaarheid 

geslagen.  

Zoekt men in de theoretische denkfunctie of in de morele wilsfunctie of in de 

esthetische functie het concentratiepunt van de menselijke natuur, dan eist “de materie” of 

“het leven” of de “gevoelsfunctie” tegen deze verabsolutering haar eigen recht op. Dan splijt 

zich de menselijke natuur voor het wijsgerig oog noodwendig weer in een “materielichaam” 

en een redelijke “ziel”, resp. in een psycho-vitale lijfelijkheid en een van de gehele psycho-

vitale sfeer ontbonden “geest”, die zich in de grond van de zaak echt antagonistisch 

verhouden. Men kan dan wel in de polariteit van het dialectisch grondmotief, dat het 

 
4  A.w. S.6.  



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

antropologisch denken inspireert, nu eens tot de ene dan weer tot de andere pool van het 

menselijk bestaan overslaan, men kan nu eens de “geest” dan weer het “lichaam” depreciëren, 

men kan tenslotte met behulp van het Griekse vorm-materiethema de mens tot een 

samengestelde “substantie” proclameren, waarin de anima rationalis als de vorm van het 

materielichaam [mP008] wordt geconstrueerd, maar men vindt op deze wijze geen 

waarachtige totaliteit van het menszijn. De gespletenheid van zulk een antropologisch 

“totaalbeeld” blijft bestaan en laat zich door geen dialectische kunststukken wegredeneren. 

Het was de vrucht van onze transcendentale kritiek van het wijsgerig denken, dat wij 

de wortel van heel deze immanente dialectiek in de mensbeschouwing van de 

immanentiefilosofie konden blootleggen. 

In dit opzicht was reeds mijn boek De wijsbegeerte der wetsidee, ofschoon het eerst in 

zijn slotbeschouwing het eigenlijk probleem van de plaats van de mens in de kosmos 

uitdrukkelijk aan de orde stelde, in waarheid een doorlopende voorbereiding voor een 

wijsgerige antropologie, die vanuit het Schriftuurlijk grondmotief van de reformatie zou 

behoren te worden opgebouwd. 

Dit is blijkbaar niet begrepen door die critici onder mijn geestverwanten, die na de 

verschijning van mijn eerste wijsgerig hoofdwerk hun teleurstelling uitspraken over het gemis 

aan een eigen antropologie in de wijsbegeerte der wetsidee.  

Men leefde op dit ogenblik blijkbaar nog geheel in de geest van de polemiek. Het 

traditionele scholastisch beeld van de mens was door de transcendentale kritiek van deze 

filosofie uiteengerafeld: de gangbare voorstellingen van “ziel” en “lichaam”, “geest” en “stof” 

waren afgewezen.  

Waar bleef dan de nieuwe antropologie, waarop men zijn kritiek zou kunnen richten? 

[mP009] 

Maar het is nu eenmaal de schijnbaar paradoxale karaktertrek van een wijsgerige 

mensbeschouwing, dat zij tegelijk aan het begin en aan het eind van de wijsgerige bezinning 

staat. 

Bewust of onbewust begint men zijn wijsgerige onderzoekingen met een idee van de 

mens, zij beheerst de gehele wijsgerige visie op de werkelijkheid, maar als het er op aankomt 

de plaats van de mens in dit antropologisch bepaalde werkelijkheidsbeeld aan te wijzen, 

ontdekt men, dat zulk een antropologie eerst het sluitstuk van het wijsgerig onderzoek kan 

vormen. 

Is het een te stoute gedachtewending, wanneer wij de grond van deze stand van zaken 

in de schepping zelf zoeken? In de mens vat God heel de zin van zijn tijdelijk schepsel 

concentrisch samen. In die zin staat de mens aan het “begin” van de schepping.  

Maar hij verschijnt in de tijd eerst, wanneer heel de wereld voor zijn komst is 

voorbereid: eerste en laatste tegelijk onder alle tijdelijke creaturen! 

Alvorens de wijsbegeerte der wetsidee haar antropologie kon ontwikkelen, moest na 

de transcendentale kritiek van het wijsgerig denken als zodanig, allereerst inzicht in de 

structuren van de tijdelijke werkelijkheid worden verworven. 

De theorie van de wetskringen, de kennisleer, de theorie van de 

individualiteitsstructuren alsmede de theorie van de enkaptische structuurvervlechtingen 

moesten daarom noodzakelijk voorafgaan. En dit voorbereidend onderzoek moest worden 

voortgezet in de nieuwe theorie van het enkaptisch structuurgeheel, die ik in de derde band 

van A new Critique [mP010] of theoretical Thought ontwikkelde. 

Ook het fundamentele probleem van de tijd eiste nadere bezinning; in een 

afzonderlijke studie, opgenomen zowel in de publicaties van de Chr. Vereeniging voor 

natuur- en geneeskundigen als (enigszins aangevuld) in het tijdschrift Philosophia Reformata, 

gaf ik mijn eerste uitwerking van een wijsbegeerte van de tijd. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

En eerst thans, nadat aan alle zijden de fundamenten zijn gelegd en de bouwmaterialen 

zijn aangedragen, kan een poging worden gewaagd het diepste probleem van de filosofie, dat 

van de mens en zijn plaats in de kosmos, aan een nader onderzoek te onderwerpen. 

 

Taakomgrenzing van de wijsgerige antropologie: zij is de totaliteitswetenschap van het 

tijdelijk menselijk bestaan 

Wil men de taak van zulk een wijsgerige antropologie vanuit ons Schriftuurlijk-

reformatorisch uitgangspunt nader bepalen, dan dient in de eerste plaats te worden opgemerkt, 

dat zij een totaliteitswetenschap van het tijdelijk menselijk bestaan moet zijn. In deze 

voorlopige taakomschrijving ligt reeds ons gehele transcendentaal-kritisch standpunt besloten. 

Daar immers de diepere eenheid van het menselijk bestaan niet in de tijd zelf gegeven is, is 

daarmee impliciet de noodzakelijke transcendent-religieuze bepaaldheid van alle wijsgerige 

antropologie en de onmogelijkheid van een autonoom-wetenschappelijke conceptie van het 

menselijk bestaan erkend.  

De wijsgerige antropologie moet, wil zij zich ook in de kringen van de vaktheoretici 

doen gelden, haar wijsgerige probleemstellingen aan de gegevens van de voortschrijdende 

vakwetenschappelijke onderzoekingen, die zich met de mens bezighouden, zelf oriënteren. 

[mP011] 

Zij is gedwongen, daarbij diep in de vakwetenschappelijke vragen zelf door te dringen, 

reeds op zichzelf een uiterst precaire taak voor hem, die zich op deze terreinen geen vakman 

weet, en dus een taak, die slechts in het nauwste contact met de vakgeleerden zelf kan worden 

ondernomen.  

Maar zij kan zich niet tevreden stellen met vakwetenschappelijke interpretaties van de 

haar interesserende gegevens, omdat zulke interpretaties, bewust of onbewust, steeds door een 

wijsgerige idee van het menselijk bestaan zijn belast. Het is immers duidelijk, dat geen enkele 

vakwetenschap als zodanig ons een idee van de menselijke natuur kan geven, omdat de mens 

een geheel is, dat in zijn tijdelijke openbaring alle aspecten van de werkelijkheid omvat 

binnen typische individualiteitsstructuren.  

Zij moet dus, gelijk zulks met alle wijsgerig onderzoek het geval is, in haar 

verhouding tot de vakwetenschappen tegelijk geven en ontvangen. Nimmer mag zij onkritisch 

vakwetenschappelijke theorieën overnemen; want al ligt het niet op haar weg zelfstandig 

vakonderzoek te verrichten, dit laatste blijft, zodra het in een wetenschappelijke theorie wordt 

verwerkt, doorlopend aan haar kritiek onderworpen.  

Wie een wijsgerige antropologie van Schriftuurlijk-reformatorisch standpunt wil 

opbouwen, moet tenslotte de strijd met vooroordelen aandurven, zowel met zulke van de zijde 

van de vakwetenschappen en van de gangbare wijsbegeerte als met die van de zijde van een 

scholastisch-theologische traditie.  

Evenwichtigheid en dapperheid van geest zijn daarbij slecht te vertrouwen menselijke 

eigenschappen. Zij blijken vaak geworteld in een de denker zelf misschien verborgen 

“hybris”, in een hoogmoed, die hem blind maakt [mP012] voor alles, wat in zijn moeizaam 

opgebouwde theorie niet past.  

Wij willen daarom liever, waar de strijd tegen traditionele vooroordelen noodzakelijk 

zal blijken, onze steun daar zoeken, waar zij naar ons uitgangspunt alleen te vinden is, in de 

dynamis van de goddelijke Woordopenbaring zelf, die als een zuurdeeg ook ons 

wetenschappelijk denken moet doortrekken, zuiveren en reformeren.  

Die dynamis schenkt ons geen wetenschappelijke onfeilbaarheid. Maar zij zal, als 

kritisch principe, in ons onderzoek doorwerken en, waar zij onze visie op de structuur van de 

werkelijkheid innerlijk heeft omgezet, ons althans voortdurend behoeden voor dat 

wetenschappelijk dogmatisme, dat in eigen theorie het einde van alle tegenspraak meent te 

bezitten.  



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

 

Afwijzing van de metafysische zielkunde 

Wat kan ons nu de wijsbegeerte in wetenschappelijke zin omtrent de mens leren?  

Kan zij ons inzicht geven in het “wezen van de menselijke ziel”? Dit was inderdaad de 

mening van de traditionele metafysica, zowel van de antieke als van de middeleeuwse en van 

de modern-humanistische tot op Locke en Kant en ook weer daarna. Wij moeten, om de 

waarheid getrouw te blijven, voor de aristotelisch-thomistische metafysica hieraan toevoegen, 

dat zij de “irrationele grond” van de anima rationalis als “substantia incompleta” erkende, 

ofschoon haar dit niet belette een “metafysische psychologie” uit te werken. 

Wij hebben in het voorafgaand deel gezien, waarom Kant de mogelijkheid van zulk 

een metafysische zielkunde afwees.  

Op geheel andere gronden heeft de wijsbegeerte der wetsidee zulks gedaan. [mP013] 

De wetenschappelijke kennis, ook de wijsgerige is principieel beperkt tot de tijdelijke 

werkelijkheid naar al haar aspecten.  

De menselijk ziel in de pregnante Schriftuurlijke openbaringszin - en een andere 

menselijke ziel als een van het lichaam onderscheidbaar existentiecentrum bestaat niet - is van 

geestelijk religieuze geaardheid en gaat de kosmische tijd te boven.  

Het getuigt van gebrek aan waarachtige zelfkennis, wanneer men meent wezenlijk 

wetenschappelijk begrip van haar te kunnen verkrijgen. Al onze kennis van de ziel als de 

verborgen wortel van ons bestaan danken wij aan de goddelijke Woordopenbaring en deze 

kennis is een religieuze, een geestelijke in de pregnante Schriftuurlijke zin. 

 

Geen irrationalistisch agnosticisme ten aanzien van de kenbaarheid van de menselijke 

ziel 

Nu moet men zulks goed verstaan. Deze opvatting van de transcendentie van de 

menselijke ziel boven de grenzen van de wetenschap voert niet tot een irrationalistisch 

agnosticisme. Dit zou slechts dan het geval zijn, wanneer de menselijke ziel of geest geen 

band zou hebben met de tijdelijke werkelijkheid.  

Maar het tegendeel is het geval. De menselijke ziel drukt zich uit in heel het tijdelijk 

bestaan van de mens; zij is het geestelijk centrum van dit laatste.  

Als zodanig is zij kenbaar, d.i. in de religieuze concentratie van onze kennis, ook van 

onze wetenschappelijke kennis, omtrent het lichamelijk bestaan van de mens, maar alleen en 

uitsluitend vanuit het licht van de Woordopenbaring, die de mens eerst aan zichzelf ontdekt. 

Want de waarachtige kennis van de ziel van het menselijk bestaan is een geestelijke 

zelfkennis, die volstrekt afhankelijk is van de waarachtige Godskennis. [mP014]  

Hier zou men de tegenwerping kunnen maken, dat de menselijke geest toch niet kan 

opgaan in zijn religieus karakter. Religie, zo zou men kunnen zeggen, is een relatie, die twee 

onderscheiden relata onderstelt.  

Deze tegenwerping is, ofschoon zij met begrippen werkt die op religieus gebied 

noodzakelijk inadequaat zijn, op zichzelf niet onjuist, maar treft onze opvatting niet. Want, 

wanneer wij in Schriftuurlijke lijn de menselijke ziel of geest als de religieuze wortel van heel 

‘s menselijke tijdelijke existentie vatten, dan ligt daarin reeds opgesloten, dat die ziel of geest 

niet een relatie is, maar alleen, dat zij naar haar wezen heel het menselijk bestaan concentrisch 

samenvat in zijn verhouding tot zijn goddelijke Oorsprong.  

In de “geest” van de mensen is zijn totale creatuurlijk bestaan nog ongedeeld en 

ongedifferentieerd. Hij is juist daarom naar zijn pregnant Schriftuurlijke zin, geen 

verzelfstandigde theoretische abstractie uit het tijdelijk menselijk bestaan, maar de geestelijke 

eenheid van dit laatste, waarin alle tijdelijke functies zonder uitzondering geconcentreerd zijn.  

Dit was juist Kuypers grote greep, toen hij in zijn Stonelezingen over het calvinisme 

op dit ongedeeld karakter van het geestelijk brandpunt van ons bestaan de nadruk legde en er 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

tegelijk op wees, dat deze totale concentratie slechts in de religieuze verhouding tot de 

Absolute Oorsprong mogelijk is.  

Men kent de menselijke ziel niet, wanneer men geen kennis heeft van de schepping 

van de mens naar Gods beeld, van de zonde in haar centrale religieuze betekenis en van het 

herstel van de gemeenschap met God in Christus Jezus, in de omzetting van het hart van ons 

bestaan. En wie heeft ooit schepping, zonde en wedergeboorte in begrip gevat? [mP015]  

Onze begrippen blijven altijd besloten in de verscheidenheid van de tijdelijke 

werkelijkheid binnen de horizon van de modale aspecten. Zij kunnen slechts in de idee gericht 

worden op datgene, wat alle begrip te boven gaat, op dat centrale punt van het menselijk 

bestaan, dat aan alle tijdelijke verscheidenheid in zijn lichamelijke structuur ten grondslag 

ligt. 

Daarom moeten diegenen voorzichtig zijn, die vanuit scholastisch-theologisch 

standpunt, ons trachten te dwingen het “zielsbegrip” van de wijsbegeerte der wetsidee zó te 

definiëren, dat het vatbaar wordt voor scholastische discussie. Wij verklaren openlijk van de 

menselijke ziel niets te weten boven hetgeen de Schrift ons daarover heeft willen openbaren 

en niemand is er nog in geslaagd uit de goddelijke Woordopenbaring een theorie en een 

begrip van de ziel te construeren. Gode zij dank, is deze kennis aan de wijzen en verstandigen 

verborgen, en de kinderkens geopenbaard!  

Is er dus geen begrip van de menselijke ziel als religieuze eenheid van het menselijk 

bestaan mogelijk, des te groter is de principiële betekenis van de idee, die ons onderzoek van 

de tijdelijke existentie van de mens richt op de geestelijke worteleenheid van deze laatste, 

zoals die ons in de Schrift is geopenbaard. Juist doordat in de geschapen mensennatuur ziel en 

lichaam niet twee “zelfstandigheden” zijn, is in ons tijdelijk leven ook geen zuiver geestelijke 

kennis mogelijk. Onze religieuze of geestelijke kennis blijft hier onverbrekelijk gebonden aan 

onze kennis omtrent de tijdelijke werkelijkheid en moet gebruik maken van onze tijdelijke 

kennisfuncties, waaronder de psychische, logische en pistische in onverbrekelijke samenhang 

met alle andere modale functies van ons lichamelijk bestaan. [mP016] 

De religieuze kennis bestaat inderdaad in het Deum et animam scire (het kennen van 

God en van zichzelf), waarbuiten Augustinus verklaarde niets te willen weten. Maar zij is in 

dit leven de mens slechts mogelijk langs de weg van de door Gods Woord en Geest 

bewerkstelligde religieuze concentratie van onze kennis omtrent het tijdelijke op de Ware 

Oorsprong van ons bestaan.  

God heeft zich in Zijn Woord geopenbaard en onder voorlichting door deze 

Woordopenbaring ook in heel Zijn schepping, in “alle werken van Zijn Handen”. Maar het 

Woord komt tot ons niet zuiver-geestelijk, maar ook lichamelijk. Het is vlees geworden en 

heeft onder ons gewoond. Nochtans is het lichaam niets zonder de “ziel”, gelijk de letter van 

de Heilige Schrift niets is zonder de levendmakende Geest. Onze tijdelijke geloofskennis is 

nimmer zonder logisch begrip en zinnelijke voorstelling, die beide aan de tijdelijke 

lichamelijke werkelijkheid gebonden zijn, maar de goddelijke Geest, die in onze harten werkt, 

kan ons eerst de geestelijke, d.i. de religieuze zin openbaren, die alle begrip en voorstelling te 

boven gaat en onmiddellijk het hart, de wortel, de ziel van ons menselijk bestaan raakt.  

De woorden “geest” en “ziel” mogen in hun pregnante Schriftuurlijke zin dus slechts 

in religieuze betekenis worden gebruikt. Zij worden van deze zin beroofd, wanneer men ze 

gaat aanwenden in tegenstelling met het “materielichaam” in de Griekse en in de 

humanistische zin.  

De logische en na-logische functies van ons tijdelijk bestaan zijn als zodanig niet 

“geestelijk”: zij fungeren in de tijdelijke lichamelijke structuur van de menselijke existentie.  

Maar zij zijn, met alle andere modale functies in de geest of de ziel geconcentreerd. In 

de laatste schuilt de geestelijke [mP017] wortel, waarvan de eerste de tijdelijke vertakkingen 

zijn.  



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

De wetenschappelijke kennis omtrent de mens blijft dus als zodanig beperkt tot de 

kennis van het menselijk lichamelijk bestaan, maar ze is slechts mogelijk bij ten grondslag 

legging van een transcendentale idee van de menselijke ziel of geest, waarin het denken wordt 

gericht op de wortel of het centrum van de menselijke natuur, die aan de laatste eerst eenheid 

en individuele totaliteit verleent.  

Zie hier de ontzaggelijke betekenis van de Schriftuurlijk-gerichte idee van de 

menselijke ziel voor de wijsbegeerte van de mens als totaliteitswetenschap. Zij zou die 

betekenis nimmer kunnen hebben, wanneer de Schrift ons werkelijk de ziel als een 

“metafysische substantie” zou hebben getekend, en dus een soort “metafysische psychologie” 

zou hebben ontwikkeld. Zodra men poogt de ziel in een “metafysisch begrip” te vatten, komt 

zij noodzakelijk in polaire tegenstelling tot een ander abstract complex van ons tijdelijk 

bestaan, hetzij men dit als “materielichaam”, hetzij als “psycho-vitale lijfelijkheid” omgrenst.  

De idee van de eenheid van de menselijke natuur blijft dan vals gericht, de inzet van 

de antropologie is onschriftuurlijk en dus zal heel het antropologisch onderzoek hiervan de 

wetenschappelijke gevolgen ondervinden.  

Wij komen hier ook vanzelf terug op Gehlens bezwaar tegen de idee van de mens als 

“eenheid van lichaam en ziel”.  

Gehlen merkte op, dat deze conceptie het dualisme niet innerlijk overwint, omdat zij 

het laatste slechts afwijst, zonder in positieve zin een wezenlijke totaliteitsidee te zijn. 

[mP018] Deze kritiek is juist.  

Wie de mens als “eenheid van lichaam en ziel” meent te kunnen verstaan, begint toch 

weer met aanvaarding van een dualiteit, die men dan in een hogere eenheid zou moeten 

verzoenen.  

Maar waar is dan die hogere eenheid zelf te vinden? Zij mag dan nòch in het 

“lichaam”, nòch in de “ziel” worden gezocht.  

Het aristotelisch en het thomistisch vorm-materieschema levert een goed voorbeeld 

van de innerlijke tweeslachtigheid van de poging, in een formule van de “eenheid van lichaam 

en ziel” het dualisme te overwinnen: de ziel is de vorm van het materielichaam, en de mens is 

een “samengestelde substantie”.  

De eenheid van ziel en lichaam moet dan de menselijke “substantie” zijn, maar 

aangezien deze substantie zelf “samengesteld” is uit vorm en materie, ziel en lichaam, biedt 

zij niets wat de tweeheid inderdaad zou te boven gaan.  

De mens is niet de “eenheid van ziel en lichaam”, maar het menselijk lichaam als zijn 

gehele tijdelijke bestaansvorm komt eerst tot innerlijke eenheid in zijn religieuze wortel, in de 

ziel of geest van de mensen. De ziel is de “inwendige mens” zelf in de paulinische zin, gelijk 

het lichaam de mens is naar zijn uitwendige openbaring (de “uitwendige mens”). De 

“uitwendige mens” is niets zonder de “inwendige”, maar de laatste kan, juist omdat hij de 

kosmische tijd als principe van de vergankelijkheid te boven gaat, niet aan de tijdelijke dood 

onderworpen zijn. In de ziel is het totale menselijk bestaan als geestelijke eenheid 

samengevat, in het lichaam is dit zelfde totale bestaan door de tijd prismatisch gebroken in 

verscheidenheid van functies en individualiteitsstructuren. [mP019]  

De ziel is dus niet deel van de menselijke natuur, evenmin als het lichaam als zodanig 

mag worden gekarakteriseerd.  

De ziel is de mens zelf in zijn innerlijke totaliteit, die zich in het lichaam differentieert 

binnen de tijdshorizon, en zij kan dit alleen zijn, omdat zij een geestelijke eenheid boven alle 

tijdelijke verscheidenheid is, waardoor zij ook ons begrip te boven gaat.  

Ware zij slechts een structuureenheid, een eenheid in de tijdelijke verscheidenheid, of 

een deel van zulk een eenheid, dan zou zij nimmer het lichaam kunnen afleggen, noch het 

voortbestaan van de mens aan gene zijde van het graf kunnen dragen.  



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

Daar zij echter van geheel andere, van geestelijke of religieuze orde is, is zij met de 

traditionele “dichotomie” eenvoudig niet te benaderen. Wil men op Schriftuurlijk standpunt 

nog van een “dichotomie” blijven spreken, dan moet dit woord een volkomen andere zin 

aannemen, dan zij in de scholastische theologie bezat.  

Die aanhangers van de wijsbegeerte der wetsidee, die juist om deze reden de term niet 

langer wensen te gebruiken, mogen daarom zeker niet worden lastig gevallen en nog minder 

verdacht van een “materialistische” opvatting van de menselijke natuur, als zouden zij leren, 

dat het met de lichamelijke dood “uit” zou zijn. 5 De afwijzing van de term rust op goede 

Schriftuurlijke grond, evenzeer als de afwijzing van het predicaat “onsterfelijk”, dat men aan 

de “ziel” toekent, en dat met de goddelijke Woordopenbaring in zake de “geestelijke dood” 

eenvoudig niet te rijmen valt. Want de “onsterfelijkheid” kent de Schrift slechts als vrucht van 

de wedergeboorte in Christus Jezus bij de herrijzenis uit het graf. [mP020]  

Wij mogen ten slotte onze inleidende beschouwingen in enige stellingen samenvatten, 

waarin het uitgangspunt en de taakomschrijving onzer antropologie scherp zijn geformuleerd: 

 

I De antropologische opvattingen zijn in de ontwikkeling van het westerse denken 

beheerst geweest door de religieuze grondthema’s, welke aan de gehele ontwikkelingsgang 

van de cultuur van het Avondland ten grondslag lagen, t.w. a. het Griekse vorm-

materiethema; b. het Schriftuurlijk grondthema van de christelijke religie: schepping, 

zondeval en verlossing door Christus Jezus; c. het romanistisch synthesethema van natuur en 

genade en d. het modern-humanistische grondthema van natuur en vrijheid 

(natuurwetenschappelijke beheersing en autonome zelfbepaling van de vrije menselijke 

persoonlijkheid). 

 

II De grondthema’s a, c en d zijn van innerlijk dialectisch karakter. Zij zijn door een 

innerlijk dualisme verscheurd, dat het door hen beheerste denken telkens in polaire richtingen 

uiteendrijft. 

 

III De grond van dit polaire dualisme is te zoeken in een innerlijke gebrokenheid in de 

idee van de Oorsprong van alle dingen, veroorzaakt door een volstrekt, resp. (in het 

romanistisch thema van natuur en genade) ten dele, afgodische richting van deze 

oorsprongsidee. Waar de zelfkennis afhankelijk is van de kennis aangaande God, moeten ook 

de antropologische opvattingen, welke aan een van de genoemde dialectische grondthema’s 

zijn georiënteerd, noodzakelijk hetzelfde dualistisch, polaire karakter dragen.  

Deze polariteit komt hier tot uiting in de opvatting van “ziel” en “lichaam” en hun 

onderlinge verhouding. [mP021] 

 

IV  Het grondthema van de goddelijke Woordopenbaring, dat van schepping, zondeval en 

verlossing in Christus Jezus, sluit op radicale wijze ieder polair dualisme, zowel in de 

zelfopenbaring Gods als Oorsprong van alle dingen, als in de openbaring van de mens aan 

zichzelf, uit. De Schrift ontdekt wel de radicale breuk in de religieuze wortel van het 

menselijk bestaan door de zondeval, maar ze leert evenzeer het radicale herstel van deze 

breuk door Christus’ verlossingswerk, hetgeen onder de heerschappij van de gemene gratie 

voert tot een radicale antithese tussen het koninkrijk Gods en het rijk van de duisternis, maar 

niet tot een polair dualisme in de structuur van het menselijk tijdelijk bestaan. 

 

 
5   Persoonlijk heb ik voorshands aan de term “dichotomie” vastgehouden, omdat ik vooralsnog geen 

betere term kan vinden, die ondubbelzinnig uitdrukt, dat bij de lichamelijke dood de mens slechts het “lichaam” 

aflegt, maar in zijn geestelijke eenheid voortbestaat. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

V Waar de Schrift in pregnant religieuze zin over de menselijke ziel of geest spreekt, 

doet ze ons deze steeds zien als het hart van heel het tijdelijk bestaan, waaruit alle uitgangen 

van het tijdelijk leven zijn. Binnen het tijdelijk bestaan leert zij nergens een dichotomie tussen 

een “redelijke ziel” en een “materielichaam” (resp. een trichotomie tussen “materie-soma”, 

“psyche” en “geest”), maar zij vat dit tijdelijk bestaan in zijn geheel als “lichaam”, dat bij de 

dood wordt afgelegd. Daarentegen is de menselijk geest of ziel, als religieuze wortel van het 

lichaam of als de “inwendige mens”, volgens de Openbaring van de Schrift niet aan de 

tijdelijke, doch buiten Christus Jezus met het lichaam aan de eeuwige dood onderworpen.  

Deze openbaring aangaande de ziel van het menselijk bestaan als integraal centrum 

van heel de lichamelijke existentie is volkomen correlaat aan de Zelfopenbaring Gods als 

integraal Schepper van hemel en aarde, die geen eigenmachtig oorsprongsprincipe tegenover 

zich heeft. [mP022]  

Zij draagt allerminst het karakter van een wetenschappelijke theorie, doch dient 

veeleer als religieuze vooronderstelling aan iedere wezenlijk christelijke antropologie te 

worden ten grondslag gelegd. 

 

VI Terwijl de gangbare wijsgerige antropologieën, die aan een van de dialectische 

grondthema’s georiënteerd zijn, steeds een metafysische theorie van de menselijke “ziel” of 

de “menselijke geest” trachten te geven, voor zover zij niet naar de “materialistische” pool 

van het Griekse materieprincipe, resp. van het modern-humanistisch natuurmotief (het 

humanistisch wetenschapsideaal) zijn gedreven, moet van Schriftuurlijk-reformatorisch 

standpunt iedere zgn. metafysische psychologie radicaal worden afgewezen.  

De menselijke ziel in haar pregnant-Schriftuurlijke zin gaat immers alle 

wetenschappelijk begrip te boven, omdat dit laatste aan de tijd is gebonden. Kennis omtrent 

haar is religieuze zelfkennis en de waarachtige zelfkennis is slechts mogelijk in de weg van de 

waarachtige Godskennis uit de goddelijke Woordopenbaring. 

 

VII De eigenlijke wetenschappelijke kennis omtrent de mens blijft dus principieel beperkt 

tot de structuur van het menselijk lichaam in zijn brede zin van tijdelijke existentievorm van 

de mens. 

Het wijsgerig onderzoek daaromtrent moet echter krachtens zijn religieuze 

bepaaldheid op Schriftuurlijk standpunt worden gericht door een idee van de menselijke ziel, 

waarin de Godsopenbaring in zake de wortel van het menselijk bestaan als religieuze 

vooronderstelling wordt toegespitst op het theoretisch grondprobleem van de antropologie.  

Dit grondprobleem laat zich als volgt formuleren: hoe is het tijdelijk bestaan van de 

mens in zijn theoretisch uiteengestelde modale aspecten en individualiteitsstructuren nochtans 

als een dieper geheel en een diepere eenheid te vatten? [mP023]  

De wijsgerige antropologie is dus naar haar veld van onderzoek te omschrijven als 

totaliteitswetenschap van de mens naar zijn tijdelijk bestaan.  

 

VIII Noch de ziel, nòch het lichaam kunnen op het Schriftuurlijk standpunt van de 

wijsbegeerte der wetsidee als deel van de menselijke natuur worden gekarakteriseerd. De 

opvatting van de mens als individuele eenheid van ziel en lichaam wordt op dit standpunt 

evenzeer afgewezen, omdat zij, uitgaande van het polair dualisme in de conceptie van de 

menselijke tijdelijke existentie, dit dualisme op formele wijze tracht te boven te komen, 

zonder een wezenlijke eenheid boven ziel en lichaam te kunnen aantonen. 

 

IX Naar de Schriftuurlijk bepaalde antropologische grondidee van de wijsbegeerte der 

wetsidee is in de menselijk ziel het totale menselijk bestaan in geestelijke eenheid 

geconcentreerd, terwijl in het lichaam ditzelfde totale menselijk bestaan door de tijd 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

prismatisch is gebroken in verscheidenheid van functies en individualiteitsstructuren. De ziel 

is de “innerlijke mens” in paulinische zin, gelijk in het “lichaam” de uitwendige openbaring 

van de mens (“de uitwendige mens”) is te zien. De “uitwendige mens” is niets zonder de 

“inwendige”, maar de laatste kan, juist omdat hij de kosmische tijd te boven gaat, niet aan de 

tijdelijke, d.i. de lichamelijke dood onderworpen zijn. [oude nummering = mP228]  

 

Wat nu het lichamelijk bestaan van de mens aangaat, dit is ongetwijfeld slechts bij 

toepassing van de theorie van de individualiteitsstructuren en haar enkaptische vervlechtingen 

op bevredigende wijze wetenschappelijk te onderzoeken. 

Dat het menselijk van eenvoudige structuur zou zijn, in deze zin, dat het slechts een 

enkel structuurtype zou vertonen, is een opvatting, die door de ervaringsgegeven en de gehele 

opbouw van de tijdelijke werkelijkheid weersproken wordt. [mP024 = mP229] 

Wij staan hier veeleer voor een maximaal gecompliceerd stelsel van enkaptische 

structuurvervlechtingen, waarin de opeenvolgende individualiteitsstructuren haar 

soevereiniteit in eigen kring tegenover elkaar behouden. Het type van deze vervlechtingen is 

dat van de eenzijdige fundering; dit wil zeggen: iedere in tijdsorde latere structuur rust op de 

vroegere en kan zich zonder deze niet realiseren.  

Het valt hierbij in het oog, dat de binding van de lagere structuren in de hoogste ten 

gevolge moet hebben, dat naarmate de laatste zich vrijer kan actualiseren, de vroegere in het 

enkaptisch structuurgeheel in een meer latente toestand zullen terugtreden, en dat zij zich 

daarentegen in haar interne eigenaard te duidelijker zullen manifesteren, naarmate de hoogste 

structuur tijdelijk in haar leidende rol terugtreedt.  

Deze stand van zaken is uit zovele empirische gegevens bekend, dat het nauwelijks 

nodig is hem door voorbeelden te illustreren. Men denke slechts enerzijds aan een tijdelijke 

overheersing van de instinctieve gevoelsaandriften over alle redelijke overleggingen, 

anderzijds aan het volstrekte terugtreden van de instinctieve levensdriften bij een sterke 

concentratie van de bewuste ken- en wilsacten.  

Hoe is nu het enkaptisch structuurgeheel van het menselijk lichaam opgebouwd?  

Wanneer dit lichaam inderdaad een enkaptisch en niet een enkelvoudig gestructureerd 

geheel is, dan kunnen de lagere structuren ook slechts in haar binding in de hoogste aan de 

intrinsieke eenheid van het menselijk lichaam deel hebben. De lagere structuren worden 

daardoor weliswaar geen delen van de hoogste, zij zijn immers slechts delen van het 

enkaptisch geheel. Maar alleen in de binding [mP025] van alle lagere in de hoogste structuur 

bouwt zich het structuurgeheel op. Naar haar interne soevereiniteit in eigen kring, d.w.z. 

buiten de enkapsis beschouwd, zijn de lagere structuren geen eigenlijke deelstructuren, maar 

slechts noodzakelijke substraten voor de hoogste lichaamstructuur.  

Gelijk steeds bij de enkapsis van radicaal verschillende structuren het geval is, is ook 

in het enkaptisch geheel van het menselijk lichaam de vorm het knooppunt van alle 

structuurvervlechtingen. Deze vorm is hier niet - gelijk bv. bij een kunstwerk - een objectieve 

cultuurvorm, maar de natuurgestalte, waaronder zich de mens naar zijn tijdelijk lichamelijk 

bestaan vertoont.  

Hieruit vloeit reeds voort, dat het principieel onmogelijk is, de verschillende 

lichaamsstructuren zuiver morfologisch van elkaar te onderscheiden en dat het evenzeer 

onmogelijk zal zijn bepaalde organen in hun morfologisch geheel exclusief bij een van de 

structuren in te delen. De morfologische onderdelen van het menselijk lichaam vertonen 

hetzelfde enkaptisch karakter als dit laatste in zijn geheel. De verschillende structuren kunnen 

slechts naar een intern typisch criterium worden onderscheiden.  

De primaire en tegelijk laagste structuur is ongetwijfeld van typisch fysisch-chemische 

kwalificatie; zij bestaat uit atoomverbindingen, die als zodanig, d.w.z. buiten de eigenlijke 

enkapsis, nog geen lichaamsstructuur kunnen worden genoemd, doch alleen in hun 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

enkaptische binding in de volgende structuren binnen de fysische lichaamsvorm.6 Deze 

structuur, die het substraat voor alle volgende levert, maakt zich in het ontbindingsproces van 

de lichamelijke dood vrij uit haar enkaptische morfologische binding. Dit betekent echter 

tegelijk haar einde als lichaamsstructuur.  

De tweede individualiteitsstructuur is van typisch biotische kwalificatie. [mP026] Zij 

beheerst in interne soevereiniteit in eigen kring de vegetatieve lichaamsprocessen, voor zover 

deze buiten de typische leiding van de gevoelsfunctie en van de latere (normatieve) functies 

vallen. Eerst in deze structuur doen de levende cellen en andere biotisch gekwalificeerde 

verbindingen haar intrede. Zij levert het vegetatief substraat voor de beide latere structuren: 

zij beheerst het zgn. vegetatieve zenuwstelsel met de spierweefsels en klieren, voor zover 

deze door dit stelsel worden geïnnerveerd (de zgn. gladde spieren van oog, haren, bronchiën, 

ingewanden en de dwarsgestreepte van het hart).  

Ook deze tweede structuur is buiten de enkapsis in haar interne sfeer nog niet als 

menselijke lichaamsstructuur te vatten. Maar zij fungeert, evenals de eerste, in een nieuwe 

enkaptische binding binnen een derde structuur, die typisch psychisch is gekwalificeerd door 

de zinnelijke gevoelsfunctie. Deze derde structuur beheerst in interne soevereiniteit in eigen 

kring die functies van het sensibele en motorische zenuwstelsel, in het bijzonder van de 

hersenen (de zintuighersenen), het ruggenmerg, en het klierenstelsel (ook het endocriene), die 

in haar typische gerichtheid door de subjectieve zinnelijke gevoelsfunctie binnen zekere 

grenzen buiten beheersing door de menselijke wilsacten vallen. 

Zij fungeert op haar beurt met de beide vroegere weer enkaptisch in een vierde 

structuur, die ik de structuur van de menselijke acten of actstructuur van het lichaam zou 

willen noemen. Onder “acten” (gedifferentieerd naar de grondrichtingen van kennen, zich 

verbeelden, willen) versta ik die van de menselijke ziel uitgaande, maar binnen de enkaptische 

lichaamsstructuur fungerende verrichtingen waarbij de mens zich onder leiding van 

normatieve gezichtspunten intentioneel (bedoelend) op [mP027] standen van zaken in de 

tijdelijke werkelijkheid, resp. in zijn verbeeldingswereld, richt en zich die intentionele of 

bedoelde standen van zaken innerlijk eigen maakt door betrekking op zijn ikheid. In het 

intentionele karakter van de “acten” schuilt haar “innerlijkheid”. Eerst de handeling 

verwerkelijkt de intentie van de act, waarbij kenact, verbeeldingsact en wilsact in het 

gemotiveerd proces van de besluitvorming vervlochten zijn en het besluit in de daad wordt 

omgezet. Daarbij wordt de nog bloot intentionele subject-objectrelatie, die alleen innerlijk in 

de act bestaan heeft, door een oorzakelijke ingreep van de handeling in de “buitenwereld” 

geactualiseerd. De handeling heeft een externe causaliteit.  [mP028] [inlas begin] 

 

De hier verdedigde opvatting van de menselijke acten is principieel verschillend van 

die, welke sinds Franz Brentano in de moderne zgn. “actpsychologie” en in de moderne 

fenomenologie wordt verdedigd.  

Want hier worden de “acten” wel in haar principieel intentioneel karakter gevat, maar 

zij worden tegelijk tot “onlichamelijke” verrichtingen van de “ziel”, resp. van de “geest” in de 

zin van een bloot in zijn acten levend “persoonscentrum” (Scheler), resp. van een “absoluut” 

(van alle lichamelijkheid onafhankelijk) bewustzijn (Edmund Husserl) geproclameerd.  

Het is nu typerend, dat men in de “intentionele gegenstandsrelatie” de garantie meent 

te vinden voor het zuiver “geestelijk” karakter van alle acten. Zo schrijft Max Scheler in een 

van zijn laatste geschriften: “Stellen wir an der Spitze des Geistbegriffes eine besondere 

 
6  Deze binding laat zich chemisch het best onderzoeken aan de lichaamssappen. Zo bevat bv. het 

maagzuur zowel anorganische als organische bestanddelen, de eerste zijn hoofdzakelijk zoutzuren, de tweede 

hoofdzakelijk fermenten. Het bij de voedselopname eerst afgezonderde vrije zoutzuur wordt door de 

eiwitlichaampjes van het voedsel onder vorming van acidalbuminaat vegetatief in de maag gebonden. Dit 

gebonden zoutzuur geeft niet de zgn. Günzburgse kleurreactie van het vrije zoutzuur. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

Wissensfunktion, eine Art Wissen, die nur er geben kann, dann ist die Grundbestimmung 

eines “geistigen” Wesens seine existentielle Entbundenkeit, Freiheit, Ablösbarkeit - oder doch 

die seines Daseinszentrums – vom Banne, vom Drucke, von der Abhängigkeit vom 

Organischen, vom “Leben” und von allem, was zum “Leben” gehört, also auch von seiner 

triebhaften Intelligenz. Ein solches “geistiges” Wesen ist nicht mehr [mP029] [vervolg inlas] 

trieb- und umweltgebunden, sondern “umweltfrei”, und, wie wir es nennen wollen, weltoffen. 

Ein solches Wesen hat “Welt”. Es vermag die ursprünglich auch ihm gegebenen 

“Widerstands-”, und Reaktionszentren seiner Umwelt, in die das Tier ekstatisch aufgeht, zu 

“Gegenständen” zu erheben, vermag das Sosein dieser “Gegenstände” prinzipiell selbst zu 

erfassen, ohne die Beschränkung, die diese Gegenstandswelt oder ihre Gegebenheit durch das 

vitale Triebsystem und die ihm vorgelagerten Sinnesfunktionen und Sinnesorgane erfährt.”7 

Zo wordt dus de act benaderd vanuit de (ten onrechte met de gnoseologische subject-

objectrelatie vereenzelvigde) theoretische gegenstandsrelatie met haar theoretische tegenover 

elkaar plaatsing van de logische functie van de kenact en de vóór-logische aspecten van de 

velden van onderzoek. De theoretische abstractie, welke in deze gegenstandsrelatie verricht 

wordt, wordt op metafysische wijze tot een wezenlijke onafhankelijkheid van de kenact van 

alle biotische en psychische functies omgeduid. De “zuiver-geestelijke” acten worden dan op 

een “geestelijk” centrum betrokken, dat Scheler - in scherpe tegenstelling tot de volgens hem 

aan de psychisch vitale sfeergebonden ikheid - “persoon” noemt, maar dat zelf niet anders is 

dan “een monarchale ordening van de acten”. En zo ontstaat het metafysisch “geestbegrip” 

van Scheler. Hij verwerpt de opvatting van de geestelijke persoonlijkheid als “substantie”. De 

substantiële opvatting van de menselijke geest berust volgens hem op een volkomen 

ongerechtvaardigde toepassing van de uitwendige dingcategorie of in haar oudere vorm van 

de metafysische vorm-materiecategorieën op de verhouding van lichaam en ziel. 

Beide toepassingen van kosmologische categorieën - en dat zijn bij Scheler 

categorieën die alleen op de vóór-logische aspecten van de werkelijkheid betrekking hebben - 

op het centrale zijn van de mensen zijn onhoudbaar. De geestelijke persoonlijkheid [mP030] 

[vervolg inlas] van de mensen is geen “substantie”, maar slechts een “monarchische 

Anordnung von Akten, unter denen je einer die Führung und Leitung besitzt”.8  

In het tegenwoordig verband interesseert ons alleen de wijze, waarop uit de 

theoretische gegenstandsrelatie tot het puur “geestelijk” karakter van alle menselijke acten 

besloten wordt. Zij berust op een typische miskenning van de structuur van de theoretische 

kenact onder invloed van het uitgangspunt dat men voor zijn wijsgerig denken gekozen heeft. 

Hier lag een valstrik, die reeds vanaf het Griekse denken de antropologie heeft gevangen 

genomen en haar telkens weer verleidde tot de verzelfstandiging van een ziels- of geestbegrip, 

dat in wezen uit een theoretische abstractie gewonnen was. Waar dit punt voor de wijsgerige 

leer van de mens van zo fundamenteel belang is, mogen wij niet rusten, vóór wij deze valstrik 

volledig hebben blootgelegd.  

Reeds in onze transcendentale kritiek van het wijsgerig denken hebben wij omstandig 

aangetoond, dat de gegenstandsrelatie alleen aan de theoretische denkhouding eigen is en dat 

zij principieel dient te worden onderscheiden van de subject-objectrelatie, die aan de naïeve of 

niet-wetenschappelijke denkhouding even vertrouwd is als de gegenstandsrelatie haar vreemd 

is.  

Reeds om deze reden mag een leer van de menselijke acten niet op de intentionele 

theoretische gegenstandsrelatie worden gebouwd. Want men zal toch wel moeten toegeven, 

dat niet alle menselijke acten van theoretisch karakter zijn. [mP031] [vervolg inlas]  

Maar ook als wij de theoretische denkact zelf beschouwen, moeten wij bedenken dat 

deze act als zodanig geen theoretische abstractie kan zijn. Niet de denkact staat in 

 
7  Die Stellung des Menschen im Kosmos S.48. 
8  t.a.p. S.75  



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

gegenstandsrelatie tot de niet-logische aspecten van de werkelijkheid, maar de 

gegenstandsrelatie bestaat zelf slechts binnen de structuur van de werkelijke act, die als 

zodanig alle aspecten van de werkelijkheid zonder onderscheid omsluit. Zij is slechts mogelijk 

binnen deze structuur, die in de continue tijdsamenhang van de aspecten is besloten. Daarom 

is het zo foutief de theoretische denkact te vereenzelvigen met haar logisch aspect. Er bestaat 

geen zuiver logische denkact; het op zichzelf bestaan van een zuiver-logisch denksubject is 

structureel onmogelijk, en om dezelfde reden het op zichzelf bestaan van een “gegenstand”. 

De “gegenstandsrelatie” in de theoretische denkact is slechts intentioneel, zij berust op een 

bedoelde abstractie van de werkelijke samenhang tussen het logische en het niet logische, om 

daardoor de werkelijkheid theoretisch te kunnen uiteenstellen en zijn aspecten in begrip te 

vatten. En deze intentionele relatie mag op generlei wijze in een metafysische tegenstelling 

van “act” en “levenswerkelijkheid”, of van “geest” en psychisch-fysisch “lichaam” worden 

omgeduid. 

Wij hebben ons principieel tegenover deze “zuiver-geestelijke” opvatting van de 

menselijke acten gesteld, door aan deze laatste in de vierde of hoogste lichaamsstructuur haar 

plaats aan te wijzen. [einde inlas]  

 

Het staat vast, dat in deze vierde lichaamsstructuur, waarin de menselijke acten 

fungeren, de zgn. associatieve delen in het oppervlak van de grote hersenen een essentiële rol 

spelen en dat dit hersengedeelte in het individuele leven later tot ontwikkeling komt dan de 

zintuigcentra. De laatste verwerken de prikkels van de “buitenwereld”, die door de zgn. 

projectiebanen van de centripetale zenuwcellen worden aangevoerd en langs de zgn. efferente 

banen afstromen.  

De projectiebaan heeft dikke mergvezelen en begeeft zich hoofdzakelijk, maar niet 

uitsluitend, naar de zintuighersenen. De andere (associatieve gedeelten) van de hersenschors 

nemen ze slechts zeer spaarzaam op. Door bemiddeling van de zintuigcentra komt de directe 

gewaarwording van de zintuigelijke indrukken tot stand; de vrije combinaties in het hoger 

geheel van een act kunnen slechts door bemiddeling van de associatieve hersengedeelten met 

hun associatievezels tot stand komen, die niet direct met zenuwvezelen uit de zintuigen in 

verband staan.  

De associatievezels zijn die zenuwbanen, die de verschillende centra in de schors van 

de grote hersenen van een [mP032] zelfde hemisfeer met elkaar verbinden.  

Het is intussen weer typerend voor de enkaptische opbouw van het lichaam, dat de in 

de moderne fysiologie door Flechsig beproefde morfologische scheiding van de schors van de 

grote hersenen in een projectief zintuigelijk en een associatief hoger of “geestelijk” gedeelte 

zich in detail niet laat doorvoeren. Ook in de associatieve gedeelten ontbreken de 

projectiebanen van de zintuigcentra niet geheel. Men kan slechts dit zeggen, dat hun aantal 

hier verdwijnend klein is in verhouding tot dat in de zintuigelijke gedeelten; voorts, dat bij de 

mens het overwegend associatieve gedeelte van de hersenen veel groter is dan het 

zintuigelijke en dat een groot gedeelte daarvan bij lokale aandoening geen zintuigelijke 

symptomen geeft.  

Zijn het nu eigenlijk de associatieve hersenen, die in het menselijk lichaam kennen, 

oordelen, zich verbeelden, willen? Die onderstelling ware natuurlijk ongerijmd. Alle acten 

gaan uit van het ondeelbare centrum van het menselijk bestaan, van de geest, of de ziel in haar 

religieuze eenheid, waarin de menselijke ikheid zetelt. Alle acten zijn “ich-bezogen”. Maar 

evenzeer moet worden bedacht, dat de menselijke ziel slechts het geestelijk centrum van de 

acten is, 9 de geestelijke bron van de acten, die als zodanig de tijdelijke orde met haar 

 
9  Dit is uiteraard geen concessie aan de moderne “psychologische” opvatting van de ziel als actcentrum. 

Want in deze opvatting vervluchtigt de menselijke ziel tot een tijdelijk betrekkingspunt, dat slechts in de acten 

zelf bestaan zou hebben. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

differentiatie van aspecten en individualiteitsstructuren te boven gaat. De acten zelf echter 

fungeren juist in de tijdelijke werkelijkheidsorde, zij hebben verschillende modaliteiten in de 

verschillende aspecten, zij hebben daarin verschillende modale subjectfuncties en zij kunnen 

in deze tijdelijke differentiatie zich slechts in het lichamelijk bestaan afspelen. [mP033]  

Het is de volle mens en niet slechts zijn “ziel”, die denkt, wil, zich verbeeldt of 

oordeelt. 

Hierbij nu spelen de associatiebanen van de grote hersenen een noodzakelijke rol. Alle 

combinatorische processen in het menselijk bewustzijn onderstellen de verbinding van 

indrukken, die langs de meest verschillende wegen door het centrale zenuwstelsel worden 

opgenomen. En het zijn juist de associatiebanen, die door de hersenfysiologie als de 

anatomische basis voor deze synthetische processen zijn ontdekt.  

Zo zijn bij de mens bv. het zintuigelijk zgn. psycho-optische centrum, waarin de 

gezichtsindrukken en het psycho-akoestische centrum, waarin de gehoorindrukken verwerkt 

worden, samengesteld uit twee ruimtelijk gescheiden regionen van de grote hersenschors, het 

optische, resp. akoestische waarnemingsveld en het optische, resp. akoestische 

herinneringsveld of sensorisch centrum. In de waarnemingsvelden worden de optische, resp. 

akoestische prikkels, die door de projectiebanen worden aangevoerd, in psychische (gevoels-) 

gewaarwordingen geactualiseerd. In de herinneringsvelden of sensorische centra worden de 

herinneringsbeelden van deze gewaarwordingen, welke laatste haar door de 

waarnemingsvelden worden toegevoerd, en principieel van de eerste verschillen, psychisch 

gefixeerd. Beide velden zijn nu door associatiebanen in de grote hersenschors verbonden. 

Wordt bv. het zinnelijk beeld van een ding, dat wij vroeger reeds gezien hebben, naar het 

optische waarnemingsveld gevoerd, dan wordt tegelijk met de zinnelijke gewaarwording in 

het optische herinneringsveld het daar vroeger gefixeerde herinneringsbeeld wakker geroepen 

en met behulp daarvan herkennen wij het ding.10 [mP034] 

Anderzijds kunnen wij ook zonder gelijktijdige optische prikkeling het 

herinneringsbeeld van een vroeger gezien ding wakker roepen en kunnen wij ons met behulp 

daarvan het ding voorstellen. 

Nu grijpen bij de kenact, en in onverbrekelijke samenhang daarmee ook bij de andere 

actrichtingen in de associatiebanen en de sensorische centra ingewikkelde en nog weinig 

bekende combinerende processen plaats, die voor de functie van de grote hersenen 

karakteristiek zijn. De door de projectiebanen individueel naar de zgn. regio calcarina (boven 

de kleine hersenen in het achterhoofd gelegerd) geleide prikkels dienen hierbij als materiaal 

(of stimulans?) voor de opbouw van gezichts- resp. geluidsbeelden, waarin de afzonderlijke 

gewaarwordingsmomenten in een geheel zijn gevat, dat in intentionele betrekking staat tot de 

optisch- (resp. akoestisch-) zinnelijke objectfunctie van de waargenomen dingen of 

gebeurtenissen. Evenzo spelen de associatiebanen en sensorische centra een essentiële rol bij 

de logische begripsvorming in haar intentionele betrokkenheid op de logische objectfunctie 

van de ervaren dingen of gebeurtenissen. Hetzelfde valt te zeggen van de linguïstische, 

esthetische e.a. aspecten van de kenact. Steeds vertoont de act een totaliteitsstructuur, die zich 

fysiologisch uitdrukt in het biotische aspect van de in de act voltrokken associatieve 

hersenprocessen. En de kenact is intentioneel gericht op een gegeven, dat zelf 

totaliteitsstructuur bezit en niet eerst het product is van een bewustzijnssynthese.  

 
10  Vgl. Landois’ Lehrbuch der Physiologie des Menschen bearb. von dr. R. Rosemann (1923) S.734 vlg., 

wiens voorstelling van een “deponering” van de herinneringsbeelden inderdaad primitief-materialistisch is. Men 

bedenke, dat naar onze opvatting het optisch waarnemings- en herinneringsveld een enkaptisch karakter dragen 

en dat zij dus niet slechts in de fysische en vegetatieve, maar evenzeer in de psychische en in de actstructuur van 

het menselijk lichaam werkzaam zijn. Een “materialistische” interpretatie van onze opvatting is daardoor vanzelf 

uitgesloten. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

Bij totale vernietiging van het sensorisch gezichtscentrum treedt de zgn. 

“zieleblindheid” op: men kan niets meer op het gezicht herkennen. Bij een bepaalde 

belediging van de achterhoofdskwab van de grote [mP035] hersenen treedt zgn. 

“woordblindheid” (alexie) op. De lettertekens worden nog wel gezien, maar de geschreven of 

gedrukte woorden kunnen niet meer in hun taalkundige zin worden gevat. Bij belediging van 

het sensorisch spraakcentrum of Wernickes centrum (gelegen binnen het sensorisch 

gehoorveld in de slaapkwab) treden spraakstoringen (zgn. sensorische afasie) op. Dit is een 

vorm van “zieledoofheid”, waarbij de woorden wel gehoord worden, maar voor de patiënt 

geen zin hebben. Het schorsveld voor de muzikale “herinneringsbeelden” ligt meer naar 

voren. Bij verstoring van dit sensorisch centrum ontstaat zgn. muziekdoofheid (amusie). Bij 

belediging van het motorisch (Brocaanse) spraakcentrum ontstaat “motorische afasie”: d.w.z. 

de woorden worden wel in hun zin verstaan, maar zij kunnen niet meer gesproken worden, 

omdat de spraakspieren niet meer van de hersenen uit geleid worden.  

Betekent dit alles nu, dat de menselijke acten in de grote hersenen kunnen worden 

gelokaliseerd?  

Na het fiasco van Galls fantastische lokalisatietheorie11 heeft in de jongste tijd vooral 

P. Fleschig in zijn bekende leer in zake de associatiecentra deze opvatting verdedigd.12 Hij 

onderscheidt in de grote hersenschors van de mens vijf en veertig gescheiden velden. Deze 

velden ordenen zich in drie groepen: 1e primordiale gebieden, die bij de geboorte reeds haar 

mergomhulling bezitten; 2e intermediaire gebieden, die in de eerste zes weken na de geboorte 

zich met merg omhullen en 3e terminale gebieden, bij welke de ommerging later (van de 

tweede levensmaand af) begint en + vier maanden na de rechttijdige geboorte in de grovere 

vaten is afgesloten.  

De primordiale gebieden dekken zich met de verschillende zintuigelijke sferen; zij zijn 

gekarakteriseerd door een rijke voorziening met projectievezels, die de zintuigelijke of 

afferente geleidingsbanen vormen. Fleschig noemt ze daarom [mP036] projectiecentra en 

lokaliseert daarin de primaire zinnelijke indrukken en bewegingsmechanismen. De terminale 

gebieden daarentegen bezitten weinig of in het geheel geen projectiebanen; zij zijn echter 

door talrijke associatievezels met de projectiecentra verbonden. Fleschig noemt ze daarom 

associatiecentra en lokaliseert daarin de hogere “geestelijke” verrichtingen van de hersenen, 

als samenvatting van de functies van de zintuigelijke centra tot hogere eenheden (cogitatie- of 

denkorganen). Hij onderscheidt een temporaal (in de slaapkwab gelegen), een parietaal en een 

frontaal (in de voorhoofdschors van de grote hersenen gelegen) associatiecentrum. Bij 

verstoring van de associatiecentra in de beide hersenhalfronden treden steeds 

intelligentiedefecten op. Directe zintuigelijke verbindingen tussen tast- en gezichtssfeer, 

gezichts- en gehoorsfeer, reuk- en gehoorsfeer enz. zijn niet voorhanden; de verbindingen 

tussen deze zintuigsferen worden steeds zijdelings en wel door de associatiecentra bemiddeld.  

In overeenstemming met Fleschigs theorie in zake het frontaal associatieveld is de 

reeds vroeger uitgesproken opvatting van een reeks fysiologen (Hitzig, Goltz e.a.), dat de 

voorhoofdshersenen een orgaan voor hogere “geestelijke” activiteit (abstract denken, maar 

ook voor normatieve wilswerkzaamheid) zouden zijn. Verworven of aangeboren defecten van 

de voorhoofdschors bewerken zwakte van de intelligentie en idiotisme zonder dat daarbij 

storingen in de functie van de bewegings- en gevoelszenuwen optreden.  

 
11  Franz Josef Gall (†1829) onderscheidde in zijn frenologie (leer van de zinnen) niet minder dan 36 

“zinnen” of vermogens, w.o. bv. het poëtisch, het mathematisch talent, de kinderliefde, de godsvrucht, de 

eigendomsdrift, de “metafysische zin” enz. enz., waarvan de sterker ontwikkelde aan bepaalde verhogingen van 

het schedeldek zouden beantwoorden. 
12  Gehirn und Seele (Leipzig 1896). Die Lokalisation der geistigen Vorgänge (Leipzig 1896).  

Anatomie des menschlichen Gehirns und Rückenmarks auf myelogenetischer Grundlage (Leipzig 1920). 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

Intussen worden zowel Fleschigs theorie in zake de associatiecentra in het algemeen 

als de [mP037] hypothese in zake de bijzondere betekenis van de voorhoofdshersenen voor de 

hogere “geestelijke” verrichtingen (de “acten” in onze zin) door andere fysiologen als Munk 

en v. Monokow bestreden. 

Nu is het bij het debat over de vraag of de acten zich in bepaalde schorsvelden van de 

grote hersenen laten lokaliseren, allereerst nodig, dat men zich behoorlijk rekenschap geve 

van hetgeen men met zulk een lokalisatie eigenlijk bedoelt. Van een lokalisatie kan slechts 

sprake zijn onder ruimtelijke verhoudingen. Nu weten wij uit de algemene theorie van de 

wetskringen, dat van “ruimte” in oorspronkelijke zin slechts in het ruimte-aspect kan worden 

gesproken, dat door de geometrie wordt onderzocht, en dat als zodanig niet “zinnelijk 

materieel” is. In alle latere aspecten komt de ruimte slechts in analogische zin onder 

kwalificatie door de desbetreffende modale zinkern voor. De fysiologie nu kan, waar zij de 

schorsvelden van de grote hersenen naar hun levensverrichtingen onderzoekt, zich slechts aan 

de objectieve zinnelijke gewaarwordingsruimte oriënteren, wanneer zij deze velden allereerst 

anatomisch in hun objectief zinnelijke verschijningsvorm poogt te fixeren. Deze objectieve 

gewaarwordingsruimte is een objectieve ruimte-analogie in de structuur [mP039] van het 

psychisch aspect, waarvan de zinkern wij in het gevoel vinden. Zij valt als zodanig nòch 

samen met de fysische ruimte, welke door de fysica, nòch met de levensruimte, welke door de 

biologie wordt onderzocht. Men kan slechts dit zeggen, dat zowel de fysisch-chemisch 

gekwalificeerde processen als de typische levensprocessen zich voor onze subjectieve 

zinnelijke waarneming objectiveren in de zinnelijke gewaarwordingsruimte; zij hebben dus 

ook een objectief-zinnelijke functie daarin.  

Voor zover men dus de hersenen naar hun zinnelijk waarneembare vorm (d.i. naar hun 

objectief zinnelijke gestalte) onderzoekt, moet men onweersprekelijk vaststellen, dat zij in 

deze objectieve gewaarwordingsruimte fungeren. Maar dan valt ook hetzelfde te zeggen van 

de menselijke “acten” als werkelijke (en niet kennistheoretisch of fenomenologisch 

geabstraheerde) verrichtingen van de menselijke geest in de enkaptische lichaamsstructuur. 

Want althans de fysische en fysiologische aspecten van de acten laten zich in de zinnelijke 

gewaarwordingsruimte objectiveren en ook in deze aspecten moet zich de actstructuur als 

totaliteitsstructuur uitdrukken. Slechts naar haar objectief zinnelijk aspect kunnen de acten in 

de zinnelijke gewaarwordingsruimte fungeren en dus daarin worden gelokaliseerd. Naar haar 

overige aspecten fungeren zij natuurlijk niet in deze ruimte, evenmin als de hersenen en hun 

schorsvelden zelf naar hun niet-zinnelijke aspecten.  

Daarmee is natuurlijk nog niets uitgemaakt over een mogelijke lokalisatie van de acten 

in de hersenen. Men moet echter de hersenfysiologie niet aanstonds van “materialisme” 

beschuldigen, wanneer zij de vraag naar zulk een mogelijke “lokalisatie” van de acten 

opwerpt.13 Het is veeleer het vooroordeel, dat slechts “materie” ruimtelijk en alle 

ruimtelijkheid “materieel” zou zijn, dat hier de gehele probleemstelling vertroebelt. Geen 

enkel ding en geen enkele gebeurtenis of werkzaamheid is naar zijn (haar) volle omvang in de 

zinnelijke gewaarwordingsruimte. Wanneer echter de menselijke “acten” geen objectief 

zinnelijke, in de objectieve gezichts-, tast- en gehoorruimte, fungerende zijde hadden, zouden 

zij voor ieder experimenteel fysiologisch en psychologisch onderzoek principieel gesloten 

 
13  [mP038] [inlas begin] Er zijn onder de fysiologen, die dit probleem weer ernstig onderzoeken, 

verschillenden, die het materialistisch uitgangspunt volstrekt afwijzen. Zo heeft bv. de leider van het Berlijnse 

instituut voor hersenonderzoek dr. Oskar Vogt, een van de ijverigste voorstanders van de lokalisatiegedachte, 

zich scherp uitgelaten tegen de opvatting als zouden de psychische en na-psychische functies te herleiden zijn tot 

fysische hersenprocessen. Wie de menselijke “ziel” in de hersenen zoekt, gelijkt volgens hem op een mens, die 

een klavier uit elkaar haalt om de muziek te vinden. Vgl. Artur Neuberg “Urentwicklung” des Menschen (1928) 

S. 204. [einde inlas] 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

zijn. Maar dan zouden zij ook geheel buiten het kader van de tijdelijke werkelijkheid en 

daarmee buiten het domein van de wetenschap vallen. [mP040] 

Het is nu met het aldus gepreciseerde lokalisatieprobleem zo gesteld, dat alleen de 

afzonderlijke zinnelijke gewaarwordingsprikkels, gelijk die door de projectiebanen naar de 

waarnemingscentra worden gevoerd, alsmede de motorische momenten die door de 

bewegingszenuwen geleid worden, zich in strenge zin in bepaalde delen van de hersenen laten 

lokaliseren.  

Bij belediging van de geleidende zenuwbanen of van die schorsdelen, die rechtstreeks 

daarmee samenhangen, vallen bepaalde waarnemings- of bewegingsmomenten uit, 

verschillend naar gelang van het vernietigde hersendeel. De delen, die de prikkels geleiden of 

direct ontvangen, gedragen zich bij plaatselijke belediging, naar de tekenende uitdrukking van 

prof. H.J. Jordan, als een schrijfmachine, waarvan enkele toetsen defect zijn.14  

Geheel anders is het echter gesteld met de voor de grote hersenen karakteristieke 

functies bij de verbinding van de afzonderlijke indrukken in een zinnelijk totaalbeeld of 

voorstelling en in het bijzonder en a fortiori bij de menselijke acten. Hier kunnen de 

verrichtingen van de schors zich bij plaatselijke kwetsuur niet als een schrijfmachine 

gedragen. Dergelijke processen berusten op een algemene samenwerking en wisselwerking 

van talrijke hersencellen, die zich waarschijnlijk telkens over een gehele hemisfeer uitstrekt.15 

Zo kan bv. zeker niet van een bepaald begripscentrum in de voorhoofdschors gesproken 

worden. Wel kan men zeggen, dat bepaalde actfuncties aan bepaalde schorsvelden meer 

gebonden zijn dan aan andere, maar deze lokalisatie is slechts betrekkelijk.  

Bij vernietiging van het sensorisch gehoor- of gezichtscentrum bv. nemen geleidelijk 

naburige hersendelen de functie van dit centrum hoe langer hoe beter over. Hier heeft geen 

regeneratie plaats. Het eigenlijk centrum verricht de functie beter dan de naburige delen en 

een dichter bij dit centrum gelegen deel beter dan [mP041] een meer verwijderd deel. Zolang 

het herstelproces bij de patiënt niet voltooid is, is de opbouw van de gezichts- en 

klankbeelden niet ongaaf, gelijk bij het uitvallen van bepaalde prikkel- of 

bewegingselementen, maar primitief in structurele zin (Jordan). De relativiteit van de 

lokalisatie blijkt ook uit het feit, dat de schade, die door plaatselijke weefselvernietiging 

ontstaat, zich niet tot één functie van de grote hersenen beperkt. Gelijk K. Goldstein16 

opmerkt, zijn daardoor altijd alle verrichtingen van de schors meer of minder veranderd.  

In dezelfde relatieve zin heeft men de “lokalisatie” van de denkacten (en wilsacten?) in 

de voorhoofdskwab (het zgn. “psychencephalon”) te verstaan. Gezwellen, die in dit gedeelte 

optreden, veroorzaken inderdaad zware storingen in het actleven. Maar bij verwijdering van 

een of beide voorhoofdskwabben met de daarin ontwikkelde gezwellen, treedt in de regel 

volledig herstel op, zij het al dat soms het vermogen tot meer ingewikkelde denkprocessen 

bemoeilijkt blijkt te zijn. 

Intussen staat vast, dat alle menselijke acten aan de functie van de associatieve delen 

van de grote hersenschors als geheel gebonden zijn. Bij het verrichten van iedere act zijn deze 

delen in elk geval noodzakelijk “in actu”, al is onze kennis van de desbetreffende 

hersenprocessen in hun fysiologisch aspect nog uiterst gebrekkig.  

Zo dringt zich de vraag op, of de associatieve hersenen als zodanig in de actstructuur 

van het menselijk lichaam thuis behoren. Bij de overweging van deze vraag moeten wij onze 

vroegere principiële opmerking over de enkapsisfiguur bij onze lezers in herinnering brengen: 

als morfologisch geheel is geen enkel orgaan van het menselijk lichaam [mP042] exclusief bij 

een van de structuren in te delen. De organen vertonen alle zonder onderscheid de enkaptische 

 
14  Zie H.J. Jordan Allgemeine vergleichende Physiologie (Berlin 1929). 
15  Zie H.J. Jordan, Enc. Handb. v.h. moderne denken, 2e dr. 1942, blz. 418. 
16  Die lokalisation in der Groszhirnrinde. Bethes Handbuch der normalen und pathologischen 

Physsiologie (Berlin 1927 Bnd. 10 p. 600).  



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

opbouw van het menselijk lichaam als structuurgeheel. Want juist de natuurlijke vorm is hier 

het knooppunt van de structuurvervlechtingen. Dit geldt dus ook voor de associatieve 

hersenen. De ganglioncellen (d.z. de cellen van de zenuwknopen) van de grote hersenen zijn 

primair van biotisch gekwalificeerde structuur. Zij fungeren echter enkaptisch in de derde en 

de vierde lichaamsstructuur.  

Ook bij de hoger ontwikkelde dieren ontbreken de associatieve hersenbanen niet, al 

staat hun aantal in verhouding tot de zintuigelijke projectiebanen verre achter bij dat van de 

associatiebanen in de menselijke grote hersenschors.  

Bij het dier kan echter van een wezenlijke actstructuur niet gesproken worden, omdat 

het geen subject is in de normatieve aspecten van de werkelijkheid en bovenal, omdat het 

geen geestelijk actcentrum heeft. De associatieve hersenprocessen blijven hier principieel in 

een psychisch gekwalificeerde lichaamsstructuur besloten. Het dier heeft geen taal en geen 

logisch begrip, geen cultuur, nòch enige andere normatieve subjectfunctie. Wel kan men aan 

de hoger ontwikkelde dieren een zekere zinnelijke “intelligentie” niet ontzeggen. Vooral W. 

Köhlers bekende proeven met chimpansees hebben onweersprekelijk aangetoond, dat dieren 

op nieuwe situaties kunnen reageren naar een doelmatig plan, dat nòch uit de instinctieve 

consolidatie van de levensdriften van de soort, nòch uit zuivere gevoelsassociaties is te 

verklaren. Chimpansees brengen kisten onder een hoog opgehangen vrucht om deze te 

bereiken. Met een stok wordt een banaan, die niet direct kan worden bemachtigd, binnen het 

bereik van het dier gebracht. Ja zelfs was bij een proef van Köhler een chimpansee er in 

geslaagd twee stukken riet in elkaar te zetten, toen één stuk niet voldoende bleek, om de 

vrucht naar zich toe te halen. En dit geschiedt zonder “proberen”, mits het dier vrucht, kist en 

stok kan zien. [mP044]  

Het dier kan dus blijkbaar het dynamisch oorzakelijkheidsverband tussen een bewogen 

stok en de begeerde vrucht in zinnelijk-dynamische verbeelding als doelmatig voor eigen 

volgende werkzaamheid vatten. [mP043] [inlas begin] De dynamische verbeelding die hierbij 

optreedt, is niet een zich verbeelden, zij is geen “act” in de zin van de menselijke 

verbeeldingsact, want zij is niet van normatieve structuur en mist iedere betrekking op een 

geestelijk centrum. Zij is een psychische functie, die men “zinnelijke intelligentie” kan 

noemen, in zoverre zij een productieve verbeelding is, die in de zinnelijke voorstelling 

vooruitgrijpt op een nieuw, nog niet doorleefd, feitencomplex. Zij is een gevoelsmatige 

“prudentie” en een “providentie”, een bewust, “op het gevoel af” vooruitzien in een 

doelmatig-oorzakelijke samenhang van twee gegeven dingen, zij is “list”, om de uitdrukking 

van Max Scheler te gebruiken.17  

Het onderscheid met de associatieve herinnering is duidelijk. De situatie, waarmee in 

de dierlijke gedraging praktisch rekening moet worden gehouden is niet slechts nieuw in haar 

soort, maar voor alles ook nieuw voor het individu. Zulk een gedraging heeft bovendien 

plotseling plaats en wordt niet voorafgegaan door probeerpogingen.  

Ook de “zinnelijke intelligentie” blijft echter een gevoelsfunctie in onontsloten zin: zij 

beweegt zich binnen de enge grenzen van een slechts hoger gedifferentieerde psychische 

lichaamsstructuur. Zij berust op gevoelsfantasie, die de oorzakelijk-doelmatige relatie tussen 

twee dingen in zinnelijke verbeelding vóór-voelt. Zij mist zelfs de zinnelijk gebonden 

begripsvoorstelling van de causale relatie, zoals die in het vóór-wetenschappelijk denken 

wordt gevormd. [einde inlas].  

Onderscheiding en kennis blijven bij het dier beperkt tot zijn levens- en gevoelsmilieu: 

zij staan in dienst van de instinctieve levensdriften, ook voor zover zij zich uit de laatste niet 

 
17  Die Stellung des Menschen im Kosmos (1928) S.41 ff. Scheler noemt deze intelligentie de vierde trap in 

het psychisch leven, dat hij scherp van de “geestelijke acten” onderscheidt. De eerste trap van het psychisch 

leven wordt dan gevormd door de extatische gevoelsdrang, die naar zijn mening reeds bij de plant aanwezig is; 

de tweede trap door het instinct; de derde door de associatieve herinnering (mneme).  



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

laten verklaren. Het instinct onderscheidt naar eenvoudige gevoelssignalen en heeft een 

zekere doelmatige kennis van de situatie, maar het is aangeboren en behoort tot de structuur 

van de stam of de soort, tot het stamtype van het dier. Kenmerkontleding, d.i. het wezen van 

de logische analyse, ontbreekt zowel in de dierlijke intelligentie als in de instinctieve 

onderscheiding ten enenmale. Volgens Grünbaum is voor de kruisspin een zeker aantal 

trillingen van de webdraden (48 per seconde) het signaal voor de aanwezigheid van een prooi 

in het net. Maar zij kent de situatie “een prooi in het net” zo weinig door ontleding van 

logische kenmerken, dat zij ook een stemvork van 48 trillingen per seconde aanvalt.18 Hieruit 

blijkt duidelijk, dat deze instinctieve kennis van gevoelskarakter is en beperkt blijft tot het 

onmiddellijke levensmilieu. [mP045] Toch heeft ook zij een typisch totaliteitskarakter en 

onderscheidt zich principieel van de reflex op een afzonderlijke sensibele prikkel.  

Voor zover dus de associatieve hersenen slechts bij zinnelijke bewustzijnsprocessen 

van typisch psychische kwalificatie zijn betrokken, fungeren zij niet in de eigenlijke 

actstructuur van het menselijk lichaam, doch in de derde of psychisch gekwalificeerde 

structuur. Eerst in hun voor de menselijke hersenen karakteristieke functies nemen zij 

inderdaad actstructuur aan. 

Het is echter niet zó, dat alleen de associatieve hersenen in de acten werkzaam zouden 

zijn. Het is veeleer het lichaam als enkaptisch geheel, waarin de associatieve hersenen slechts 

een regulerende taak vervullen. Want slechts in het lichaam kunnen de hersenen in 

actstructuur werkzaam zijn. Zo heeft de studie van de hormonen of intern afgescheiden 

prikkelstoffen de grote betekenis van het zgn. endocriene klierenstelsel ook voor het actleven 

aangetoond. Blijft bv. de schildklier bij de mens onontwikkeld, dan blijven ook de logische en 

latere functies onontwikkeld en kan zelfs volledig idiotisme (cretinisme) het gevolg zijn. 

Verder is gebleken, dat het endocriene stelsel een samenhangend geheel vormt en dat het weer 

in het nauwste verband staat met het zgn. diencephalon (de tussenhersenen). Men moet dus 

aan het gehele lichaam in de actstructuur, waarin de associatieve hersenen een regulerende 

taak hebben, subjectfuncties in de logische en na-logische aspecten van de tijdelijke 

werkelijkheid toekennen. De naïeve ervaring doet zulks ook zonder bedenking. Zij spreekt 

van het denken als “hersenarbeid”, zonder dat daarbij ook maar een spoor van materialistische 

theorie meespreekt, en zij weet, dat in deze hersenarbeid het gehele lichaam betrokken is. 

Slechts de wijsgerige opvatting van het menselijk lichaam als een materiële substantie kan, zo 

zij het materialistisch standpunt wil vermijden, niet anders doen, dan aan het lichaam alle 

logische en na-logische subjectiviteit te ontzeggen. Maar deze opvatting moet, consequent 

doorgedacht, ook de biotische en psychische subjectiviteit van het lichaam loochenen. Want 

ook deze functies passen niet in het abstracte beeld van het pure “materielichaam”. [mP047]  

Al heeft dus in de actstructuur het menselijk lichaam wezenlijke subjectfuncties in de 

normatieve aspecten van de tijdelijke werkelijkheid, zo mag men toch niet zeggen, dat het 

menselijk “lichaam” denkt, wil, zich verbeeldt. 

Wij wezen daarop reeds vroeger. De acten onderscheiden zich immers, afgescheiden 

van de omstandigheid, dat zij subjectief in de normatieve aspecten fungeren, juist hierdoor 

principieel van alle psychisch gekwalificeerde dierlijke verrichtingen, dat zij van een 

geestelijk centrum uitgaan. Maar de menselijke geest kan geen eigenlijke acten verrichten 

buiten zijn tijdelijke lichaamsstructuur. Daarom zeiden wij: Het is de mens in de integrale 

eenheid van “lichaam” en “ziel”, die de acten verricht. De volle mens is het subject van de act 

als totaliteit.  

Speelt echter de act zich naar de tijdelijke orde in de enkaptische lichaamsstructuur af, 

dan gaat het ook niet aan haar alleen in het psychische en in de latere aspecten functies toe te 

kennen. [mP046] [inlas begin] Wie de “acten” omschrijft als “intentionele belevingen” (gelijk 

 
18  Jordan, Enc. Handb. v.h. moderne denken, blz. 383. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

de gehele moderne “actpsychologie” doet) en daarbij meent, dat deze “belevingen” tot een 

zgn. zuiver “psychonome werkelijkheid” (de term is van G.E. Müller en N. Ach) behoren, 

moet eerst het bewijs leveren, dat zulk een “intentionele beleving” mogelijk zou zijn zonder 

dat daarbij ons gehele lichaam, ook naar zijn fysisch-chemische en biotische aspecten in actu 

is. Dit bewijs is echter onmogelijk te leveren, omdat het tegendeel wetenschappelijk vast 

staat. Een zgn. zuiver “intentionales Erlebnis” is niets dan een theoretische abstractie. De 

werkelijke “Erlebnisse” kunnen niet zuiver “psychonoom” zijn, omdat de tijdelijke 

werkelijkheid nu eenmaal alleen in de integrale samenhang van al haar aspecten gegeven is. 

[einde inlas]  

De acten fungeren dus in alle aspecten van de tijdelijke werkelijkheid zonder 

onderscheid en maar niet alleen in het gevoelsaspect en de daarop volgende. In haar is de 

“ziel” actueel in de gehele enkaptische structuur van het lichaam werkzaam en slechts in het 

lichaam heeft de ziel het vermogen daartoe, in zoverre nl. de acten in de tijdelijke 

lichaamsorde begrepen zijn.  

Men kan de “acten” m.a.w. nòch zuiver “lichamelijk” nòch zuiver “geestelijk” vatten. 

Zij zijn beide in onverbrekelijke samenhang en juist daarom dragen zij een typisch menselijk 

[mP048] karakter en drukt eerst de actstructuur in haar principiële afhankelijkheid van de 

geest het menselijk stempel op het lichaam.  

Naar de tijdelijke orde bezien is het menselijk lichaam de drager van de acten, naar de 

geestelijke, religieuze orde bezien, is dit de menselijke ziel of geest.  

Slechts op het Schriftuurlijk-christelijk standpunt is hier de ware stand van zaken te 

vatten en slechts vanuit dit standpunt is een wetenschappelijk inzicht in de structuur van het 

menselijk lichaam mogelijk, dat de principiële antinomieën van de gangbare opvattingen 

ontgaat. 

Zolang men zijn vaste grond blijft zoeken in een “autonomie van de rede” op wijsgerig 

gebied, zullen de dialectisch-religieuze grondmotieven, die bewust of onbewust dit geloof 

beheersen, het wijsgerig denken er beurtelings toe voeren de “menselijke acten” 

“materialistisch” dan wel zuiver “geestelijk” (in de niet Schriftuurlijke zin van louter 

“onstoffelijke” innerlijke verrichtingen der “anima rationalis”) te interpreteren.  

Tussen deze twee polen zijn dan wel bemiddelende opvattingen mogelijk, maar ook 

zulke synthesen blijven in de grond van de zaak aan het polaire grondmotief georiënteerd. 

Tegenover het schijnbaar zo sterke argument van “idealistische” zijde, dat de “acten” 

als interne werkzaamheden van de “ziel” of van het “zuivere bewustzijn” geen “ruimte 

innemen” en niet tel-, meet- en weegbaar zijn, zal het moderne materialisme (onder invloed 

van het wetenschapsideaal) steeds weer zijn natuurwetenschappelijke experimenten blijven 

stellen, die aantonen, dat ook de denk- en wilsacten [mP049] zich onder fysisch-chemisch 

aspect in elektrische stromen en chemische processen in de hersenen openbaren. En het zal 

steeds dit ervaringsfeit kunnen aanvoeren dat zonder basis in het zenuwstelsel ons geen enkele 

zgn. zielsactiviteit van de mens in het tijdelijk leven bekend is. Daartegenover moge dan de 

“spiritualistische” opvatting beproeven haar tegenstandster kennistheoretisch te weerleggen. 

Maar de geschiedenis van het wijsgerig denken leert, dat nog nimmer een materialistische 

conceptie van de menselijke acten zich voor kennistheoretische argumenten heeft gewonnen 

gegeven en dat deze alleen overtuigingskracht hebben voor hen, die het materialistisch 

standpunt verwerpen. Begrijpelijk, want achter iedere kennistheorie en in het algemeen achter 

ieder wijsgerig stelsel schuilt een wetsidee, die de gehele theoretische kijk op de structuur van 

de menselijke kennis en op die van de gehele werkelijkheid beheerst, en die zelf door boven-

theoretische, religieuze grondmotieven beheerst wordt.  

De schijnbare overtuigingskracht van de puur “geestelijke” opvatting van de 

menselijke acten, waardoor deze opvatting zich steeds weer in haar relatief recht tegenover de 

materialistische moest geldend maken, schuilt in het feit, dat de acten zich in haar eigenlijke 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

aard in het geheel niet uit de primaire, fysisch-chemisch gekwalificeerde structuur van de 

hersenen laten verklaren en dat zij van een geestelijk centrum uitgaan, dat ieder, die niet 

vertheoretiseerd is in zijn bewustzijn en niet tot een primitief “natuurgeloof” is vervallen, als 

onherleidbaar tot de lichamelijke werkelijkheid moet erkennen. Maar deze opvatting 

ontbeerde de integrale totaliteitsidee, welke alleen de Schriftuurlijke scheppingsleer aan de 

wijsbegeerte kan bieden. [mP050]19 

 

[Het is de laatste structuur, de actstructuur, van het menselijk lichamelijk bestaan] 

waarvoor zich, gelijk ik na nadere overweging moet vaststellen,20 geen typische 

bestemmingskwalificatie in een van de normatieve aspecten laat vaststellen. Ik meen, dat dit 

hierin zijn grond moet vinden, dat zij de structuur is, waarin de tijdelijke “acten” van de ziel 

zich openbaren als kennen en willen, herinnering en verbeelding, die met haar projectie in 

menselijke “handelingen” zeer verschillende gedifferentieerde individualiteitsstructuren 

kunnen aannemen. Maar dit zijn dan structuren van de tijdelijke menselijke samenleving, die 

gelijk wij gezien hebben niet van dezelfde werkelijkheidsorden zijn als die van de primaire 

dragers van de individuele werkelijkheid.  

De laatste structuur van het menselijk lichamelijk bestaan is dus een zgn. 

ongedifferentieerde, en in het door haar gekwalificeerde lichaam zijn de typisch menselijke 

samenlevingsstructuren met haar normatieve bestemmingsfuncties in het individuele tijdelijk 

bestaan van haar menselijke dragers vervlochten.21  

In het dierlijk lichaam zijn deze “sociale” vervlechtingen juist in een gedifferentieerde 

structuur vervat van typisch psychische instinctieve kwalificatie en biotische fundering. In dit 

enge - niet normatief gekwalificeerde - structurele kader zijn de mogelijkheden van de 

dierlijke activiteit in verhouding tot de menselijke uiterst beperkt.  

De menselijke “acten” en handelingen, waarvoor het lichaam het tijdelijk structureel 

kader levert, zijn onmiddellijk betrokken op het geestelijk-religieuze centrum van heel het 

menselijk tijdelijk bestaan, dat deel heeft aan de religieuze wortelgemeenschap van het 

mensengeslacht. Alleen door haar bemiddeling worden alle individualiteitsstructuren van 

vóór-logische kwalificatie ontsloten en geactualiseerd in haar normatieve aspecten en op haar 

beurt actueel betrokken op het religieuze concentratiepunt van heel de tijdelijke kosmos. 

[mP056] 

Dit impliceert, dat deze “acten” en handelingen niet van te voren in één enkele 

gedifferentieerde individualiteitsstructuur zijn besloten, doch in vrije menselijke keuze zich in 

een gehele reeks van normatief gekwalificeerde structuren kunnen verwerkelijken. Zo neemt 

bv. een gebed een andere individualiteitsstructuur aan in de kring van het gezin dan in de 

kring van een kerkelijke vergadering, een kenact een andere structuur in de kring van de 

wetenschap dan in een kring van de samenleving van typisch praktische bestemming, een 

verbeeldingsact een andere structuur in de kring van de kunst dan in een kring van politieke of 

technische aard, een wilsact een andere structuur in de sportbeoefening dan in een 

wetenschappelijk onderzoek, of in het bedrijfsleven. [mP051] [inlas begin] 

 

Ik heb lang gezocht naar eventuele gedifferentieerde individualiteitsstructuren van 

typische normatieve kwalificatie in het menselijk lichaam zelf.  

 
19  [[mP049] lijkt niet helemaal goed aan te sluiten op [mP050]]  
20  De opvatting, die ik in mijn vroegere verhandelingen Kuyper’s wetenschapsleer en Het tijdsprobleem in 

de Wijsbegeerte der Wetsidee heb verdedigd, volgens welke de actstructuur van het lichaam typisch pistisch 

gekwalificeerd zou zijn, moet ik dus prijsgeven. Men kan niet zeggen, dat alle acten haar typische 

bestemmingsfunctie in het geloof hebben, al worden zij alle wel door de geloofsfunctie geleid. 
21  Hier vindt dus ook de rassenleer haar systematische plaats in de antropologie. Naar bloot-

natuurwetenschappelijke gezichtspunten is geen houdbaar rassenbegrip op te stellen. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

In de eerste plaats naar een typisch door de logische denkfunctie gekwalificeerde, in 

de hoop langs deze weg althans een aanknopingspunt voor de traditionele leer van de anima 

rationalis te ontdekken.  

Het bestaan van zulk een typisch logisch gekwalificeerde lichaamsstructuur zou dan 

wel dat van verdere gekwalificeerde structuren in zich sluiten, waardoor dan tegelijk de 

mogelijkheid scheen geopend de “acten” naar typische lichaamsstructuren in te delen. Deze 

richting van mijn onderzoek bleek mij echter op een doodlopend spoor te brengen.  

Zowel de theorie van de wetskringen (van de modale structuren) als die van de 

individualiteitsstructuren is in de wijsbegeerte der wetsidee aan gegevens van de integrale 

werkelijkheidservaring georiënteerd, zoals die zich in het licht van onze christelijke wetsidee 

onthullen.  

Zonder ervaringsgegevens kan hier geen stap worden gedaan, wil men zich niet in een 

ijdel constructiespel verliezen. Welnu, ik meende aanvankelijk over enige ervaringsgegevens 

te beschikken, die het vervolgen van mijn onderzoek in de bedoelde richting schenen te 

rechtvaardigen. Gewezen kon bv. op het psychiatrisch beeld van de zgn. morele 

krankzinnigheid, waarbij het logisch denken en ook het logisch gevoel ogenschijnlijk normaal 

functioneren, terwijl daarentegen het sociale omgangsgevoel, het rechtsgevoel, het morele 

gevoel en geloofsgevoel fundamenteel blijken te zijn verstoord. [mP052] [vervolg inlas] Men 

zou dus geneigd kunnen zijn op deze grond een typisch logisch gekwalificeerde 

individualiteitsstructuur in het lichamelijk bestaan van de mens aan te nemen, die een interne 

soevereiniteit in eigen kring bezit tegenover de door latere normatieve functies 

gekwalificeerde.  

Alvorens men echter op wetenschappelijke gronden tot het bestaan daarvan zou mogen 

besluiten, zou men over heel wat solider gegevens dienen te beschikken dan tot nu toe door de 

wetenschap aan het licht zijn gebracht.  

Een wezenlijke individualiteitsstructuur moet zich, gelijk wij gezien hebben, in alle 

aspecten van de tijdelijke werkelijkheid op typische wijze uitdrukken. Men zou dus ook 

moeten beschikken over betrouwbare fysiologische e.d. gegevens, waaruit in het licht van 

onze wetsidee het bestaan van een typisch logisch gekwalificeerde structuur in het menselijk 

lichaam wetsidee zou zijn op te maken. Maar over zulke gegevens beschikken wij niet. Wel 

staat vast, dat de morele krankzinnigheid een zgn. fysiologische basis kan hebben in een 

trauma van de grote hersenen, maar typische centra daarin voor logische, juridische, morele 

en pistische functies zijn niet ontdekt. Wel is in de moderne fysiologie het vermoeden 

uitgesproken, dat de zenuwbanen, die de verschillende centra in de schors van de grote 

hersenen van eenzelfde hemisfeer onderling met elkaar verbinden (de zgn. associatievezels) in 

het bijzonder in dienst van de logische denkactiviteit zouden staan, omdat zij bij de mens, in 

tegenstelling tot het dier, zeer rijk ontwikkeld zijn. Maar dit vermoeden werd meer ingegeven 

door de traditionele opvatting van de mens als door het logisch denken gekwalificeerd wezen 

dan door de aard van het genoemde ervaringsgegeven. 

Immers de associatiebanen in de grote hersenen zijn in tegenstelling tot de projectieve 

banen van de zintuighersenen22 op heel de na-logische activiteit betrokken en volstrekt niet 

alleen op de specifiek logische processen. [mP053] [vervolg inlas] 

De verdere onderzoekingen met betrekking tot de zgn. lokalisatie van de 

onderscheiden na-biotische functies in de grote hersenen, die sedert het in miskrediet geraken 

van Franz Josef Galls fantastische lokalisatietheorie, op experimenteel-wetenschappelijke 

grondslag werden voortgezet, hebben niet tot resultaten gevoerd, die aan de hypothese in zake 

het bestaan van gedifferentieerde, typisch normatief gekwalificeerde lichaamsstructuren 

voldoende steun zouden kunnen bieden. Men zou daartoe het bestaan van specifieke centra 

 
22  Vgl. S. Jelgersma, Leerboek der Psychiatrie (3e dr., Amsterdam 1926) I blz. 15 vlg. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

voor de logische en na-logische functies moeten kunnen aantonen. Maar wat men op dit 

gebied heeft gevonden, biedt ons geen houvast. Al gelukte het bv. enigermate de taalfunctie23 

en wellicht ook de muzikaal-esthetische functie te lokaliseren, het bleef daarbij een 

onbeantwoorde vraag, in welke zin men deze lokalisatie had te verstaan, in hoeverre bv. 

bepaalde hersencentra exclusief met deze functies in typisch verband staan, dan wel of ze 

slechts partiële voorwaarden daarvoor zijn. 

De continue samenhang van de hersencellen (neuronen) scheen veeleer ook 

fysiologisch op een ongedifferentieerde totaliteitsstructuur in het hogere organisme van het 

menselijk lichaam te wijzen. Bij dit alles dient bovendien rekening te worden gehouden met 

de functionele samenhang van hersenen en sympathisch-vegetatief zenuwstelsel met de 

klieren en hun interne secretie, waarbij tegelijk de enkaptische vervlechting van de vroegere 

structuren in de vierde lichaamsstructuur weer een grote rol speelt. Want de studie van de 

hormonen of prikkelstoffen heeft aangetoond, van hoe grote betekenis bepaalde endocriene 

klierafscheidingen zijn zowel voor het gevoelsleven als ook voor het functioneren in de 

normatieve aspecten.  

Wat ten slotte mij er toe bracht de hypothese van gedifferentieerd-normatief 

gekwalificeerde lichaamsstructuren definitief prijs te geven, was de mij gebleken 

onmogelijkheid de menselijke “acten” naar gedifferentieerde primaire 

individualiteitsstructuren in te delen. [einde inlas] [mP054] [inlas begin]  

Nu blijft intussen de vraag, wat aan de op zichzelf ongedifferentieerde vierde 

lichaamsstructuur als zodanig haar typisch tijdelijk totaliteitskarakter verleent. Dit laatste 

moet m.i. gezocht worden in de omstandigheid dat zij een typische, schoon op zichzelf 

ongedifferentieerde, normatieve bestemming heeft, als lichamelijke uitdrukkingsstructuur van 

de geest of de ziel. De volle religieuze individualiteit van de laatste drukt zich in het tijdelijk 

bestaan van de mens uit in datgene, wat men zijn “karakter” noemt.  

Het karakter is de individuele uitdrukkingseenheid van het menselijk lichamelijk 

bestaan in de normatieve structuur van de acten en handelingen. Maar het is even plastisch als 

de lichaamsstructuur, waarbinnen het de menselijke individualiteit tot tijdelijke uitdrukking 

brengt en het is op allerlei wijzen vervlochten in samenlevingsstructuren als geslacht, familie, 

gezin, ras, natie, kerk en school enz. enz. 

Dat het karakter als tijdelijke uitdrukkingseenheid niet zelf geestelijk, maar lichamelijk 

(in de steeds door ons bedoelde zin) is, blijkt o.m. hieruit, dat het somatisch erfelijke 

eigenschappen (zgn. karakterradicalen) vertoont, die zowel in de normatieve als vóór-

normatieve aspecten fungeren en in enkaptische binding ook temperamentseigenaardigheden 

bevat, die met de biotisch- en psychisch gekwalificeerde lichaamsstructuren ten nauwste 

samenhangen.24 Met name het onderzoek naar de karaktereigenschappen van de eeneiige 

tweelingen heeft het lichamelijk hereditair zijn van karaktereigenschappen boven twijfel 

vastgesteld.  

De lichamelijke uitdrukkingsstructuur waarbinnen het karakter in zijn individuele 

subjectiviteit fungeert, vertoont een grote differentiatie van karaktertypen, die het algemeen-

menselijke in een grote verscheidenheid divergeren.  

 
23  De ontdekking van het zgn. akoestische (Wernickse) centrum, waarmee de taalfunctie in nauw verband 

staat, is overigens zeer belangrijk. Wordt het aangetast, dan ontstaat “woorddoofheid”: men hoort wel de 

woorden, maar verstaat ze niet meer in hun zin. En dit is wel een doorslaand bewijs tegen de aristotelisch-

thomistische leer inzake de onafhankelijkheid van de eigenlijke rede-activiteit van de lichaamsorganisatie. Niet 

de zinnelijke gewaarwording, maar juist de redelijke zinvatting is hier in het geding. 
24  De vooral sinds Kant gemaakte scheiding tussen temperament en karakter hangt samen met het 

dualistisch grondmotief van “natuur” en “vrijheid” en is dus op ons standpunt onaanvaardbaar. Wij erkennen wel 

een onderscheiding in onze leer van de individualiteitsstructuren, maar het “karakter” is toch niet zuiver-

normatief te vatten. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

Gelijk het enkaptisch structuurgeheel van het menselijk lichaam zich in zgn. 

constitutietypen openbaart (de uitdrukking is van Kretschmer). [einde inlas] 

Het belangrijkste is echter dat het individuele centrum van de acten en handelingen, de 

menselijke ziel of geest, principieel iedere tijdelijke individualiteitsstructuur te boven gaat. 

[mP055] [inlas begin]  

Men late zich dus niet op een dwaalspoor brengen door het verschijnsel van de zgn. 

splitsing in de persoonlijkheid, gelijk dit bv. uit hypnotische toestanden en uit het 

psychiatrisch beeld van de schizofrenie bekend is. Dit verschijnsel betreft nawijsbaar de 

lichamelijke structuur van de menselijke persoonlijkheid. Het is zelfs in de hersenen te 

lokaliseren.  

Bij de schizofrenie openbaart het zich in een desorganisatie van de laatste 

lichaamsstructuur, in een uiteenvallen en versimpelen van de bewustzijnsfuncties, een proces, 

dat meestal in dementie eindigt. Zo ontstaat in het tijdelijk bewustzijn van de zgn. 

geesteszieke een dubbel persoonlijkheidsbeeld als in een gebroken spiegel. Maar daaruit is 

uiteraard niet af te leiden, dat de persoonlijkheid in haar geestelijk centrum zelf gesplitst en 

van tijdelijk karakter zou zijn. Niet de “ziel” zelf, maar slechts haar tijdelijke functionering in 

het lichaam is gedesintegreerd. [einde inlas] 

 

Daarmee is iedere poging, deze ziel als een typisch door het logisch denken 

gekwalificeerde “substantie” te vatten, bij de wortel afgesneden. De eeuwigheid is gelegd in 

het menselijk hart. Zijn geest gaat de tijd te boven, doch drukt zich slechts uit in heel het 

tijdelijk lichamelijk bestaan, waarin hij typische individualiteitsstructuren moet aannemen.  

Zijn onmiddellijke uitdrukking in de tijd is de vierde individualiteitsstructuur van het 

menselijk lichaam, de structuur van de “acten” en handelingen, die steeds door de 

geloofsfunctie geleid worden, ook al kan men niet zeggen, dat zij noodzakelijk typisch 

pistisch gekwalificeerd zijn (wat bv. wel het geval is bij [mP057] typisch kerkelijke 

verrichtingen).  

Deze uitermate plastische structuur drukt het menselijk stempel op heel het tijdelijk 

menselijk lichaam, waarvan de vroegere structuren immers enkaptisch in de laatste fungeren. 

Zij verleent het een geestelijk uitdrukkingsvermogen, dat aan geen enkele andere primaire 

drager van tijdelijke werkelijkheid als zodanig eigen is. En zij bindt het in eenzijdige 

afhankelijkheid aan de ziel of de “geest” van het menselijk bestaan, zodat bij verbreking van 

deze band onherroepelijk de lichamelijke dood intreedt, waarin de gehele enkaptische 

structuur van het menselijk lichaam zich ontbindt en de elementaire fysisch chemisch 

gekwalificeerde structuur, die slechts in de zinnelijke vorm of de gestalte van het menselijk 

lichaam in de hogere structuren vervlochten was, zich vrijmaakt.  

Het lichaam wordt dan “een lijk”, aan de vrije werking van de fysisch-chemische 

ontbindingsprocessen overgeleverd, doch ook zo geen abstracte “materie”, omdat het in 

objectfunctie blijft fungeren in alle latere (ook in de normatieve) aspecten van de 

werkelijkheid. De menselijke aard reserveert zich ook dan nog in de zinnelijke vorm van het 

skelet, die niet in de eerste of elementaire structuur, maar slechts in het enkapitisch 

structuurgeheel van het menselijk lichaam zijn oorsprong vindt.  

De lichamelijke dood treedt naar de tijdelijke orde in, zodra het in enkaptische 

structuurvervlechtingen opgebouwde lichaam in haar biotisch gekwalificeerde structuur wordt 

getroffen. Want dan kunnen ook de derde en vierde structuur zich niet handhaven, omdat zij 

eenzijdig in de tweede gefundeerd en in de lichaamsvorm met de laatste vervlochten zijn.  

Maar de wezenlijke eenheid van het lichaam schuilt niet in zijn zinnelijk 

waarneembare vorm of gestalte, die slechts het knooppunt van de structuurvervlechtingen is, 

maar in zijn band aan het boventijdelijk centrum, aan de menselijke ziel of geest. [mP058]  



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

Mag men nu althans niet de “acten” - in tegenstelling dan tot de menselijke 

handelingen - tot de interne sfeer van de ziel rekenen zodat zij als zodanig geen “lichamelijk” 

karakter zouden dragen?  

Het is duidelijk, dat een dergelijke opvatting nog geheel beheerst is door de 

traditionele tegenstelling van “materie” en “geest”, die met de Schriftuurlijke opvatting van de 

ziel als religieus centrum van heel het tijdelijk bestaan van de mens geen rekening houdt. 

Zij is in strijd met de gehele structuur van de tijdelijke werkelijkheid. De “acten” als 

kennen, willen, begeren, zich verbeelden, zich herinneren enz. enz., die tot in de sfeer van het 

zgn. onbewuste of onderbewuste blijken door te werken, onderscheiden zich niet, gelijk de 

moderne fenomenologie leert, hierin van de “naar buiten geprojecteerde handelingen”, dat zij 

slechts “intentioneel” op de lichamelijke werkelijkheid gericht zijn, zonder dat zij zelf een 

lichamelijk karakter zouden bezitten. Want zij zijn naar haar gehele uitdrukkingsstructuur in 

de tijdelijke werkelijkheid, en ons gehele lichaam is daarbij in interne actie, ook in haar 

fysisch-chemisch gekwalificeerd substraat.  

Zonder energieverbruik is geen ken- of wils-, begeerte-, verbeeldingsact of welke 

andere ook mogelijk.  

De “acten” fungeren in alle aspecten van de tijdelijke werkelijkheid en maar niet 

alleen in het gevoelsaspect en de daarop volgende. In haar is de “ziel” actueel in het lichaam 

werkzaam, en slechts in het lichaam heeft de ziel het vermogen tot deze acten, in zoverre nl. 

de laatste zich in tijdelijke modale aspecten differentiëren. Maar zij komen niet uit het lichaam 

voort, maar uit de menselijke ziel, als geestelijk centrum, dat zich in haar uitdrukt en waarin 

zij in haar geestelijke zin en worteleenheid verborgen en samengevat zijn.  

Men kan de acten m.a.w. nòch “zuiver lichamelijk” nòch “zuiver geestelijk” vatten. 

Zij zijn beide in onverbrekelijke samenhang en juist daarom dragen zij een typisch menselijk 

karakter en drukken eerst zij het menselijk stempel op het lichaam. [mP059] 

Naar de tijdelijke orde bezien is het menselijk lichaam haar drager, naar de geestelijke, 

religieuze orde bezien, is dit de menselijke ziel.  

Slechts op het Schriftuurlijk-christelijk standpunt is hier de ware stand van zaken te 

vatten.  

Zolang men zijn vaste grond blijft zoeken in de autonomie van de rede op wijsgerig 

gebied, zullen de dialectisch-religieuze grondmotieven, die dit geloof beheersen, het wijsgerig 

denken er beurtelings toe voeren de menselijke “acten” “materialistisch” dan wel zuiver 

“idealistisch” te interpreteren.  

En voor beide polaire opvattingen, waartussen weer bemiddelende kunnen optreden, 

zal de ervaringswerkelijkheid dan schijnbaar aanknopingspunten bieden.  

Tegenover het schijnbaar zo sterke argument van “idealistische” zijde, dat de “acten” 

als interne werkzaamheid van de “ziel” geen ruimte innemen en niet tel-, meet- en weegbaar 

zijn, zal het moderne materialisme steeds weer zijn natuurwetenschappelijke experimenten 

blijven stellen, die aantonen, dat zelfs de denk- en wilsacten zich onder fysisch aspect in 

chemische stromen in de hersenen openbaren, die wel degelijk tel-, meet- en weegbaar zijn. 

En het zal steeds dit ervaringsfeit kunnen aanvoeren, dat zonder basis in zenuwstelsel en 

hersenen ons geen enkele menselijke zgn. zielsactiviteit in het tijdelijk leven bekend is. 

Daartegenover moge dan weer de idealistische opvatting beproeven haar tegenstandster 

kennistheoretisch te weerleggen. Maar de geschiedenis van het wijsgerig denken leert, dat nog 

nimmer een materialistische conceptie van de menselijke acten zich voor kennistheoretische 

argumenten heeft gewonnen gegeven en dat deze alleen overtuigingskracht hebben voor hen, 

die het materialistisch standpunt verwerpen. Begrijpelijk, want achter iedere [mP060] 

kennistheorie en in het algemeen achter ieder wijsgerig stelsel schuilt een wetsidee, die de 

gehele theoretische kijk op de structuur van de menselijke kennis en op die van de gehele 

werkelijkheid beheerst, en die zelf door boven-theoretische, religieuze motieven bepaald is. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

De schijnbare overtuigingskracht van de “puur-geestelijke” opvatting van de menselijke 

acten, waardoor deze opvatting zich steeds weer in haar relatief recht tegenover de 

materialistische moest geldend maken, schuilt in het feit, dat de “acten” zich in haar eigenlijke 

aard in het geheel niet uit de fysisch-chemische functies van zenuwstelsel en hersenen laten 

verklaren en dat zij van een geestelijk centrum uitgaan, dat ieder, die niet vertheoretiseerd is 

in zijn bewustzijn, en niet tot een primitief “natuurgeloof” is afgevallen, als onherleidbaar tot 

de lichamelijke werkelijkheid moet erkennen. Maar deze opvatting ontbeerde de integrale 

totaliteitsidee, welke alleen de Schriftuurlijke scheppingsleer aan de wijsbegeerte kan bieden. 

Zij bleef steken in een dualisme van “materie” en “geest”, dat van de “geest” een theoretische 

abstractie uit de tijdelijke werkelijkheid maakte en daardoor ook de “acten” slechts in 

theoretische abstractie van de vóór-psychische aspecten liet gelden. [mP061]  

Aristoteles zocht de eigenlijke zelfstandige geestelijke activiteit in de denkact, die ook 

aan de wilsactiviteit eerst het “geestelijk” karakter zou opdrukken. Deze denkact zou als 

zodanig in beginsel volkomen onafhankelijk zijn van het materielichaam en zijn zintuigelijke 

organisatie, maar, gelijk wij zullen zien, evenzeer van de individuele “ziel”.  

De grote Griekse denker was in de laatste periode van zijn wijsgerige ontwikkeling tot 

het inzicht gekomen, dat in het individuele menselijk bestaan het materielichaam en de 

“anima rationalis” niet twee zelfstandigheden of substanties kunnen zijn, maar dat de ziel 

slechts de substantiële “vorm” van het lichaam is, die als zodanig slechts in het lichaam kan 

werkzaam zijn. Deze opvatting kwam tot pregnante formulering in de stoute, ook door 

Thomas van Aquino overgenomen, uitspraak, dat de “ziel” niets anders is dan het “lichaam in 

actualiteit” (corpus in actu).  

Men moet hierbij bedenken, dat Aristoteles ook een “plantenziel” (anima vegetativa) 

en een “dierenziel” (anima sensitiva) aannam en ook voor deze zijn hierboven vermelde 

uitspraak liet gelden.  

Binnen het kader van het Griekse vorm-materiethema was deze opvatting een 

inderdaad bewonderenswaardige poging, om de metafysische dichotomie in het tijdelijke 

bestaan, welke door dit dualistisch grondthema geëist werd, voor de “samengestelde 

substanties” te boven te komen. Denkt men haar door, dan komt men tot de conclusie, dat 

reeds Aristoteles de “anima rationalis” in de eigenlijke actstructuur van het menselijk lichaam 

moet hebben gezien. [mP062] 

Ware dit inzicht gedragen en bevrucht geweest door een idee van de ziel in haar 

integrale, Schriftuurlijk-geestelijke zin, dan zou het inderdaad de antropologie in hoge mate 

hebben verrijkt. Aristoteles vereenzelvigde echter de menselijke ziel met de “anima 

rationalis” als “vorm” van het menselijk lichaam en kon dus geen individueel voortbestaan 

van de eerste na aflegging van het lichaam erkennen. De individuele “acten” zijn volgens hem 

niet acten van de ziel, maar van de individuele mens. Daar de mens nu als “samengestelde 

substantie” niet buiten het lichaam kan bestaan, kan ook de ziel als “vorm” van het laatste niet 

voortbestaan na de dood. De mens kan dus ook niet meer denken na aflegging van het 

lichaam. Het denken van deze bepaalde mens is van het bestaan van die mens afhankelijk.25 

Intussen kon de Griekse denker krachtens zijn uitgangspunt en religieus grondthema 

de denkactiviteit als zodanig, die volgens hem immers van goddelijk karakter was, niet aan 

het materieprincipe in het proces van worden en vergaan uitleveren. De godheid is bij hem de 

zuivere denkactualiteit, de “zuivere vorm”, die voor alle vermenging met de “materie” 

gevrijwaard is. Daarom kon hij ook in de “anima rationalis” het eigenlijk beginsel van de 

denkactiviteit niet van het materielichaam afhankelijk maken. Het dualistisch grondthema 

moest zich dus tenslotte ook weer in de opvatting inzake de verhouding van ziel en lichaam 

geldend maken. Zo ontstond een ware crux in de aristotelische zielsopvatting, en zijn rijpe 

 
25  De Anima I, 4, 408b 24-29. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

geschriften De generatione animalium en De anima leggen rijkelijk getuigenis af van de 

[mP063] denkwerkzaamheid van een algemene geest.  

Doordat nu echter Thomas dit onderscheid tussen ziel en geest weer opheft en de 

argumenten welke Aristoteles gaf voor de zelfstandigheid van de laatste op de eerste 

overdraagt, verwikkelt hij zich in nog veel scherpere antinomieën dan zijn Griekse 

leermeester.  

Want Thomas moet nu de “redelijke ziel” als “actstructuur van het lichaam” (“het 

lichaam in actualiteit”) tegelijk verzelfstandigen tot een substantie, die geheel onafhankelijk 

van het lichaam bestaan kan.  

In deze tegenstrijdigheid althans was Aristoteles niet vervallen. Bij hem bleef slechts 

de verhouding tussen de individuele denkact van de uit ziel en lichaam samengestelde mens 

en de denkactiviteit van de algemene geest in een antinomie verstrikt. Doordat immers de 

denkactiviteit als zodanig door hem niet tot een innerlijke functie van de “anima rationalis” 

wordt gerekend, en dus eigenlijk ook niet gezegd kan worden, dat de mens denkt, maar slechts 

de “geest” in hem, wordt tegelijk de gehele opvatting van de “anima rationalis” als vorm-

oorzaak van het lichaam weer impliciet opgeheven.  

De “anima rationalis” vindt immers haar centrum in de denkactiviteit en zij is alleen 

daardoor als “intellectuele ziel” van de planten- en dierenziel [mP064] onderscheiden. Maar 

hoe nu, wanneer de eigenlijke denkactiviteit niet uit de ziel zelf, maar uit een algemene 

geestessubstantie stamt? Dan blijft datgene, wat haar juist moet kwalificeren, innerlijk vreemd 

aan de anima rationalis. Dit was de crux van de aristotelische zielstheorie, veroorzaakt door 

het dualistisch grondthema van “vorm” en “materie”.  

Thomas tracht haar te ontgaan door de gehele anima rationalis op een afzonderlijke 

scheppingsdaad Gods terug te voeren. Terwijl dus volgens Aristoteles alleen de “denkende 

geest” als onsterfelijke en eeuwige substantie van buitenaf aan de mens wordt ingeplant, zou 

volgens Thomas dit met de “redelijke ziel” als zodanig het geval zijn en dan ten gevolge van 

een goddelijke scheppingsdaad, waarvan bij Aristoteles uiteraard geen sprake is.  

Het “lichaam” wordt dan langs de weg van de natuurlijke generatie uit een ouderpaar 

gevormd en het vormend principe is dan eerst een plantenziel (anima vegitativa), en 

vervolgens een dierlijke ziel (anima sensitiva), die in aanleg in de lichaamsmaterie zelf 

besloten zijn.  

Wanneer echter het lichamelijk organisme op deze wijze volledig is toebereid, komt 

door goddelijke scheppingsdaad de “anima rationalis” van buiten af in dit lichaam in en heft 

de dierlijke ziel als zelfstandige vormoorzaak op,26 gelijk de dierlijke ziel de in het zaad 

werkende vegetatieve opheft. Want iedere hogere vorm heeft de lagere als potentie in zich. De 

mens heeft dus geen aparte anima vegitativa en sensitiva naast de anima rationalis, maar de 

laatste bevat ook de vegitatieve en sensitieve vermogens in zich. [mP065] 

In overeenstemming met Aristoteles27 neemt Thomas aan, dat bij de levende wezens, 

die uit de coitus van man en vrouw geboren worden, het “actieve vormende” principe in het 

mannelijk zaad besloten is, maar dat de “materie” van de vrucht door de vrouw wordt 

geleverd.28 De “vormende” kracht van het mannelijk zaad stamt uit de ziel van de verwekker, 

die in de geslachtsdaad er naar streeft iets voort te brengen, dat op hem gelijkt. Maar, zo 

moeten wij opmerken, de menselijke verwekker heeft een anima rationalis. Hij heeft, gelijk 

wij zagen, geen aparte sensitieve en vegetatieve ziel. Wanneer dus de vormende kracht in het 

mannelijk zaad een vermogen is van de redelijke ziel van de verwekker, hoe kan zij dan in de 

lichaamsmaterie van de embryo als een louter vegetatieve, resp. sensitieve ziel werken? Ook 

 
26  S.Th. I, CXVIII, 2: “Sic igitur dicendum est, quod anima intellectiva creatura a Deo in fine generationis 

humanae, quae simul est et sensitiva et nutritiva, corruptis formis praeexistentibus” 
27  De Generatione animalium, lib. 1 cap. 2 en 20  
28   S. Th. I qu. CXVIII art 1 ad 4um. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

in haar vegetatieve en sensitieve “vermogens” blijft de anima rationalis volgens Thomas 

immers een ondeelbare en eenvoudige eenheid?  

De grootste tegenstrijdigheid in Thomas’ gedachtegang blijft intussen de 

verzelfstandiging van de “redelijke ziel” als “actstructuur van het lichaam” tot een 

substantiële vorm, die afgescheiden van het lichaam kan bestaan. [mP066] 

Zij is het onmiddellijk resultaat van de poging de aristotelische zielsopvatting aan de 

roomse kerkleer aan te passen. Het is immers een ook door Thomas onderschreven 

grondstelling van de aristotelische metafysica, dat in alle samengestelde substanties “vorm” 

en “materie” geen bestaan op zichzelf kunnen hebben. Thomas poogt echter de christelijke 

scheppingsleer met het vorm-materiethema te verzoenen. Maar deze poging moet mislukken 

omdat het Schriftuurlijk scheppingsmotief de radicale tegenstelling is van het grondmotief 

van het Griekse denken. In de augustinisch-platonische opvatting past wel de leer van de 

anima rationalis als “substantie”.  In de aristotelische leer van de ziel als “vorm” van het 

“materielichaam” is ze een contradictie.  

Voor een wezenlijk reformatorische wijsbegeerte en theologie zijn beide concepties 

even onaanvaardbaar. 

 

*** 

 

Nadat wij aldus onze opvatting van de menselijke acten als wezenlijk lichamelijke 

uitingen van de geest tegen de meest gangbare tegenwerpingen hebben verdedigd, waarbij wij 

de gangbare opvattingen van het lichaam echter radicaal moesten afwijzen, hebben wij thans 

nader stil te staan bij de vraag, hoe wij ons de actstructuur van het menselijk lichaam hebben 

te denken. Alle vroegere lichaamstructuren bleken door een typische bestemmingsfunctie 

binnen een modaal aspect van de werkelijkheid gekwalificeerd te zijn.  

Is zulks ook met de actstructuur het geval? Ik heb in publicaties van de laatste jaren 

wel terloops deze opvatting uitgesproken en in de geloofsfunctie de kwalificerende functie 

van deze structuur menen te ontdekken. [mP067]  

Bij nadere overweging blijkt zich echter deze mening niet te laten handhaven en moet 

ik weer terugkeren tot mijn vroegere opvatting, dat ook het tijdelijk (lichamelijk) bestaan van 

de mens niet door een typische bestemmingsfunctie is bepaald.  

Waren toch alle menselijke acten naar haar tijdelijke aard in een lichaamsstructuur van 

typisch pistische kwalificatie besloten, dan zouden zij ook alle het karakter van typische 

geloofsacten moeten dragen. Wat natuurlijk niet is vol te houden. De ware stand van zaken is 

veeleer deze, dat onze acten de meest verschillende gedifferentieerde structuren kunnen 

aannemen. Een theoretische denkact bv. is typisch wetenschappelijk gekwalificeerd door haar 

theoretisch-logische functie, al hebben wij te voren omstandig aangetoond, dat zij in deze 

functie niet kan opgaan, maar veeleer in alle aspecten van de werkelijkheid zonder 

onderscheid fungeert.  

Een geheel andere gedifferentieerde structuur vertoont de verbeeldingsakte, waarin de 

kunstenaar de conceptie van zijn kunstwerk ontvangt. Deze act is ongetwijfeld esthetisch 

gekwalificeerd, gelijk ze in de gevoelsfantasie haar typische fundering vindt.  

Maar zowel de denkact als de verbeeldingsakte kunnen ook geheel andere dan de 

beide hiervoor genoemde structuren aannemen, bv. in een denkgemeenschap van typisch 

politische, resp. typisch kerkelijke, resp. typisch bedrijfseconomische aard. 

Hetzelfde geldt van een wilsact. Zij kan de gedifferentieerde structuur aannemen van 

een typische geloofsact, maar zij kan ook een typisch morele, historische, juridische of andere 

modale kwalificatie vertonen. [mP068]  

Wanneer dit alles zo is, dan kan de vierde lichaamsstructuur zelf niet een typische 

modale kwalificatie bezitten. Zij moet een zgn. ongedifferentieerd karakter dragen, hetgeen 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

ook geheel in overeenstemming is met de relatief ongedifferentieerde fysiologische opbouw 

van de associatieve velden van de grote hersenen, voor zover deze in de actstructuur van het 

menselijk lichaam fungeren. Wij hebben immers hierboven gezien, dat van een fysiologische 

differentiatie van de schorsvelden naar de onderscheiden modale normatieve functies in het 

actleven in strenge zin niet kan worden gesproken, omdat de “lokalisatie”, voor zover aan te 

tonen, hier toch slechts een relatief karakter draagt.  

Hoe hebben wij dit ongetwijfeld merkwaardig ongedifferentieerd karakter van de 

hoogste lichaamsstructuur te verklaren, waardoor de laatste zich zo scherp van de drie lagere 

onderscheidt? De grond kan slechts hierin worden gezocht, dat de actstructuur van het 

menselijk lichaam een uitdrukkingsstructuur is, waarin de menselijke geest in zijn ondeelbare 

eenheid tot tijdelijke openbaring komt.  

Iedere gedifferentieerde, d.w.z. door bepaalde modale aspecten van de tijdelijke 

werkelijkheid gekwalificeerde, individualiteitsstructuur, geeft een typische starre innerlijke 

begrenzing aan de activiteit, die zich in deze structuur afspeelt. De menselijke geest, die de 

gehele tijdsorde met al haar structuren te boven gaat, kan in de rijkdom van zijn lichamelijk 

uitdrukkingsvermogen niet tot een enkele gedifferentieerde structuur beperkt zijn. [mP069] 

Hij behoeft een uitermate plastisch en dynamisch uitdrukkingsveld in het menselijk lichaam, 

waarin hij zich in religieuze vrijheid kan differentiëren en daarom is ook het menselijk 

actleven in zijn drie grondrichtingen van kennen, zich verbeelden en willen niet in een 

gedifferentieerde, maar in een ongedifferentieerde lichaamsstructuur besloten. 

Maar, zo zal men vragen, waar is dan de innerlijke eenheid van deze lichaamsstructuur 

te zoeken?  

Het antwoord moet luiden: Juist in zijn normatieve bestemming als 

uitdrukkingsstructuur van de menselijke geest.  

De actstructuur van het lichaam is de grensstructuur van het lichamelijk bestaan van de 

mens, waarin de principiële onzelfstandigheid van dit laatste ten aanzien van de ziel tot 

pregnante uitdrukking komt. Zij bestaat in een nauwe harmonische coördinatie van alle 

tijdelijke actfuncties, zowel die in de normatieve als die in de niet-normatieve aspecten, in 

concentratie op het geestelijk centrum en voorts in een hiërarchische normatieve ordening van 

het bewuste boven het onbewuste leven.29  

Want dat het bewuste menselijk actleven diep geworteld is in een onderlaag van het 

onbewuste is sinds de opkomst van de zgn. “dieptepsychologie” niet meer in ernst te 

loochenen en evenmin, dat het zgn. diep- of obligaat onbewuste ook in de logische en na-

logische aspecten fungeert, dat dus ook in deze laag van het menselijk leven denk-, 

verbeeldings- en wilsactiviteit plaatsvindt, die ons echter als zodanig niet rechtstreeks tot 

bewustzijn kan komen. [mP070] 

 

De ontdekking van de onderlaag van het onbewuste onder de bewuste bovenlaag van 

het menselijk actleven was overigens tegelijk een nieuwe crux voor de traditionele 

dualistische, opvatting van “stoffelijk lichaam” en “denkende ziel”.  

Weliswaar heeft de moderne psychologie, voor zover zij aan deze laatste opvatting 

vasthield, getracht het “zuiver psychonoom” karakter van het onbewuste te handhaven, maar 

zij deed zulks met behulp van een evidente petitio principii. Wanneer bv. Messer 

(Psychologie, 5e Aufl. 1934, S.345 ff.) betoogt, dat voor het bestaan van een “seelische 

Gesetzmäszigkeit” noodzakelijk het werkelijk bestaan van een onbewuste onderlaag moet 

worden aangenomen, die een inherent bestanddeel van de zakelijke samenhang van de 

bewustzijnsinhouden vormt, maar waaraan buiten deze psychische samenhang geen 

aantoonbare werkelijkheid toekomt, dan maakt hij het zich veel te gemakkelijk, door de 

 
29  Men bedenke, dat wij hier over het structuurprincipe van het actlichaam spreken, niet over de 

subjectieve structuurverwerkelijking, die van de norm kan afwijken. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

tegenovergestelde opvatting uitvloeisel van het materialistisch vooroordeel te noemen, dat 

“materiële” fysiologische processen bewuste “onstoffelijke zielsprocessen” zouden kunnen 

voortbrengen. De petitio principii van dit betoog springt immers in het oog. Zij laat zich aldus 

samenvatten: Wanneer de onstoffelijke zieleprocessen slechts “psychonoom” te verklaren 

zijn, dan moet ook het onbewuste, waaruit het “bewuste psychisch leven” opkomt, 

noodzakelijk een “zuiver psychonoom” karakter dragen. Maar juist het werkelijk bestaan van 

de “onstoffelijke ziel” in de zin van een abstract complex van tijdelijke actfuncties is in het 

geding. 

En de ontdekking van het “onbewuste” heeft aan de [mP071] verheffing van deze 

abstractie tot een “werkelijk bestaande substantie” wellicht meer dan enige andere ontdekking 

de genadestoot gegeven. Het is immers uit de suggestieverschijnselen onomstotelijk gebleken, 

dat in de onbewuste onderlaag van het menselijk actleven de samenhang tussen de fysisch-

chemische, biotische en na-biotische aspecten in de tijdelijke menselijke existentie nog veel 

inniger is dan in de bewuste bovenlaag.  

Zo kunnen bv. door suggestie brandblazen aan het lichaam worden opgewekt, zij het al 

dat deze “blazen” spoediger kunnen genezen dan de op normale wijze veroorzaakten. Men 

denke ook aan de beroemde gevallen van “stigmatisering”. Wil men hierbij op het traditionele 

dualistisch standpunt niet in de omgekeerde fout vervallen de fysisch-biotische aspecten van 

het gebeuren uit het “zuiver psychische” te verklaren, dan zal men moeten erkennen, dat de 

gehele dualistische conceptie door deze feiten aan het wankelen is gebracht.  

Wanneer de suggestie een “puur-psychonome” ingreep in het onbewuste actleven 

ware, dan zou zij ook slechts “puur-psychonome” werkingen kunnen hebben. Nu de feiten 

deze hypothese weerspreken, keert het gehele betoog van Messer zich tegen zijn eigen 

conceptie van de “ziel”. De verschijnselen hierboven bedoeld worden eerst verklaarbaar, 

wanneer men heeft ingezien, dat in ieder werkelijk proces de onderscheiden aspecten - met 

behoud van hun innerlijke eigengeaardheid en eigenwettelijkheid - onverbrekelijk met elkaar 

samenhangen. Ook de “suggestie” als werkelijke ingreep kan dus geen “zuiver psychisch” 

karakter dragen. [mP072]  

 

Dat inderdaad van een actstructuur moet worden gesproken blijkt duidelijk, wanneer 

men kennis neemt van de psychosen, die in wezen ziekten van het menselijk actleven zijn.  

Met name bij de schizofrenie verliest dit actleven geleidelijk zijn structuur van 

normatieve coördinatie en concentratie. De bewustzijnsfuncties versimpelen en vallen als het 

ware uiteen en tegelijk wordt de hiërarchische onderordening van het onbewuste onder het 

bewuste verbroken.  

Daarmee gaat natuurlijkerwijze gepaard een verschijnsel dat men “de splitsing van de 

persoonlijkheid” noemt.30 De actstructuur van het lichaam valt als het ware uiteen31 en 

daardoor ziet de patiënt zijn persoonlijkheid als in een “gebroken spiegel”. Het denk-, 

verbeeldings- en wilsleven is niet meer op het geestelijk centrum van de menselijke 

persoonlijkheid geconcentreerd en verliest daarmee zijn normale samenhang. De patiënt 

spreekt over het subject van zijn acten, die hij niet meer op zijn ikheid kan betrekken, in de 

derde persoon. Vreemde primitieve, uit het onbewuste zich opdringende, symbolen spelen in 

de zgn. “autistische” gedachtewereld van de schizofreen een beheersende rol en men heeft 

opgemerkt, dat deze een verrassende gelijkenis vertonen met de symboliek in de 

kosmogonieën van de primitieve volken met dit verschil, dat ook moderne begrippen als dat 

van de elektriciteit e.d. er een rol in spelen.  

 
30  Deze “splitsing” kan men in voorbijgaande aard evenzeer in hypnotische toestanden waarnemen. 
31  Dit wil natuurlijk zeggen: de actstructuur in haar subjectieve verwerkelijking. Als structuurprincipe of 

normatieve wet blijft zij natuurlijk onaangetast. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

Maar dat de actstructuur van het menselijk lichaam geen gedifferentieerde is, wordt 

eveneens door de psychosen bewezen, want al zijn daarbij steeds de grote hersenen (en 

evenzeer de midden- en tussenhersenen volgens de nieuwere onderzoekingen) betrokken, het 

is niet gelukt voor de verschillende psychotische vormen een [mP073] typische 

(gedifferentieerde) fysiologische basis in de hersenen te ontdekken.  

De poging van Wernicke tot lokalisering van de psychosen is mislukt. Fysiologisch 

openbaren zij zich veeleer in diffuse aandoeningen over de gehele hersenen.32  

In de actstructuur van het menselijk lichaam vervlecht zich het individuele menselijk 

bestaan tevens met de structuren van de menselijke samenleving, die als zodanig zonder 

uitzondering van typisch-normatieve kwalificatie zijn. Het zijn met name deze 

samenlevingsstructuren, waarbinnen de acten met haar projectie in de menselijke handelingen 

typisch gedifferentieerde structuren aannemen, maar deze structuren zijn (voor zover niet zelf 

van genotypische aard), voor haar van secundaire orde tegenover de primaire actstructuur, die 

als zodanig ongedifferentieerd is. Zij zijn slechts variabiliteitstypen van de acten, haar door 

het sociaal milieu opgedrukt. In haar grondrichtingen is het menselijk actleven volkomen 

plastisch en dynamisch en juist daarom instaat de meest uiteenlopende sociale structuren aan 

te nemen. Hetzelfde geldt van de geno- of stamtypen van het menselijk lichaam in zijn 

actstructuur: het ras, de stam en het geslacht. Het is typerend, dat voor zover een samenleving 

zich op genetische - zij het al ten dele fictief-genetisch - grondslag in stam- of 

geslachtsverband organiseert, ook deze organisatie een ongedifferentieerd karakter draagt. Zij 

kan in een primitieve verbandsvorm de meest uiteenlopende samenlevingsstructuren 

vervlechten.  

In het dierlijk lichaam zijn de sociale vervlechtingen juist in een gedifferentieerde 

structuur vervat van typisch psychische instinctieve kwalificatie en biotische fundering.  

In dit enge - niet normatief gekwalificeerde - structurele kader zijn de mogelijkheden 

van de dierlijke sociale activiteit in verhouding tot de menselijke uiterst beperkt.  

Wanneer men nu dit alles overweegt, kan de vraag rijzen, of men de actstructuur van 

het menselijk lichaam als zodanig eigenlijk wel een individualiteitsstructuur noemen kan. Het 

antwoord moet beslist bevestigend luiden. De individualiteitsstructuur is, gelijk wij vroeger 

gezien hebben, in tegenstelling tot de modale structuur van de aspecten van de werkelijkheid, 

niets anders dan de typische structuur van een individueel geheel. [mP074] 

Aan deze definitie voldoet de actstructuur van het menselijk lichaam volkomen. Zij is 

typisch voor het menselijk lichaam als enkaptisch geheel en drukt eerst het menselijk stempel 

daarop, doordat zij de typische tijdelijke uitdrukkingsstructuur is voor de menselijke geest.  

Dit typisch stempel drukt zij ook op de objectief zinnelijke gestalte van de mens, 

waarin het enkaptisch structuurgeheel tot zinnelijk waarneembare uitdrukking komt: de 

opgerichte houding, de typische vorm van voorhoofd, schedel en kin, het menselijk oog met 

zijn bezielde blik, het geheel ontbreken van een (biotisch resp. psychisch gekwalificeerde) 

uitrusting van het lichaam voor de strijd om het bestaan enz. enz.: al deze typische 

morfologische kenmerken zijn door de actstructuur, als lichamelijke uitdrukkingsstructuur 

van de geest bepaald. Het is de actstructuur, die in haar plasticiteit aan het menselijk lichaam 

een geheel enig geestelijk uitdrukkingsvermogen verleent, dat aan het dierlijk lichaam geheel 

ontbreekt.  

Maar ook aan de overige vereisten van een wezenlijke individualiteitsstructuur voldoet 

zij. Zij vertoont de gehele reeks van typische afdalingen van het menselijk radicaaltype tot de 

verste differentiëring in stam- (ras, volk, geslacht, familie), en variabiliteitstype. (nationaliteit, 

kerkelijk, politisch type enz. enz.)  

 
32  Jelgersma, Leerboek der Psychiatrie I (5e dr.) blz. 24. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

De menselijke individualiteit, die in het kader van deze typen van de actstructuur tot 

openbaring komt, pleegt men het “karakter” van de mens te noemen.  

Het “karakter” moet dus ten scherpste worden onderscheiden van het “hart” of de 

religieuze wortel van de menselijke existentie. Het is als zodanig niet van [mP075] geestelijke 

(religieuze), maar van tijdelijk-lichamelijke geaardheid, maar het is tegelijk de lichamelijke 

uitdrukking, van de geestelijke individualiteit van de mens, van de integrale ikheid als 

individueel religieus centrum van het menselijk bestaan.  

Het karakter nu, dat ongetwijfeld individueel is, blijft ook in deze individualiteit 

geheel de plastische en ongedifferentieerde geaardheid van de actstructuur vertonen. Het heeft 

een dieptelaag in de onbewuste aanleg, aandriften en neigingen van de mens, die aangeboren 

en hereditair zijn in lichamelijke zin33 en een bovenlaag in het zgn. verworven karakter, 

waarin uit de aangeboren karakteraanleg in zijn plastische structuur zich concrete 

karaktereigenschappen vormen in convergentie van aanleg en sociaal milieu. En het 

verworven karakter heeft tot taak de leiding over de aangeboren karakteraanleg te behouden.  

De structuur van het karakter is van ongedifferentieerde normatieve kwalificatie, de 

onderscheiden karaktertrekken zijn daarin in normatieve zin gecoördineerd en geconcentreerd 

op het geestelijk centrum van de persoonlijkheid, maar deze structuur realiseert zich telkens 

op individuele wijze.  

De bedoelde karaktertrekken zijn normatief gekwalificeerde disposities, of relatief 

duurzame normatieve tendensen, die een zekere speelruimte voor hun ontplooiing laten.  

Men onderscheidt ze wel in “doelstrevende” wils- of richtingdisposities en 

instrumentele of [mP077] bekwaamheidsdisposities (“Richtung”- en “Rüstungsdispositionen” 

volgens W. Stern).34  

Het is o.i. onjuist de laatste, waartoe men vooral de intellectuele disposities rekent, uit 

het “karakter” uit te schakelen en in “voluntaristische” lijn alleen de “wilsdisposities” er toe te 

rekenen.35 Er bestaat een innige samenhang tussen de grondrichtingen van het menselijk 

actleven, welke ook in de structuur van het karakter niet valt te verwaarlozen. Dat naar de 

tijdelijke lichamelijke orde van het menselijk bestaan de drijvende impulsen ook tot 

ontplooiing van de intellectuele aanleg uit de “richtingsdisposities” van het karakter stammen 

valt niet te loochenen.  

Maar een bepaalde intellectuele, of esthetische aanleg betekent tegelijk een bijzondere 

taak voor de karaktervorming en zijn ontplooiing is mede constituerend voor het individuele 

verworven karakter.  

De voluntaristische opvatting van het karakter houdt steeds verband met de valse 

opvatting, die in de totaliteit van de “richtingstendensen” of “wilsdisposities” de diepste kern 

 
33  [mP076] [inlas begin] Hieraan staat natuurlijk niet in de weg de sinds Weismann vrij algemeen in de 

biologie aangenomen stand van zaken, dat de kiemcellen zich van meet af in de embryonale ontwikkeling van de 

overige lichaamscellen afzonderen en een van generatie tot generatie direct doorlopende, door Weismann zo 

genoemde kiembaan vormen, terwijl de individuele lichamen zich van deze kiembaan om zo te zeggen telkens 

afsplitsen, zodat de kiemcellen niet het product van het lichaam, maar veeleer omgekeerd het lichaam, waarin zij 

zich bevinden, het product van de kiemcellen van de vorige generatie zijn. Immers deze aangenomen stand van 

zaken zou er slechts op wijzen, dat ook de erfelijkheid van karakteraanleg tot het stamtype van het menselijk 

lichaam behoort, en niet uit de individuele lichamen van het ouderpaar te verklaren valt. Wat eigenlijk een 

vanzelfsprekende waarheid is. Aan de lichamelijke geaardheid van de overgeërfde karaktertrekken doet dit 

natuurlijk niets af. Overigens wordt Weismanns theorie principieel verworpen door de neolamarckianen zoals O. 

Hertwig (Allgemeine Biologie 6e und 7e Ausg. 1923), die aan de vererfelijkheid van verworven eigenschappen 

vasthouden en wel langs de weg van verandering van het idioplasma van de eicel, waarbij vanzelf de 

onafhankelijkheid van “soma” en “kiemplasma” vervalt. Maar de laatste opvatting vindt, gelijk wij zullen zien, 

geen steun in de feiten. [einde inlas] 
34  Die menschliche Persönlichkeit (1918). Vgl. August Messer Psychologie (5e Aufl. 1934) S. 31. 
35  Zo bv. W. Stern, a.w., Th. Ziegler, Das Gefühl (2e Aufl.) S.300, Ebbinghaus, Jerusalem - Lehrb. der 

Psychologie (4e Aufl. S. 205), Messer, a.w. S. 31 en vele anderen. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

van de menselijke persoonlijkheid zoekt.36 De diepste wortel en drijfkracht van het menselijk 

leven ligt echter nòch in de wils-, nòch in de intellectuele karakterdisposities, maar in het 

“hart”, in de “geest” in zijn religieuze, Schriftuurlijke zin. [mP078]  

Daarom ligt ook alle karakterstudie op de grenzen van de wetenschap, omdat het 

menselijk karakter naar de religieuze orde, geworteld is in een geestelijke bodem, die slechts 

door de goddelijke Woordopenbaring aan onze kennis ontsloten wordt. Het is nu zo gesteld, 

dat in de normatieve structuur van het karakter ook de “disposities” van de lagere 

lichaamsstructuren in enkaptische binding fungeren. Zo is in het karakter vervlochten het 

“temperament” als het geheel van de psychisch (door emotionele gevoelsfactoren) 

gekwalificeerde disposities, in het temperament vervlechten zich weer de typisch biotisch 

gekwalificeerde disposities (speciaal die op het gebied van het seksuele leven) en de fysisch 

gekwalificeerde (als de bewegingsenergie in het “tempo” van een persoon). Het karakter 

fungeert dus ook in de vóór-psychische aspecten van het lichaam. En het drukt zich ook 

morfologisch uit in de gehele lichaamsgestalte, een stand van zaken, die in het bijzonder in 

Kretschmers typenleer aandacht heeft gevonden.37   

Uit dit alles vloeit reeds voort, dat van een scherpe scheiding van karakter als zuiver 

normatieve structuur van de menselijke persoonlijkheid en temperament als “natuur”aanleg 

geen sprake kan zijn.  

Deze scheiding, die vooral in Kants antropologie is doorgevoerd, wordt geheel 

beheerst door het dialectisch grondmotief van “natuur” en “vrijheid”, maar beantwoordt niet 

aan de structuur van de werkelijkheid. Het “karakter” is niets anders dan de uitdrukking van 

de geestelijke individualiteit van de mens binnen het door de actstructuur gekwalificeerde 

enkaptisch geheel van het menselijk lichaam. Het fungeert als zodanig in alle aspecten van de 

tijdelijke werkelijkheid. [mP079]  

Zijn lichamelijke geaardheid is niet te loochenen, wanneer men bedenkt, dat ook de 

normatieve aanlegfactoren, die in de gangbare opvatting “geestelijk” worden genoemd, en 

niet slechts de biotisch-psychische, erfelijk zijn en in de erffactoren (“genen”) van de gamaten 

(geslachtscellen) worden overgedragen.38 In het bijzonder het onderzoek van de een-eiige 

tweelingen (denk aan de gebroeders Bach, de gebroeders Piccard enz. enz.) heeft van deze 

erfelijkheid een indrukwekkend beeld gegeven. De overeenstemming in potentiële 

karakterkenmerken (karakterradicalen) bleek hierbij zelfs zó frappant, dat men bij eenzijdige 

accentuering van de herediteit in een zgn. nativistische opvatting verviel, die de plasticiteit, de 

vormbaarheid, van het karakter principieel loochende. Zulk een opvatting staat echter gelijk 

met de loochening van de normatieve actstructuur van het karakter en is in strijd met de 

feiten. Het zijn altijd slechts “disposities”, die worden overgeërfd.39 De hypothese van 

Lamarck in zake de vererfelijkheid van verworven eigenschappen is door het moderne, op de 

onderzoekingen van Gregor Mendel en Wilhelm Johanssen gebaseerde, 

erfelijkheidsonderzoek als onbewezen verworpen. Ook bij de een-eiige tweelingen is de 

invloed van het milieu en de gehele karaktervorming op de individuele karaktereigenschappen 

gebleken, zij het al, dat de intellectuele aanleg minder plastisch bleek dan de emotionele en 

wilsdisposities. Geen enkele karakter“dispositie” is volstrekt in haar ontwikkeling 

 
36  Aldus ook Messer t.a.p., die echter vlak na deze voluntaristische stelling weer de uitspraak doet: “Die  

Gesamtheit der Richtungs- und (ik cursiveer) Rüstungs-dispostitionen (bezw. der “dauernden Einstellungen”, 

wie Marbe sie nennt) macht die “Entelechie” die “Struktur” aus, die also den Kern der “Person” bildet”.  
37  Dit is natuurlijk niet in strijd met onze vroegere stelling, dat in de lichaamsvorm de verschillende 

structuren vervlochten zijn. Ook in een beeldhouwwerk wordt het marmer, dat als zodanig een fysisch-chemisch 

gekwalificeerde structuur heeft, tot uitdrukkingsmateriaal voor de esthetische conceptie, maar alleen in de vorm 

van het kunstwerk. 
38  Hier te lande hebben vooral de onderzoekingen van Heymans en Wiersma de erfelijkheid van de zgn. 

“geestelijke” aanlegfactoren bevestigd. 
39  Vgl. B. Bavinck, Ergebnisse und Probleme der Naturwissenschaften, (5e Auf1.1933) S.439. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

gedetermineerd. Iedere karakterdispositie stelt een normatieve vormingstaak aan de mens en 

in de concrete vorm van het “verworven karakter” vervlechten zich weer aanleg en sociaal 

milieu. Men kan slechts dit zeggen, dat de dispositie de speelruimte voor de karaktervorming 

bepaalt.  

Er zijn verschillende pogingen ondernomen, om de onderscheiden karaktertypen 

wetenschappelijk te benaderen. Zo heeft de Duitse geleerde Eduard Spranger in zijn bekend 

en herhaaldelijk herdrukt werk Lebensformen (2e dr. 1914) getracht een zuiver 

“geesteswetenschappelijke” typologie te geven, waarbij de karaktertypen zich zouden 

differentiëren naar bepaalde normatieve aspecten, die volgens hem gefundeerd zouden zijn in 

verschillende “cultuurwaarden”. [mP080]  

Hij ging daarbij na, welk typisch karakter het persoonlijk “geestesleven” aanneemt, 

wanneer aan een van deze waarden de beheersende plaats daarin wordt toegekend.  

De uit zulk een “waarde” resulterende normen zouden als innerlijke drijfveren de 

gehele levenshouding van een persoon bepalen, ook zonder dat zij hem steeds tot bewustzijn 

komen, en aan deze houding een bepaald stempel opdrukken. Zo kwam Spranger tot de 

onderscheiding van zes “levensvormen”, die van de theoretische, economische, esthetische, 

sociale, “religieuze” en de machtsmens.  

Een dergelijke typologie houdt echter geen rekening met de grondstructuur van ieder 

menselijk karakter: de actstructuur van het menselijk lichaam, die, gelijk we zagen, nimmer 

door een gedifferentieerde normatieve functie kan zijn gekwalificeerd. Zij kan hoogstens een 

zeker inzicht geven in bepaalde variabiliteitstypen, welk een karakter kan aannemen in 

bepaalde gedifferentieerde samenlevingsstructuren40 als die van de wetenschap, van de kunst, 

het bedrijf, de kerk, de staat enz. De innerlijke karakterstructuur is op deze wijze echter 

nimmer te benaderen. Want deze structuur is een lichaamsstructuur als uitdrukkingsveld voor 

de menselijke geest en zij is als zodanig noodzakelijk ongedifferentieerd in de vroeger door 

ons besproken zin. Ook in de gedifferentieerde samenlevingskringen zal tenslotte het 

individuele karakter zich in zijn innerlijke aard geldend maken. De zgn. “economische”, 

sociale, de “theoretische” of de machtsmens zijn tenslotte nog geen innerlijke karaktertypen, 

maar hoogstens “milieutypen”, [mP081] die het radicaaltype en de genetische stamtypen van 

het menselijk karakter vooronderstellen. 

Daarmee is het onderzoek van de variabiliteitstypen of “sociale milieutypen” uiteraard 

niet als minder belangrijk gekwalificeerd. Mijn bezwaar gaat alleen tegen een zgn. 

geesteswetenschappelijke onderzoekmethode, die wijsgerig beheerst wordt door een 

onschriftuurlijke opvatting van de menselijke “geest” en daardoor in wezen de lichamelijke 

existentie van de mens dichotomisch of ook wel trichotomisch uiteenbreekt in 

“materielichaam” en “geest”, resp. in “lichaam”, “ziel” en “geest”.  

De antropologische studie van de karaktertypen en van de individuele karakters staat 

nog in de kinderschoenen en het is nog volkomen voorbarig hier reeds van vaststaande 

wetenschappelijke resultaten te spreken. 

Belangrijke en vruchtbaar gebleken inzichten zijn ongetwijfeld in verschillende 

moderne typologieën als die van de psychiater Ernst Kretschmer en de psycholoog E.R. 

Jaensch geopend, die beide grote aandacht hebben besteed aan de samenhang van 

lichaamsbouw en karakter, ofschoon bij Kretschmer eigenlijk meer van het temperament dan 

van het karakter sprake is. Daarbij blijkt echter tevens de volstrekte noodzakelijkheid van een 

wijsgerig inzicht in de [mP082] eigenlijke structuur van het menselijk karakter en in de 

verhouding tussen “lichaam” en “ziel”.  

 
40  Spranger merkt zelf op, dat hij in zijn “levensvormen” geen “fotografieën van het werkelijk leven” 

geeft, maar “zeitlose Idealtypen”, die als Schemata oder Normalstrukturen an die Erscheinungen der historischen 

und gesellschaftlichen Wirklichkeit angelegt werden sollen.” 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

Kretschmer ging bij zijn onderzoekingen naar de samenhang van lichaamsbouw en 

karakter uit van een psychiatrisch gezichtspunt: de typische correspondentie van de manisch-

depressieve vorm van psychose met het zgn. pyknisch (dikke) type en van de schizofrenie met 

het zgn. asthenisch (“leptosoom” of magere) en athletisch (gespierde) type van lichaamsbouw.  

Jaensch ging uit van een psychologisch gezichtspunt: de zgn. “eidetische’ aanleg bij 

kinderen, bestaande in het vermogen figuren of dingen, die men korte tijd beschouwd heeft - 

na hun verwijdering - met zinnelijke duidelijkheid op een zinnelijke achtergrond in de blik 

vast te houden. Hij onderscheidde daarbij twee eidetische typen, een zgn. T-type, waarbij de 

zinnelijke voorstellingsbeelden slechts een geringe samenhang (integratie) met het overige 

“zieleleven” vertoont en een zgn. B-type, waarbij deze samenhang juist in sterke mate 

aanwezig is. Aan deze typen van zinnelijke aanschouwing zouden nu ook typische 

lichaamseigenschappen beantwoorden.41 

Zowel Kretschmer als Jaensch trachten vanuit deze resultaten van hun 

vakwetenschappelijk onderzoek tot een antropologische typenleer te komen. Maar het is 

duidelijk dat hierbij de grenzen van de vakwetenschap overschreden worden en dat een 

wijsgerige totaalvisie op de structuur van de menselijke persoonlijkheid de typologische 

theorie in haar grondslagen beheerst. De vraag is slechts: welke wijsgerige visie”? [mP083] 

Zo wordt bv. Kretschmers begrip van het “karakter” geheel beheerst door zijn 

opvatting van “lichaam” en “ziel”. Hij onderscheidt het karakter scherp van de “constitutie’’, 

waaronder hij verstaat het geheel van alle individuele eigenschappen, die op vererving 

berusten, d.i. genotypisch verankerd zijn. Dit constitutiebegrip noemt hij “ausgesprochen 

psychophysisch, gesamtbiologisch, auf das Ineinander von Körperlichen und Psychischen 

gerichtet”.42 Het begrip karakter daarentegen is volgens hen van “zuiver-psychologische” 

aard. Hieronder verstaat hij het geheel van alle affectief-wilsmatige reactiemogelijkheden van 

een mens, zoals zij in de loop van zijn levensontwikkeling zijn ontstaan, derhalve uit erfelijke 

aanleg en uit alle exogene (van buiten komende) invloeden: lichamelijke invloeden, 

psychische opvoeding en “belevingssporen”. 

Het begrip karakter abstraheert dus, zoals Kretschmer zegt, van de “lichamelijke 

correlaten” terwijl het anderzijds de exogene factoren, in het bijzonder de resultaten van 

opvoeding en milieu als gewichtig bestanddeel in zich sluit, terwijl deze factoren aan het 

constitutiebegrip in wezen vreemd zijn.43 Hier wordt dus toch weer de “ziel” in de traditionele 

zin van het complex van de psychische en na-psychische functies tegenover het “lichaam” in 

de zin van het complex van de vóór-psychische functies gesteld. [mP084]  

Als bemiddelaar tussen het “zuiver-psychische” karakter en het “lichaam” fungeert 

dan het “temperament”, dat intussen in de onderzoekingen van Kretschmer vrijwel geheel de 

plaats van het “karakter” inneemt.  

Onder “temperamenten” verstaat hij dat deel van het psychische, dat mede langs 

humorale (bloedchemische) weg, met de lichaamsbouw in correlatie staat en gevoelstonen 

gevend, remmend en aandrijvend in het “Triebwork der seelischen Apparate” ingrijpt. Het 

temperament zou zijn “lichamelijk correlaat” vinden in het apparaat van de hersenklieren.  

De eigenlijke actstructuur van het karakter als wezenlijke lichaamsstructuur is hier dus 

niet gezien, omdat de traditionele dualistische opvatting van “lichaam” en “ziel” zulks belet.  

En wat hier voor de kijk op het karakter geldt, geldt voor de gehele antropologie. 

[mP085] 

 

 
41  Ook Kretschmer heeft aan de aanschouwings- en voorstellingstypen aandacht gewijd. Hij ziet deze 

typen primair bepaald door de verschillende temperamentstypen (a.w. S.289). 
42  Körperbau und Charakter Untersuchungen zum Konstitutionsproblem und zur Lehre von den 

Temperamenten (15e en 16e verbesserte und vermehrte Aufl. Berlin 1942) S.287. 
43  a.w. S.288. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

Ik heb nu in het bovenstaande slechts willen aantonen, dat de wijsbegeerte der 

wetsidee ook op antropologisch gebied tot een reformatie van het wijsgerig denken moet 

leiden, omdat zij het Schriftuurlijk grondthema handhaaft zonder compromissen met de 

dialectische thema’s van het onschriftuurlijk denken.  

Deze reformatie zal zich uiteraard ook moeten doorzetten, waar het genetisch 

grondprobleem van de antropologie: de wording van de mens vanuit de goddelijke 

scheppingsdaad, aan de orde wordt gesteld. 

Dr. J. Kalma meende in zijn belangwekkend en doorwrocht werk De mensch. Een 

evolutiebeeld,44 dat de wijsbegeerte der wetsidee, waarvoor hij overigens grote 

wetenschappelijke waardering heeft, over dit grondprobleem feitelijk niets te zeggen kan 

hebben, omdat haar conceptie van de werkelijkheid volkomen “statisch” zou zijn en zij 

bovendien door haar binding van de wetenschap aan de goddelijke Woordopenbaring de 

soevereiniteit van het denken op zijn eigen gebied prijsgeeft. (Het scheppingsverhaal van het 

boek Genesis is hier blijkbaar voor de schrijver de steen des aanstoots!).  

Hier is een radicaal misverstand in het spel, hoofdzakelijk veroorzaakt door het 

eigenaardig logisch-evolutionistisch uitgangspunt van de geleerde schrijver.  

De visie, welke de wijsbegeerte der wetsidee op de tijdelijke werkelijkheid heeft, is 

niet statisch, maar dynamisch, en wel krachtens het religieuze Schriftuurlijk uitgangspunt, van 

waaruit hier de wetenschappelijke blik op de structuur van de tijdelijke werkelijkheid gericht 

wordt. Hier is heel de werkelijkheid in haar dynamisch ontsluitingsproces gezien, dat nergens 

in de tijd tot starre afsluiting kan komen.  

De tijdelijke werkelijkheid is inderdaad een voortdurende verwerkelijking en in die zin 

in voortdurende wording. [mP086]  

Maar deze tijdelijke wording is slechts mogelijk binnen constante structuren, haar door 

de goddelijke scheppingsorde gesteld, die in een heel de tijdelijke werkelijkheid naar al haar 

modale- en individualiteitsstructuren omsluitende tijdsorde besloten zijn. Als tijdsorde 

openbaart de tijd zich alleen naar zijn wetszijde; naar zijn subjectzijde openbaart hij zich als 

individuele duur, die voor ieder schepsel verschillend is.  

De vraag naar de tijdelijke wording van de mens is de vraag naar de realisering in de 

tijd van de menselijke lichaamsstructuur, gelijk zij in onverbrekelijke samenhang met de 

menselijke ziel of geest in de goddelijke scheppingsorde gesteld is. De schepping van de 

mens, gelijk zij ons in de eerste hoofdstukken van het boek Genesis wordt geopenbaard, 

omvat echter de mens naar ziel en lichaam in integrale eenheid, de mens naar zijn 

boventijdelijk geestelijk centrum en naar zijn lichamelijke structuur in de tijdsorde. Die 

ondoorgrondelijke scheppingsdaad Gods ligt aan alle tijdelijke lichaamswording ten 

grondslag als haar voorwaarde en absoluut begin.  

De tijd is zelf door God geschapen, d.w.z. niet als een zelfstandig schepsel, maar in en 

met heel het creatuur, dat aan de tijd onderworpen was.  

Het scheppingswerk als zodanig is dus geen wording in de tijd, maar is “in den 

beginne”, d.w.z. ligt aan alle tijdelijke wording ten grondslag als haar goddelijk beginsel.45 46 

Het Griekse religieus bewustzijn kon deze scheppingsgedachte niet vatten. Binnen het kader 

van het vorm-materiethema kon slechts sprake zijn van een wording van de dingen in de tijd 

 
44  D1. II (1940, Tjeenk Willink & Zoon, Haarlem) blz. 120 vlg. 
45  In zijn prachtige rectorale oratie Evolutie (1899) heeft dr. A. Kuyper terecht de verwarring van 

schepping en tijdelijke wording weinig overeenkomstig de Schrift genoemd, toen hij schreef “dat de 

Scheppingsoorkonde van de Schrift het dramatisch optreden van nieuwe wezens eer afsnijdt dan aanbeveelt. Er 

staat dat “de aarde voortbracht kruid zaadzaaiende naar zijn aard”, en zo ook dat “de aarde voortbracht het vee 

en het kruipend gedierte”, niet dat ze door God als stukken op het schaakbord, op de aardbodem werden 

neergezet”. 
46  Gen. 2:7 geeft in verband met Gen. 1:27 een duidelijk verschil aan tussen de schepping van de mens en 

zijn tijdelijke lichamelijke formering. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

en daarbij werd terecht gesteld, dat uit niets niets kan worden. De Heilige Schrift heeft ons 

echter Gods scheppingswerk geopenbaard als absolute aanvang van alle dingen, ook van alle 

tijdelijke wordingsprocessen. [mP088] 

Daarom moet worden vastgehouden aan de reeds door Augustinus ingeziene waarheid, 

dat Gods scheppingswerk als zodanig niet in de tijd, maar veeleer de absolute aanvang van de 

tijd is.47 Waren de scheppingsdaden in de tijd, dan waren zij onderworpen aan de tijdsorde als 

goddelijke ordening. Dan zouden zij zelf van creatuurlijke aard zijn en geen soevereine 

scheppingsdaden. Maar de absolute soevereiniteit Gods, gelijk die ons in de Heilige Schrift is 

geopenbaard, verdraagt geen uitwissing van de grens tussen Schepper en schepsel. God is aan 

geen enkele wet onderworpen en Zijn daden zijn niet naar de tijd af te meten, al werken zij 

zich ook in de tijd uit in de wording.  

[inlas begin] [mP087] Dit mag echter niet zo worden verstaan, als zouden de 

goddelijke scheppingsdaden van eindeloze duur zijn.  

Deze misvatting, die met de goddelijke Woordopenbaring in zake de schepping in 

volstrekte strijd is,48 onderwerpt onbedoeld Gods scheppingsdaden opnieuw aan de tijd. Want 

ook een eindeloze duur is een subjectieve tijdsfiguur, die slechts hierdoor van de eindige 

tijdsduur onderscheiden is, dat hij geen bepaald aanvangspunt en eindpunt in de tijd heeft. In 

deze zin nam Aristoteles een “eeuwig” bestaan van de materiële vormenwereld aan. De 

“materie” als het principe van de “eeuwige wording” is volgens hem onverbrekelijk met de 

tijd verbonden, maar ze is als zodanig “onbepaald”, ook in tijdsduur. Deze opvatting 

ontleende hij aan Heraclitus, volgens wie de kosmos in zijn “eeuwige vloeiing” altijd geweest 

is, altijd is en altijd zijn zal en door niemand van de Goden of mensen geschapen is.49 

Zij sloot de scheppingsgedachte principieel uit. Gods scheppingswerk, als volvoering 

van zijn eeuwig raadsbesluit, daarentegen is volkomen voltooid en dus ook niet van begin- en 

eindeloze duur. In de tijd is geen absolute aanvang en geen absolute voleindiging. Ieder 

begin- en eindpunt is hier betrekkelijk. Maar iedere scheppingsdaad Gods is tegelijk een 

absolute aanvang, een “in den beginne” en een absolute voltooiing, een voleindiging. Maar 

voor het tijdelijk menselijk begrip is zulks niet te vatten. Het is een eeuwige waarheid die 

slechts in het geloof wordt aanvaard. [einde inlas]  

Hier rijst nu zowel voor de christelijke wijsbegeerte als voor de Schriftuurlijke 

theologie uiteraard onmiddellijk de vraag naar de betekenis van de “scheppingsdagen”. Die 

vraag kan nimmer tot bevredigende beantwoording komen zonder dat het gehele 

tijdsprobleem grondig onder ogen is gezien. Over dit vraagstuk heb ik een afzonderlijke 

studie gepubliceerd in het tijdschrift Philosophia Reformata.  

Ik heb hier met nadruk gewaarschuwd tegen de vereenzelviging van de kosmische, de 

tijdelijke werkelijkheid naar al haar aspecten omspannende, tijd met een objectieve tijdmaat, 

die georiënteerd is aan de hemelbeweging. Iedere tijdmaat onderstelt de tijd, is een tijdelijke 

maat en kan dus nooit de volle kosmische tijd zelf meten.  

Voorts bestreed ik hier het bestaan van een absolute zgn. mathematische tijd, die 

onafhankelijk van de dingen, volkomen gelijkmatig in momenten zou verlopen. [mP089]  

Deze zgn. absolute tijdstheorie was sinds Newton en de klassieke fysica ingevoerd, 

doch werd sinds Einstein door de moderne fysica principieel prijsgegeven.  

Hiertegenover stelde ik drieërlei vast, dat voor de tijdsbeschouwing in de wijsbegeerte 

der wetsidee karakteristiek mag worden genoemd: 1e de volle (kosmische) tijd in zijn 

 
47  De Civitate Dei XI cap.VI, procul dubio non est mundus factus in tempore, sed cum tempore 

(Ongetwijfeld is de wereld niet in, maar met de tijd geschapen). Augustinus houdt deze juiste gedachte echter 

niet vol, daar hij niettemin vlak daarop de zes scheppingsdagen met de wereldbeweging gegeven noemt. 
48  Volgens de Schrift (Gen. 1 vrs. 1 en Gen. 2 vrs. 1) is de schepping “in den beginne” en tevens volkomen 

voltooid. 
49  Diels Kranz, Fragmente der Vorsokrater, I (5e  Aufl. 1934) B fragm. 30. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

onverbrekelijke correlatie van tijdsorde en subjectieve (resp. objectieve) duur vertoont 

evenveel aspecten als de tijdelijke werkelijkheid zelf:50 hij neemt in ieder van deze aspecten 

een bijzondere modale zin en wetmatigheid aan; 2e hij differentieert zich evenzeer in de 

individualiteitsstructuren van de werkelijkheid en vertoont eerst in deze structuren een 

concrete duur; 3e een objectieve “tijdmaat”, die dienst doet bij de zgn. tijdmeting mag nooit 

met de kosmische tijd worden verward: zulk een “tijdmaat” kan ook nimmer op zichzelf 

bestaan, doch alleen in de structurele subject-objectrelatie tot mogelijke meting door de mens. 

Vóór de verschijning van de mens in het tijdelijk wordingsproces was er geen objectieve 

“tijdmaat” in actuele zin. 

Al deze inzichten hebben wij nodig om het hierboven opgeworpen probleem in zake 

de eigenlijk betekenis van de scheppingsdagen juist te kunnen stellen.  

Gods openbaring over de schepping is aan ons tijdelijk bewustzijn aangepast, omdat 

de mens bij de religieuze concentratie van zijn bewustzijn op het boventijdelijke toch altijd 

aan de tijd gebonden blijft. De goddelijke Woordopenbaring richt zich primair tot het “hart”, 

de “geest” van de mens; maar zij is niet zuiver-geestelijk, maar gaat in de tijd in en wordt in 

ons tijdelijk bestaan tot norm voor het geloof. Het geloof nu heeft zijn eigen tijdsaspect. De 

kosmische tijd neemt binnen dit aspect de modale zin van de pistis zelf aan, gelijk hij binnen 

het bewegingsaspect de fysische zin van de beweging, in het levensaspect de biotische zin van 

het organisch leven, in het gevoelsaspect de psychische zin van het gevoel, in het logisch 

aspect die van de [mP090] logische analyse, in het historisch aspect die van de historie 

aanneemt enz. enz. 

Het karakteristieke van de geloofstijd is nu dit, dat hij ons in het grensaspect van ons 

tijdelijk bestaan door de Openbaring heen wijst naar de orde, die de tijd te boven gaat. Zo is 

het majestueuze “In den beginne” van het boek Genesis pregnant in de geloofstijd gesteld. 

Het geloof is in de tijd, doch het wijst heen naar de boventijdelijke dingen, die ons 

daarin worden geopenbaard.  

Zo kan ook de verhouding van wedergeboorte en bekering slechts in de geloofstijd 

worden gevat.  

De gereformeerde theologie leert dat de wedergeboorte aan de bekering voorafgaat, 

ofschoon de wedergeboorte als werk Gods aan het hart van de zondaar, geen tijdelijk 

(natuurlijk dus ook geen altoos durend of in tijdelijke zin aan de geboorte voorafgaand) 

gebeuren kan zijn. Niemand kan zeggen, wanneer hij “wedergeboren” is: “De wind waait 

waarheen hij wil en gij hoort zijn geluid. Maar gij weet niet vanwaar hij komt en waarheen hij 

gaat. Alzo is het met ieder, die uit de geest Gods geboren is” zegt onze Heiland. Wel kan men 

de tijd van zijn “bekering”, als tijdelijke openbaring van de palingenese, aangeven (Paulus op 

de weg naar Damascus). 

Zo is ook de “voleinding van alle dingen” een tijdsfiguur in de geloofstijd en niet bv. 

in de fysische, biotische, psychische of “historische tijd”. Deze voleinding is de absolute 

afsluiting van de tijd van de wording, een afsluiting, die, evenals het “in den beginne”, de 

kosmische tijd te boven gaat.  

De openbaring inzake de schepping van hemel en aarde maakt evenzeer de samenhang 

van Gods scheppingsdaden in de geloofstijd kenbaar. [mP091]  

Zij maakt daarbij gebruik van het zes dagen schema met het uitgesproken doel de orde 

in de goddelijke scheppingswerkzaamheid te betrekken op de menselijke werkdagen en het 

gebod zes dagen te arbeiden een maar niet bloot-“zedelijke”, maar een wezenlijk centrale, 

religieuze grondslag te geven in de “werkdagen Gods”, gelijk zij de eeuwige Sabbatsrust 

 
50  Doordat J.Kalma in zijn belangrijk werk De Mens. Een Evolutiebeeld (Dl.II, 1940) blz. 11 vlg. de 

“duur” vereenzelvigt met de abstracte bewegingsduur, die als objectieve tijdmaat dienst doet, kan hij schrijven, 

dat de “duur” in werkelijkheid niet bestaat, doch slechts een fictieve denkabstractie is. Zijn gehele 

tijdsbeschouwing is door deze valse premisse bepaald. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

Gods na de voleinding van het scheppingswerk tot grondslag maakt van het gebod op de 

zevende zonnedag te rusten van de arbeid. Het was dus Gods uitdrukkelijke bedoeling, dat 

zijn volk bij de zes scheppingsdagen zich zijn eigen zes werkdagen voor ogen zou houden en 

in het geloof deze werkdagen zou zien omstraald door het eeuwigheidslicht van Gods eigen 

scheppingswerkzaamheid. De scheppingsdagen mogen dus niet “zuiver symbolisch” en 

“zuiver-geestelijk” worden opgevat. In dit geval zouden zij hun eigenlijke zin verliezen. Het 

scheppingsverhaal spreekt concreet van zes werkdagen en de sabbatsdag in aanpassing aan de 

menselijke tijdrekening. Maar het stelt deze dagen in de geloofstijd en heft ze daardoor 

tegelijk boven de tijd uit in het licht van de eeuwigheid: Ook na de schepping van zon, maan 

en sterren, “om scheiding te maken tussen de dag en de nacht”, hebben zij wel “avond en 

morgen”, maar geen “nacht”. Gods eeuwigheidslicht gaat nimmer onder.51 In dit alles is geen 

spoor van natuurwetenschappelijke theorie aan het woord.  

Gods scheppingsorde werkt zich uit in het tijdelijk wordingsproces, dat door haar eerst 

mogelijk wordt. Maar de Schrift geeft ons geen mythologische “kosmogonie” over dit 

wordingsproces, maar openbaring van goddelijke scheppingsdaden, die niet - gelijk het 

wordingsproces van de schepselen - een werkelijke tijdsduur hebben. Voor God zijn duizend 

jaren als een dag, [mP092] d.w.z. Gods scheppingsdaden zijn als zodanig niet aan tijd 

onderworpen, al werken zij zich door het schepsel uit in de tijd.  

Het was dus een grote misvatting, dat men de zes scheppingsdagen ging meten naar de 

objectieve tijdmaat, welke aan de dubbele beweging van de aarde om haar as en de zon is 

georiënteerd, zonder zich rekenschap te geven van het feit dat hier sprake is van “werkdagen 

in de geloofstijd”. De bedoelde tijdmaat van de menselijke tijdrekening berust op zinnelijke 

objectivering van de subjectieve concrete tijdsduur van de asbeweging van de aarde. Deze 

concrete tijdsduur is een tijd van bepaalde individualiteitsstructuur, die typisch fysisch is 

gekwalificeerd. Het is een typisch-fysische bewegingstijd, die als zodanig nòch de subjectieve 

levenswording, nòch de subjectief psychische en na-psychisch gekwalificeerde 

wordingsprocessen kan omvatten. Want voor ieder “rijk” van tijdelijke schepselen neemt de 

kosmische tijd een eigen individualiteitsstructuur aan, gelijk hij in ieder aspect van de 

werkelijkheid zich in eigen modaliteit en eigen wetmatigheid vertoont. Slechts fysisch-

chemisch gekwalificeerde processen kunnen als zodanig in een fysisch gekwalificeerde 

bewegingstijd verlopen. Maar reeds met een organisch levensproces kan dit niet het geval 

zijn, omdat de organische levensontwikkeling als zodanig geen beweging in oorspronkelijke 

fysische zin is.52 [mP093]  

In waarheid meten wij met onze objectieve tijdmaat, die niets anders is dan een 

genummerde, zinnelijk waarneembare bewegingsduur, niet anders dan objectief zinnelijk 

waarneembare bewegingen. Daarbij zien wij bovendien af van de innerlijke individuele aard 

van de bewegingsduur die wij willen “meten”. De “meting” is altijd kwantitatief, slechts op 

getal- en ruimtelijke orde betrokken.  

Vandaar het volstrekt uitwendig karakter van alle tijdmeting ten aanzien van een 

concrete tijdsduur, met name van die, welke zich in een niet-fysisch gekwalificeerde 

individualiteitsstructuur voordoet, zoals een subjectieve levensduur, een subjectieve 

gevoelsduur enz. Hier meten wij in waarheid niet de levensduur of gevoelsduur zelf, maar 

 
51  Men mag overigens wel eens bedenken, dat onze voorstelling van “dag” en “nacht” mede bepaald zijn 

door onze positie op de aarde. Aan de poolcirkel hebben zij een geheel andere “duur” dan die, waarmee wij in 

het dagelijks leven rekenen.  
52  Vgl. de zeer instructieve opmerkingen van B. Bavink, Ergebnisse und Probleme der 

Naturwissenschaften (5e Aufl. 1933) S.343 ff., die echter m.i. te ver gaat in zijn bewering, dat het individuele 

levensproces geen bepaald begin- en eindpunt in de tijd zou hebben. De vraag, wanneer een levend individu 

geboren is, is niet een onoplosbare “Doktorsfrage”, gelijk hij meent; hij is slechts alleen te beantwoorden in de 

biotische tijdsorde. Wanneer het individu zelfstandig, d.i. los van het moederlichaam gaat “leven”. Overigens 

kan worden toegegeven dat de fasen van de levensduur zich niet streng in onze tijdmaat laten fixeren. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

slechts de zinnelijke objectivering van de tijdsduur van de fysische bewegingen, waarin de 

typische levens- of gevoelsduur zich objectief zinnelijk uitdrukt. En ook hierbij zien wij nog 

af van de individualiteit van de bewegingen. 

Een experimenteel-bruikbare tijdmaat moet objectief zinnelijk (objectief-psychisch) 

waarneembaar zijn en bevat noodzakelijk een objectief-zinnelijk bewegingsbeeld in een van 

een genummerde afstandsverdeling voorzien ruimtebeeld.  

Deze modale zinnelijke objectfunctie van de tijdmaat wordt geconcretiseerd door de 

individualiteitsstructuur van de laatste.  

Wat wil dit zeggen? In het dagelijks leven meten wij als moderne westerlingen de 

“tijd” (lees: de zinnelijk geobjectiveerde bewegingsduur) met behulp van een uurwerk, terwijl 

wij de indeling in dagen en jaren ontlenen aan de tijdsduur van de omwenteling van de aarde 

om haar as en om de zon. Met deze tijdmaat construeren wij onze tijdrekening, waarbij niet de 

tijdmaat zelf, maar alleen de vrije mathematische operatie ermede een exact, en tegelijk 

abstract mathematisch karakter draagt. [mP094]  

Wij volgen daarbij eenvoudig de tijdsorde in de modale zin van het getal, waaraan de 

indeling van de bewegingsbeelden binnen het ruimtebeeld van de wijzerplaat wordt 

toegeordend. Zo ontstaat onze moderne klokkentijd. De verschillende uurwerken worden als 

particuliere tijdmaat daarbij geregeld naar de universelere tijdmaat van de chronometer, deze 

laatste zelf naar de meest universele tijdmaat: de zgn. sterrendag, die op astronomische 

waarnemingen berust. Het is duidelijk, dat deze zgn. klokkentijd door de mens zelf historisch 

is gevormd ter wille van de behoeften van de menselijke samenleving. Wij gebruiken hem 

praktisch als een universeel objectief ordeningsschema, waaraan wij alle gebeuren en 

handelen in verleden, heden en toekomst naar hun gelijktijdigheid, dan wel mate van 

opeenvolging oriënteren. Daarbij kunnen wij echter de zgn. kalendertijd niet missen, waarin 

de tijdrekening relatieve oriënteringspunten krijgt in de historische tijdsorde (bv. de stichting 

van Rome, resp. de geboorte van Christus). De kalenderregeling was in de Griekse en 

Romeinse oudheid een aangelegenheid van uitgesproken sacraal karakter en was in de 

middeleeuwen een kerkelijke taak. Deze kunstmatige objectieve tijdmaat is onze historisch 

gefundeerde objectieve “samenlevingstijd”, die normatief is gekwalificeerd door de eisen van 

het menselijk omgangsleven. En toch, ook met deze tijdmaat kunnen wij in werkelijkheid 

slechts fysische bewegingsduur in zinnelijke objectivering meten. De volle kosmische tijd laat 

zich met geen objectieve maat meten en de vereenzelviging van deze tijd met een “maat van 

de beweging” is de grootste fout, die men in de tijdsfilosofie gemaakt heeft. Niet de tijd is de 

maat van de beweging, of de “genummerde beweging”, zoals de thomistische scholastiek op 

het voetspoor van Aristoteles leerde. Want iedere tijdmaat heeft de tijd tot voorwaarde en is in 

de tijd besloten. [mP095]  

Een objectieve tijdmaat heeft als zodanig (d.w.z. in zijn objectiviteit) bovendien alleen 

bestaan in de subject-objectrelatie tot mogelijke subjectieve meting door de mens. De ook in 

de neothomistische scholastiek vastgehouden stelling, dat de tijd als “nummering van de 

beweging”, dit is als “objectieve tijdmaat” een absoluut karakter zou dragen en in die zin 

principieel onafhankelijk zou zijn van mogelijke subjectieve meting,53 is slechts een 

uitvloeisel van een metafysica, die de structuur van de subject-objectrelatie miskent en aan het 

“object” een “bestaan op zich zelf” toedicht.  

Zo is dus iedere tijdmaat relatief in de subject-objectrelatie van de tijd en de tijd zelf is 

relatief tot de eeuwigheid. En daarom is ook het tijdelijk wordingsproces van de schepselen 

eenzijdig afhankelijk van de boventijdelijke scheppingswerkzaamheid Gods. [mP096]  

De geologie, die de fysische wordingsduur van de aarde naar haar verschillende de 

sporen van leven bevattende lagen wil berekenen, gebruikt een fysicale tijdmaat, maar ze kan 

 
53  Vgl. hierover mijn verhandeling Het Tijdsprobleem in de Wijsb. der Wetsidee Phil. Ref. 5e Jrg. (1940) 

blz. 229 vlg. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

daarbij niet afzien van de individualiteitsstructuur van dit wordingsproces. Daarom voert zij, 

een periodisering in, die zij in wezen aan de paleontologie, d.i. de wetenschap van de wording 

van de levende organismen in de “voortijd”, ontleent. Zij onderscheidt zo drie grote perioden 

in de ontwikkeling van de aarde: de zgn. paleozoïsche, de mesozoïsche en de cenozoïsche. 

Deze grote perioden deelt ze weer in elf zgn. formaties in, die zij met alle afzonderlijke 

onderdelen uit de specifieke versteningen (de zgn. “Leitfossilen”) herkent. De duur van ieder 

van deze perioden en formaties wordt met behulp van de objectieve fysicale tijdmaat (de 

mathematisch ingedeelde zinnelijk geobjectiveerde duur van de aardbeweging) berekend. De 

methoden van deze berekening zijn inderdaad exact en leveren in onderlinge confrontatie 

elkaar benaderende resultaten. Zij convergeren alle in een berekende wordingsduur van 1 tot 2 

miljarden jaren. Men dient bij de beschouwing van deze astronomische cijfers weer te 

bedenken, dat deze gehele berekening op een tijdmaat van relatief en abstract karakter is 

gebaseerd en dat de wetenschap dus haar grenzen te buiten gaat, wanneer zij de resultaten van 

haar berekeningen een absoluut karakter toekent.  

Wanneer nu de theologie bij haar interpretatie van de scheppingsdagen zich aan 

hetzelfde natuurwetenschappelijk tijdsbegrip oriënteert en dus - in strijd met de Schrifttekst 

zelf - feitelijk de schepping als een tijdelijk fysisch-biotisch wordingsproces van de duur van 

zes zonnedagen uitlegt, dan is daarmee uiteraard het conflict tussen theologie en 

natuurwetenschap gegeven. [mP097]  

De theologie kan dan, wil zij de natuurwetenschappelijke vastgestelde feiten in zake 

de duur van dit wordingsproces niet eenvoudig negeren, weer de weg van de accommodatie 

bewandelen, door de scheppingsdagen als “geologische tijdperken” te interpreteren.54 Maar 

deze interpretatie was niet veel beter dan knutselwerk en deed de Schrifttekst geweld aan.  

De Schrift spreekt uitdrukkelijk van dagen met avond en morgen en betrekt in de 

decaloog deze dagen op de menselijke werkdagen. En juist deze betrekking van Gods 

scheppingsdagen op de menselijke tijdmaat, toont aan, dat hier inderdaad de menselijke 

werktijd religieus op de boventijdelijke orde van Gods scheppingswerk wordt geconcentreerd. 

Want God rustte “ten zevende dage”, d.i. de “eeuwige sabbat Gods” en uiteraard niet, gelijk 

reeds Augustinus opmerkte, 55 de zevende zonnedag, die op de menselijke werkdagen volgt. 

Wanneer dan de zevende dag, die op de zes scheppingsdagen in de tijdsorde van het geloof 

volgt, niet in fysisch-tijdelijke zin mag worden verstaan, hoe wil men dan zonder de uiterste 

willekeur in de schriftuitlegging te begaan, de zes eerste dagen als “zonnedagen” of als 

“geologische tijdperken” interpreteren?  

Een principieel conflict tussen de goddelijke Woordopenbaring in zake de schepping 

en de moderne natuurwetenschap doet zich eerst voor, wanneer de laatste, [mP098] met 

negering van de scheppingsdaden Gods, in het natuurwetenschappelijk gevat wordingsproces 

zelf, de vaste grond van de tijdelijke werkelijkheid zoekt. Het “evolutionisme” is in die zin 

een echte antischriftuurlijke “natuurfilosofie”, geworteld in het afgodisch uitgangspunt van 

het humanistisch wetenschapsideaal.  

Maar de theologie dient zich in haar positiekeuze tegenover dit wetenschapsideaal wel 

af te vragen, of zij zelf aan het goddelijk scheppingswerk in zijn Schriftuurlijke zin recht kan 

laten wedervaren, wanneer zij de principiële grens tussen schepping en fysische wording 

uitwist en vergeet, dat het geloof zijn eigengeaarde tijdsorde heeft, die met het fysicale begrip 

van de bewegingstijd eenvoudig niet te benaderen valt.  

In het slothoofdstuk over “De verhouding van theologie en wijsbegeerte” kom ik in 

breder verband op dit gehele probleemcomplex, dat met de bijzondere aard van het 

geloofsaspect samenhangt, vanzelf terug.  

 
54  Deze vinding was overigens niet van theologische oorsprong. Zij werd door de Schotse geoloog Hugh 

Miller in 1852 geïntroduceerd. Vgl. Artur Neuberg Urentwicklung des Menschen (1928) S.354. 
55  De Civitate Dei, XI cap. VIII. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

In de Griekse wijsbegeerte was de opvatting van de tijd geheel beheerst door het 

vorm-materiethema. Het materieprincipe is het principe van de in zichzelf chaotische 

wording, die slechts door het vormprincipe begrensd wordt, en de tijd is onverbrekelijk aan 

dit materieprincipe verbonden als kwantitatieve maat van de verandering of beweging.  

In de moderne humanistische wijsbegeerte was de tijdbeschouwing geheel beheerst 

door het grondthema van natuur en vrijheid, wetenschaps- en persoonlijkheidsideaal. Hier 

wordt de tijd beurtelings met de objectieve maat van de fysische beweging, dan wel met de 

subjectief-psychische gevoelsduur of de historische ontwikkeling vereenzelvigd. [mP099]  

In een intrinsiek christelijke, Schriftuurlijke tijdsfilosofie dient de invloed van deze 

onschriftuurlijke grondthema’s bij de wortel te worden geëlimineerd en vanuit de 

Schriftuurlijke scheppingsgedachte de universele kosmische tijd in zijn vele aspecten en 

individualiteitsstructuren, en bovenal in zijn centrale religieuze afhankelijkheid van de 

eeuwigheid in Gods Scheppingswijsheid te worden gevat.  

Dat de goddelijke scheppingsdaden niet in de tijd zijn, wil uiteraard allerminst zeggen, 

dat het geschapene van eeuwigheid zou zijn. Het tijdelijk schepsel is integendeel van den 

beginne door God in de tijd gesteld.  

Augustinus, die overigens zelf zo goed inzag, dat de kosmos niet in de tijd is 

geschapen, verwarde een ogenblik de scheppingsdaad met haar creatuurlijk resultaat, toen hij 

uit de eindigheid en tijdelijke begrensdheid van de kosmos besloot tot het tijdelijk karakter 

van Gods scheppingsdagen.56 Men mag daarbij niet vergeten, dat de grote kerkvader bij zijn 

opvatting van de schepping als een creatie uit niets, zich niet geheel wist los te maken van de 

neoplatonische opvatting van dit “niets” als het “zuivere materieprincipe”, als “beroving van 

vorm” en dus van waarachtig zijn (de materie als niet-zijn).  

Overigens wist ook Augustinus, dat de schepping niet mag worden opgevat als een 

uitsluiting van tijdelijke ontwikkeling. In aansluiting aan de neoplatonische en stoïcijnse 

opvatting leerde hij, dat de kiemvormen van de dingen in de “oermaterie” waren gelegd en 

hieruit tot ontwikkeling moesten komen. Maar ook hier werd weer de schepping met het 

Griekse materieprincipe verbonden.  

Thomas v. Aquino heeft met zijn diep inzicht althans op het punt van de tijd scherper 

dan Augustinus het principieel verschil tussen schepping en tijdelijke wording gepeild; maar 

hij kon binnen het Aristotelisch gedachtekader met zijn vorm-materiethema nu niet anders 

doen dan de activiteit in eigenlijke zin uit de goddelijke scheppingsdaden te elimineren en de 

schepping onder de aristotelische categorie van de tijdloze relatie te brengen. Vandaar dat hij 

uit wijsgerig oogpunt bezien geen enkel bezwaar zag tegen de aristotelische stelling van de 

“eeuwigheid van de wereld” in de zin van het ontbreken van een [mP100] aanvang en einde 

van zijn tijdelijk bestaan en de “eindigheid” van de wereld een “bovennatuurlijke” 

openbaringswaarheid noemde. Wijsgerig liet zich volgens hem de schepping zeer goed 

“denken” ook zonder tijdelijke aanvang van de kosmos, omdat toch altijd deze kosmos in een 

causale scheppingsrelatie tot de transcendente God zou blijven. Zo kon Sertillanges, de 

bekende Thomasverklaarder, Thomas’ standpunt aldus samenvatten: “Men moet zich de 

wereld in oorzakelijke betrekking tot God zo denken, dat deze betrekking nòch enige duur, 

nòch enige maat heeft, daar integendeel iedere duur en iedere maat van het relatieve (d.i. het 

geschapene) besloten is in het geschapene, dat men op deze wijze met God in transcendente 

betrekking stelt. Deze betrekking is, daar zij God zelf tot eerste betrekkingspunt heeft, even zo 

onbegrijpelijk als God zelf.... Haar schijnbare klaarheid komt slechts van onze antropomorfe 

begrippen”.57 Hier wordt echter de schepping in het kader van de aristotelische 

oorzakelijkheidsbetrekking gevat, d.i. principieel gedenatureerd. De “eerste onbewogen 

Oorzaak” van de aristotelische vorm-materiewereld “werkt” niet, maar “trekt” slechts door 

 
56  De civitate Dei XI, cap. VI in fine. 
57  Der heilige Thomas van Aquin, (Duitse vertaling van Robert Grosche) S.382/3. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

zijn “vormvolmaaktheid” de “materie” “aan”. Maar de schepping, zoals die ons in de Heilige 

Schrift is geopenbaard, is ten volle goddelijke activiteit; zij is onverenigbaar met de 

aristotelische opvatting van de “eeuwigheid” van de wereld, want zij sluit in zich het “in den 

beginne”, het absolute begin van de tijd en juist deze “absolute aanvang” wordt door het 

aristotelisch materieprincipe in zijn eigenmachtigheid tegenover het goddelijk vormprincipe 

principieel uitgesloten. [mP101]  

De openbaring van Gods scheppingsdaden sluit echter geen authentieke mededeling in 

over een naar fysicale maat gemeten duur van het tijdelijk wordingsproces van de schepselen, 

dat eerst door de schepping zijn aanvang kon nemen, en evenmin over de feitelijke gang van 

dit proces overeenkomstig Zijn Scheppingsordinantiën. Het is de taak van de wetenschap 

hierover licht te verschaffen, maar als die wetenschap meent haar onderzoek “autonoom”, 

buiten de goddelijke Woordopenbaring om, te kunnen verrichten, dan stelt zij zich krachtens 

de principiële religieuze bepaaldheid van het theoretisch denken, welke wij vroeger aan het 

licht brachten, inderdaad onder leiding van een onschriftuurlijk grondthema en vervalt ook 

wetenschappelijk noodzakelijk in de meest fundamentele dwalingen.  

De vraag “wat is de mens en welke is zijn oorsprong en bestemming?” is nimmer 

autonoom door de wetenschap te beantwoorden.  

Slechts de goddelijke Woordopenbaring kan ons hieromtrent de absolute Waarheid 

ontdekken.  

De vraag echter, hoe de goddelijke scheppingsdaad, welke de mens eerst in het aanzijn 

riep, zich in het tijdelijk wordingsproces van de lichamelijke ontwikkeling heeft uitgewerkt, is 

aan de christelijke wetenschap ten onderzoek opgegeven en deze wetenschap mag principieel 

geen enkele wetenschappelijk vaststaande ontdekking verwaarlozen, wil zij aan de waarheid 

in haar absolute religieuze zin niet ontrouw worden. Want de Woordopenbaring Gods kan niet 

in tegenspraak zijn met Zijn openbaring in de gehele “natuur van het geschapene”, in alle 

werken van Zijn handen. Wanneer een bepaalde interpretatie van het Scheppingsverhaal, die 

de principiële grens tussen Schepping en tijdelijke wording, en daarmee tussen Schepper en 

schepsel uitwist, tot zulke tegenspraak leidt, dan is dit het beste bewijs, dat deze opvatting 

principieel onjuist moet zijn. [mP102]  

Men versta onze uitspraak op dit punt niet verkeerd, als zouden wij hier aan de “bij het 

licht van de natuurlijke rede” werkende wetenschap toch weer een eigenmachtige autoriteit 

tegenover de goddelijke Woordopenbaring toekennen. Die misvatting zou slechts kunnen 

ontstaan binnen het kader van het romanistisch grondthema van “natuur en genade”. Wij 

daarentegen hebben van meet af de zgn. autonomie van de natuurlijke rede afgewezen. Een 

inderdaad christelijke wetenschap kan het tijdelijk wordingsproces van de mens slechts bij het 

licht van de goddelijke Woordopenbaring onderzoeken. Deze laatste is voor haar steeds 

primair, omdat alleen zij de christelijke grondslagen aan de wetenschappelijke werkzaamheid 

vermag te geven. De openbaring Gods “in de natuur” kan dan ook slechts bij het licht van die 

“Woordopenbaring” juist worden verstaan. Maar juist wegens deze verhouding van de beide 

wijzen van goddelijke Openbaring kan een onderlinge tegenspraak op geen enkel punt worden 

aanvaard. De Heilige Schrift werpt geen wetenschappelijk onderzoeker de oplossing van 

intrinsiek wetenschappelijke vraagstukken in de schoot. Zij roept het wetenschappelijk 

onderzoek nergens een “halt” toe, zolang dit onderzoek zich inderdaad binnen de immanente 

grenzen van de wetenschap beweegt, doch stimuleert integendeel dit onderzoek tot de uiterste 

grenzen van het menselijk kunnen voort te zetten, omdat zij ook de wetenschap heeft gesteld 

in het eeuwigheidslicht van de goddelijke roeping.  

Het angstig negeren van wetenschappelijk vastgestelde feiten uit vrees de Schrift op 

bepaalde punten te zullen loslaten, kan dus nimmer uit een Schriftuurlijke geloofshouding, 

doch slechts uit een valse opvatting van de Heilige Schrift voortspruiten. [mP103]  



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

Men verwarre hierbij echter niet de feitelijke ontdekkingen van geologie en 

paleontologie met de wetenschappelijke theorieën, welke deze ontdekkingen onder bepaalde 

aspecten in een systematisch begrijpelijke samenhang pogen te brengen.  

Het is bv. een eenvoudig niet weg te redeneren feit, dat fossiele menselijke skeletdelen 

in de midden- of althans de oudste van de laat-diluviale (quartaire of pleistocene) lagen van de 

aardbodem in vrij groot aantal gevonden zijn tezamen met de fossiele resten van de typische 

fauna van deze periode en dat wij hier te doen hebben met een uitgestorven mensenras, het 

zgn. neanderdalras, dat door bepaalde morfologische kenmerken (negatieve kin,”vliedend”, 

d.w.z. achterwaarts gericht voorhoofd, uitstekende beenwal boven de oogkuil) tot allerlei 

evolutionistische beschouwingen heeft aanleiding gegeven. De fossiele vondsten van 

vermeende menselijke oorsprong uit het aan het diluvium voorafgegane zgn. tertiair, de 

periode van de hoofdontwikkeling van alle zoogdieren, zijn alle dubieus, de zgn. “tertiaire 

mens” blijft voorshands nog niet meer dan hypothetisch, maar de diluviale mens van de 

midden- of van het begin van de laat-ijstijd is geen hypothese, maar zijn bestaan is 

wetenschappelijk vastgesteld, evenals dat van de latere diluviale rassen (het zgn. Aurignac- en 

Cro-Magnonras) uit het einde van de ijstijd.  

Even zeker is, dat men reeds in de neanderdaler niet met een soort overgangsvorm 

tussen mens en antropoïde aap, gelijk de zgn. Pithecanthrophus erectus, maar met een 

wezenlijk mens te doen heeft, begaafd met cultuur (geslagen stenen werktuigen, de zgn. 

vuistkeilen), schoonheidszin (schone bladvorm van de zgn. Aucheulienbijlen) en gevoelens 

van piëteit voor de doden (dodenbegraving), die hunnerzijds weer op geloofsvoorstellingen in 

zake het voortbestaan na de dood wijzen. Men komt hier ook met de zuiver geologische 

tijdrekening niet uit, maar moet de historische cultuurtijd te baat nemen, om de ontwikkeling 

[mP104] van de werktuigen objectief te periodiseren (Paleolithicum of oude steentijd zelf 

weer geperiodiseerd naar het zgn. pre-Chelléen, Chelléen, Acheuléen en Mousteréen, jong-

Paleolithicum, Mesolithicum, Neolithicum enz.).  

Het gaat ook niet aan, de hoge ouderdom van dit ras (op zijn minst tussen 50 en 

100.000 jaren) vastgesteld, in verband met de ouderdom van de diluviale lagen, waarin de 

fossielen gevonden zijn, te betwisten. De geologie beschikt inderdaad over exacte methoden 

tot benadering van de ouderdom van de aardlagen. Hier staat men dus voor feiten.  

Onmiddellijk wierp zich echter de theorie op deze ontdekkingen en omweefde ze met 

haar hypothesen en constructies. Deze primitieve mens zou nog geen gearticuleerde spraak 

hebben bezeten, wegens het ontbreken van de vooruitstekende kin. Hij zou nog geen 

volkomen opgerichte gang hebben gehad, maar zich met gebogen knieën en voorover 

gebogen romp en schedel hebben voortbewogen. Hier komt men op het terrein van de 

hypothese, waar de wetenschappelijke wereld zelf innerlijk verdeeld is. Want beide 

hypothesen zijn weer van andere zijde scherp bestreden, de tweede met name door 

onderzoekers van de rang van Klaatsch,58 Dawkins, Boule en Mollison. [mP105] 

Intussen stelt reeds het enkele feit van de ontdekking van wezenlijke overgangsvormen 

tussen mens en dier, d.w.z. van fossiele resten van wezens, die morfologisch half dierlijke, 

half menselijke kenmerken vertonen, zonder dat zij ondubbelzinnig tot het eigenlijk menselijk 

vormtype kunnen worden gerekend, de christelijke wetenschap voor een niet weg te redeneren 

probleem ten aanzien van het tijdelijk wordingsproces van de mens.  

Men denke hierbij aan de verschillende, in de jongste tijd steeds talrijker geworden, 

fossiele vondsten als die van de zgn. Pithecanthropus erectus (in 1891 in de nabijheid van het 

dorp Trinil op Java door Dubois ontdekt), de vondsten van de zgn. Sinanthropus pekinensis 

 
58  Klaatsch deed de uitspraak: “Unter den vielen unsinnigen Behauptungen, welche bei den 

Besprechungen des Moustierfundes (d.i. het in 1908 door Otto Hauser in Le Moustier ontdekte 

Neanderdalskelet) in deutschen Blättern sich breit machten, spielte die Angabe eine wichtige Rolle, die 

Neandertaler Menschen hätten den aufrechten Gang nicht besessen” (Neuberg a.w. S.245). 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

(tussen 1922 en 1930 in de nabijheid van Peking door Black ontdekt), de vondst van de 

beroemde Heidelbergse onderkaak (gevonden door Otto Schoetensack in 1907 in een 

zandgroeve bij Mauer), om van andere vondsten te zwijgen. Al deze vondsten zijn van 

aanmerkelijk oudere oorsprong dan die van de neanderdaler mens (Pithecantrophus erectus en 

Sinanthropus pekinensis behoren tot de oudste periode van de ijstijd, het vroegste diluvium). 

[mP106]  

Bijzonder merkwaardig was voorts, dat bij de voortgezette opgravingen in de Peking 

vindplaats ontwijfelbare documenten van primitieve cultuur (beenderwerktuigen en vuur) 

werden vastgesteld. Dit maakt het probleem nog ingewikkelder, omdat de zgn. 

cephalisatiecoëfficiënt (d.i. de verhouding tussen hersen- en lichaamsgewicht) zowel bij de 

Pithecanthrophus erectus als bij de overigens meer hominide kenmerken vertonende 

Sinanthropus slechts ½ (bij de Sinanthropus iets meer) van de menselijke (ook bij de 

neanderdaler vastgestelde) cephalisatiecoëfficiënt bedraagt, terwijl deze coëfficiënt bij de 

mensapen daarentegen slechts ¼ is. In elk geval hebben wij dus bij de Sinanthropus niet meer 

met een dierlijk wezen te doen. [mP107] 

De schedelvorm van Pithecanthropus en Sinanthropus is van het primitieve 

neanderdaltype, maar het hersengewicht is slechts de helft (resp. iets meer) van dat van het 

neanderdalras. De jongste mij bekende vondst van dr. V. Koenigswald op Java59 was een 

bovenkaakfragment (jan. 1939) van Pithecanthropus, dat nog de uitstekende hoektand en een 

opvallende open ruimte tussen hoektand en tweede snijtand vertoont, iets wat bij de 

orthognathe mens niet voorkomt, doch kenmerkend is voor het gebit van de antropoïden 

(mensapen).  

De vraag: gibbon of mens? hield geruime tijd de geleerde wereld bezig. Maar men 

spreekt thans vrij algemeen van pre-hominiden, omdat men de cephalisatiequotiënt van 

doorslaande betekenis acht en aan een volwassen hersengewicht van ± 900 cm3 nog geen 

menselijk type kan toekennen, ook al wordt door sommige onderzoekers aangenomen, dat er 

menselijke schedelinhouden van 833 cm3 bekend zouden zijn.60 Men mag immers niet 

pathologische gevallen van volwassen menselijk hersenvolume tot maatstaf kiezen. [mP108] 

Bij deze paleontologische ontdekkingen voegen zich die van de vergelijkende 

anatomie en van de embryologie, welke, evenals trouwens de fossiele vondsten, van algemene 

informatorische draagwijdte zijn voor het wordingsproces van alle levende organismen. Zo 

heeft de vergelijkende anatomie zowel de specialisering als de rudimentering van 

verschillende organen vanuit een bepaald nog ongedifferentieerd grondtype in het licht 

gesteld. De sterkste indruk maakt wel het verschijnsel van de rudimentering, waar zich de 

reductie (d.w.z. het buiten functie treden) van de desbetreffende organen zich gedurende de 

embryonale ontwikkeling nog heden om zo te zeggen voor onze ogen voltrekt. Zo treden ook 

bij het menselijk embryo, gelijk bij alle hogere gewervelde dieren, in de ontwikkeling van het 

stelsel van de bloedsomloop aanvankelijk de kieuwbogen van de visembryo op en behoudt de 

mens ook in het volwassen stadium in de stuit het rudiment van de staartaanleg. Zo vertonen 

bv. kalveren in embryonale staat in de bovenkaak normale tandaanleg, die nochtans reeds 

vóór de geboorte weer verdwijnt. Zo vertonen de embryo’s van onze adders rudimenten van 

achterpoten, welke bij deze eveneens tenslotte weer geheel verdwijnen, terwijl de volwassen 

reuzenslangen nog rudimenten behouden hebben enz. enz. 

Tenslotte heeft men ook te rekenen met de uitkomsten van de moderne serologie, of 

het bloedserumonderzoek. Het bloed van een dier reageert chemisch op dat van een 

stamverwant individu. Deze bloedreacties (“biologische” of “eiwitreacties”) maken zich 

kenbaar in een neerslag, die zich [mP109] in het bloed vormt, wanneer het met stamverwant 

bloed vermengd wordt, terwijl bij ontbreken van deze verwantschap de reactie uitblijft en de 

 
59  Beschreven in Nature van 2 dec. 1939 nr. 3657. Vgl. hierover Kalma a.w. II p.298 vlg. 
60  Vgl. Kalma t.a.p. p.296. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

laatste zwakker wordt, naarmate de verwantschap een meer verwijderde is. De methode, 

volgens welke men deze bloedreacties vaststelt, komt in het kort hierop neer: men ontneemt 

aan een dier A bloedserum, d.i. de heldere vloeistof, die zich vormt, wanneer men bloed laat 

staan en de zgn. “bloedkoek” zich heeft afgezet. Men spuit dit serum aan een ander dier B in, 

wiens serum daardoor veranderd wordt. Mengt men nu het serum van dit dier B met 

bloedserum van dier A, dan ontstaat een neerslag, wanneer beide zoölogisch verwant zijn, 

anders niet.  

Volgens deze methode ging men nu ook de onderlinge betrekking van mensenbloed en 

bloed van mensapen onderzoeken en vond in het algemeen dezelfde reactie van de bloedsera 

van proefdier en mens na inspuiting van een dier met mensenbloed als na die met bloed van 

deze antropoïden. Een rechtstreeks bewijs voor bloedverwantschap tussen mens en mensaap 

was hiermee natuurlijk niet geleverd; alleen een chemisch soortgelijke samenstelling was 

aangetoond. Toch zijn ook de resultaten van deze onderzoekingen niet te verwaarlozen. Uit al 

deze ontdekkingen van paleontologie, vergelijkende anatomie en embryologie, en van de 

serologie, die hier uiteraard slechts even konden worden aangeduid, maar die, wanneer men 

ze inderdaad ernstig in volle omvang bestudeert, een indrukwekkend materiaal vormen, dringt 

zich aan de christelijke antropologie onontwijkbaar het probleem van de evolutie op. [mP110] 

Men verwarre vooral het probleem van de evolutie in de antropologie niet met de 

“oplossing”, welke de aan Darwins leer in zake de strijd om het bestaan en de natuurlijk 

teeltkeus georiënteerde evolutionistische theorie aan dit uitermate belangrijk vraagstuk 

gegeven heeft. Toen Kuyper zijn indrukwekkende rectorale oratie Evolutie uitsprak, voerde 

dit evolutionisme hoogtij en had dit laatste zich op Haeckels voetspoor tot een monistisch-

mechanistisch wijsgerig stelsel ontwikkeld, dat het zgn. evolutiedogma tegenover het 

Schriftuurlijk scheppingsgeloof stelde als een onverzoenlijk entweder-oder.  

Het meende een sluitende mechanistische verklaring te kunnen geven van het 

“ontstaan van de soorten” en construeerde zijn “stambomen”, waarbij de levensontwikkeling 

van de gehele organismenwereld in een continue genetische reeks werd gerangschikt vanaf de 

zgn. “protisten” of eencellige wezens tot en met de “hominiden”.61  

Zijn evolutiebeginsel was georiënteerd aan de zgn. biogenetische grondwet, die, het 

eerst door F. Müller geformuleerd, door Haeckel in die pregnante vorm werd gebracht, waarin 

zij aanvankelijk als sleutelformule voor de oplossing van het ontwikkelingsvraagstuk werd 

aanvaard.  

Die formule luidde als volgt: “De ontwikkelingsgang van de organismen vervalt in 

twee nauw verwante en eng verbonden takken: de ontogenie of ontwikkelingsgeschiedenis 

van de organische individuen en de fylogenie of ontwikkelingsgeschiedenis van de organische 

stammen. De ontogenie is de korte en snelle recapitulatie van de fylogenie, bepaald door de 

fysiologische functies van de overerving (voortplanting) en van de aanpassing. Het organische 

individu herhaalt gedurende het korte en snelle [mP111] verloop van zijn individuele 

ontwikkeling de belangrijkste van die vormveranderingen, welke zijn voorouders gedurende 

het langzame en langdurige verloop van hun paleontologische ontwikkeling naar de wetten 

van de vererving en aanpassing doorlopen hebben”. De ontogenese dus een verkorte herhaling 

van de fylogenese. De fylogenie is nu volgens Haeckel de mechanische bewerkende oorzaak 

van de ontwikkeling van het individu en de beroemde Weismann sloot zich bij deze opvatting 

aan.62 

Vanuit de biologie maakte dit mechanistisch gevat evolutieprincipe zijn zegetocht 

door geheel het westerse denken. Het veroverde de sociologie, de leer van de menselijke 

samenleving, de etnologie of volkenkunde en de terreinen van de normatieve 

 
61  De mens zou dan onmiddellijk afstammen van de aapmens, de Pithekanthropus, en deze laatste van de 

antropoïde of mensaap. 
62  Zie Kalma II, 187. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

vakwetenschappen. Onder de indruk van die zegetocht schreef dr. Kuyper de aanvangszin van 

zijn Evolutierede: “De negentiende eeuw sterft weg onder de hypnose van het 

evolutiedogma”. 

Sindsdien is er veel veranderd. Het monistisch evolutionisme bevindt zich over de 

gehele linie op de terugtocht. De “biogenetische grondwet” wordt ten hoogste nog slechts 

aanvaard als een ongetwijfeld belangrijke regel, maar met vele uitzonderingen.  

Sommige onderzoekers als O. Hertwig en J.H.F. Kohlbrugge verwerpen haar 

principieel. Anderen (als Sedgwick, Franz en Sewertzoff) keren haar zelfs om in deze zin, dat 

zij aan de recapitulatie geen waarde toekennen, en de fylogenie veeleer door de ontogenese 

bepaald achten.63 

Als een mechanistische natuurwet wordt zij door geen wetenschappelijk onderzoeker 

meer erkend en een onmiddellijke steun voor de afstammingsleer biedt zij in geen geval. 

[mP112] [inlas begin]  

Haar feitelijke onbestrijdbare inhoud wordt door De Beer in zijn studie Embryology 

and Evolution in de volgende bescheiden formule samengevat: “There is a repetition of 

ontogenetic events; that is the germ of truth in the theory of recapitulation. What is not true is 

the assertion that the repeated ontogenetic features represent adult ancestral characters.”64 

Men kan hoogstens zeggen, dat de kieuwbogen, die in een bepaald ontwikkelingsstadium van 

het ademhalingsstelsel bij het menselijk embryo optreden, gelijken op die van het 

vissenembryo, want de gelijkenis gaat inderdaad niet verder. Met de volwassen staat van de 

vis houdt zij op. [einde inlas] De Haeckelse stambomen worden tegenwoordig zelfs door 

overtuigde aanhangers van de descendentietheorie als K. Guenther65 als rijkelijk “fantastisch” 

gekwalificeerd. Niet minder dan een derde gedeelte van de dertig in Haeckels laatste 

fylogenetische conceptie in 1908 opgestelde stammen waren zuiver hypothetisch, zonder dat 

hij enig bewijs voor hun werkelijk bestaan had kunnen leveren.66 [mP113] 

Het erfelijkheidsonderzoek, gelijk zich dat op het voetspoor van Mendel in Johannsens 

theorie van de zgn. “zuivere lijnen”67 en Haeckers zgn. fenogenetica ontwikkelde, leidde 

aanvankelijk tot een aan de evolutionistische theorie met haar leer van de “variabiliteit van de 

soorten” volkomen tegenovergesteld resultaat. Het zgn. “genotype” of de erfelijke aanleg 

bleek tegenover de selectie of teeltkeus, d.i. de causale factor, waarmee Darwin, en de 

functionele aanpassing aan het milieu waarmee Lamarck de variabiliteit van de soorten 

wilden verklaren, constant.  

Slechts de door onze landgenoot Hugo de Vries geïntroduceerde mutatietheorie met 

haar leer van de erfelijke “sprongvariaties” was in staat de grondgedachte van de overgang 

van de soorten te redden, maar met prijsgave van de dogmatisch-mechanistische 

continuïteitsgedachte, die toch de grondslag van de traditionele evolutionistische theorieën 

van Lamarck en Darwin had gevormd.  

Want in de oorzaken van een mutatie, d.w.z. de verandering van een gene of erffactor, 

heeft men nog geen inzicht. En al mag men niet a priori de mogelijkheid uitsluiten, dat aan 

een sprongvariatie een onmerkbare continue reeks van zgn. premutaties in het kiemplasma 

voorafgaat,68 althans in de zichtbare vorm, waarmee de vroegere theorie alleen rekende, 

betekent de mutatie een sprong. En tegenwoordig neigt men in verband met de 

 
63  Vgl. Luntz, Das sogenannte biogenetische Grundgesetz und seine Bedeutung in der modernen Biologie, 

aangeh. bij Kalma, II, 188. 
64  In Evolution (1938), p.58.  
65  Vom Urtier zum Menschen 
66  Neuberg a.w. S.47. 
67  Onder een “zuivere lijn” verstaat de beroemde Deense bioloog “den Inbegriff aller Individuen, welche 

von einem einzelnen absolut selbstbefruchtenden homozygotischen Individuum abstammen”. “Homozygot” wil 

zeggen “raszuiver”, of uit de vereniging van gelijke geslachtscellen voortgekomen (tegenover “heterozygot”).  
68  Zo bv. Plate, Allgemeine Zoologie, II, 771, evenals De Vries zelf. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

mutatieproeven met behulp van röntgenstralen sterk tot de aanvaarding van een 

discontinuïteit, die zich ook het beste aansluit bij de moderne fysica, die in haar zgn. 

quantentheorie evenzeer de vroegere opvatting in zake de continuïteit van de energie-

uitzending prijsgaf. [mP114]  

Maar ook na deze correctie op de vroegere continuïteitsgedachte blijft onder de 

aanhangers van de evolutionistische afstammingsleer omtrent de vraag inzake het hoe en het 

waardoor van het ontstaan van de soorten de grootst mogelijke verdeeldheid en de resultaten 

van de embryologie enerzijds, van de evolutionistische systematiek anderzijds en van de 

paleontologie in de derde plaats weerspreken elkaar ten aanzien van de fylogenetische reeksen 

vaak radicaal.69 

De gehele leer van de fylogenese, die niet op experimenteel onderzoek, maar veeleer 

op een a-prioristisch - theoretische grondslag rustte, is tegenwoordig onweersprekelijk op de 

achtergrond geraakt tegenover het experimentele onderzoek van de ontogenese.  

De zgn. “ontwikkelingsmechanica”, gelijk zij door de school van W. Roux, Hans 

Spemann e.a. wordt beoefend, richt al haar belangstelling op de wijze van ontstaan van het 

individuele organisme uit de kiemcel. 

Het erfelijkheidsonderzoek staat zeer gereserveerd tegenover de evolutionistische 

theorie van de fylogenese, al moet worden erkend, dat ook onder de genetici sommigen, als 

bv. Baur, de darwinistische leer, in haar aanvulling door de mutatietheorie, door het 

erfelijkheidsonderzoek bevestigd vinden. De vermaarde Deense bioloog Johanssen 

verklaarde: “In Wirklichkeit ist das Evolutionsproblem eigentlich eine ganz offene Frage” en 

“die genetischen Übergänge der Entwicklungsgeschichte finden sich nur in der Einbildung der 

naturhistorischen Museumforscher”.70 Voor het ontstaan van de “soorten” heeft volgens hem 

het erfelijkheidsonderzoek niets opgeleverd. De opvatting, dat de “soort” een in beginsel 

constant “van binnen uit bepaald levens- en vormprincipe” (Dacqué) of een “boven-

individueel organisme” (Uexküll) is, wint veld. [mP115] 

Geleerden als de Nederlandse erfelijkheidsonderzoeker Lotsy71 en Radl naderen weer 

openlijk de opvatting, dat de soort in haar door het erfelijkheidsonderzoek verdiepte en 

gepreciseerde zin van genotype constant is, ofschoon Lotsy en zijn school tegelijk de 

mogelijkheid van de vorming van nieuwe genen door soortkruisingen verdedigt.  

De neolamarckiaan O. Hertwig verlegt de gehele evolutie van de fylogenese naar de 

ontogenese. Hij verwerpt uitdrukkelijk de biogenetische grondwet en kent nog slechts een 

“ontogenetische causaliteitswet”, d.i. de afhankelijkheidsverhouding tussen de eitoestand 

enerzijds en het eindresultaat van de ontogenese anderzijds.72 En hij neemt evenzoveel van 

elkaar radicaal verschillende soorten cellen aan als er soorten van planten en dieren zijn, 

m.a.w. de verschillende cellen onderscheiden zich reeds in de soorten zelf. 

Ook de paleontologie heeft nog geen boven twijfel verheven bewijzen voor wezenlijke 

overgangen van soort tot soort opgeleverd. In het bijzonder Joh. Walther heeft zich van deze 

zijde tegen de evolutionistische theorie uitgesproken. De “soorten” waren volgens hem te 

allen tijde constant, “die von Darwin geforderten allmähligen Übergänge fehlen, und man hat 

kein Recht, die Entstehung neuer Arten durch unbegrenzte Variabilität und Summierung 

kleiner unmerklicher Übergänge zu erklären.73 Ten onzent heeft met name J.H.F. Kohlbrugge 

de gehele afstammingsleer aan een scherpe kritiek onderworpen. Zijn conclusie luidt “dat alle 

 
69  Vgl. Bavink a.w. S.430. 
70  aangeh. bij Neuberg a.w. S.146. 
71  Vorlesungen über Deszendenztheorie (1906/8).  
72  Allgemeine Biologie (1923) S.766. 
73  Allgemeine Paläontologie S.111. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

feiten” (ook die van de paleontologie), pleiten tegen de descendentieleer, maar veeleer voor 

directe, zich telkens herhalende scheppingen.74 

De zgn. paradevoorbeelden van de evolutionistische theorie op paleontologisch gebied 

t.w. de tertiaire slakken van Steinheim (Planorbis multiformis) met haar grote, door 

Hilgendorf in 1866 in een bepaalde ontwikkelingsreeks geordende,75 vormverscheidenheid, de 

paludinen (zoetwaterslakken) van de tertiaire lagen in West-Slavonië en vooral de beroemde 

[mP116] paardenreeks van het Amerikaanse museum, die de gehele ontwikkelingsgang van 

het paard vanaf de vijftenige cohippus (ter grootte van onze huiskat) uit de eerste tertiaire 

periode (het zgn. eoceen) tot de diluviale eenhoevige neohippus construeerde, zijn in de latere 

tijd alle aan ernstige kritiek onderworpen.76  

Ja de paleontologie toont ons in menig opzicht het tegendeel van de evolutionistische 

hypothese. Zo bracht zij een gehele reeks van zgn. “persistente vormen”, in het bijzonder van 

zeebewoners, aan het licht, die zich met merkwaardige constantheid door alle geologische 

perioden heen hebben gehandhaafd en dus blijkbaar in het geheel geen fylogenetische 

ontwikkeling hebben doorgemaakt.77 Het nog steeds voortbestaan van eencellige organismen 

als de amoeben en zovele andere is met de evolutionistische theorie moeilijk te verenigen. Op 

de vergadering van de Berlijnse antropologische vereniging in 1919 liet de bekende Berlijnse 

zoöloog Matschie zich in de discussie over de afstamming van de mens in beslist anti-

evolutionistische zin uit en verwierf daarbij de instemming van de antropoloog Hans 

Vischow. Hij verklaarde hier: “Es ist schon viel darüber geschrieben worden, ob Mensch und 

Affe blutsverwandt sind und ob eine Entwicklung des Menschen aus affenähnlichen 

Geschöpfen oder beider aus gemeinsamer Stammform angenommen werden musz. Von 

demjenigen, der längere Zeit in einer groszen Säugetiersammlung vergleichend gearbeitet hat, 

können diese Fragen nur verneinend beantwortet werden. Er findet unter [mP117] den 

Säugetieren keinerlei Übergänge zwischen verschiedenen Arten, er erkennt, dasz jene eine 

gröszere Anzahl blutsverwandter Sippen umfassende engere Gemeinschaft, mag man sie nun 

als Art, Unterart oder Rasse, je nach der besonderen Auffassung bezeichnen, feste, 

unveränderliche Merkmale besitzt. In allen Fällen, wo ein Säugetier Kennzeichen zweier 

Formen in sich vereinigt, wo man bei flüchtiger Betrachtung einen vermeintlichen Übergang 

zu erkennen glaubt, wird sörgfältige Prüfung leicht den Beweis dafür erbringen, dasz man es 

mit einem Mischling zu tun hat.  

Solche Mischlinge kommen nur in Gegenden vor, in denen die Verbreitungsgebiete 

zweier Arten sich berühren; sie bilden aber niemals neue Rassen. Beweise für das Entstehen 

einer Säugetierart aus einer anderen sucht man vergeblich”.78 

Terwijl de darwinistische en lamarckiaanse evolutietheorie de gehele 

ontwikkelingsgang in een continue omhooggaande reeks construeerde, en al het primaire als 

primitief beschouwde, waarin zich slechts het optimistisch geloof van het humanistisch 

wetenschapsideaal in een gestadige vooruitgang van de ontwikkeling weerspiegelde, is men 

tegenwoordig veelmeer opmerkzaam geworden op de verschijnselen van zgn. devolutie en die 

 
74  Critiek der descendentietheorie (1936) blz.111. 
75  Deze reeks werd reeds in 1875 door Sandberger en in 1884 door Quenstedt gekritiseerd. 
76  Vgl. Neuberg a.w. S.141 flg. Wat de beide eerste voorbeelden betreft, zien onderzoekers als H. Klöhn, 

J. Walther, en E. Dacqué in de grote vormvariëteiten slechts fenotypische, door milieu en plaats bepaalde 

aanpassingen. Wat de paardenreeks betreft is reeds herhaaldelijk opgemerkt, dat de verschillende vormen, 

evenals trouwens die van de Planorbis multiformis, nergens in boven elkaar gelegerde geologische lagen zijn 

gevonden, maar uit geheel N. Amerika verzameld en slechts door de evolutiegedachte in een reeks zijn verenigd. 

Voorts past de ontwikkeling van het gebit van de fossiele paarden niet in de opgestelde reeks. Voorts blijft tussen 

epihippus en mesohippus (d.i. de derde en vierde van de reeks) nog een leemte, zo groot, dat O. Abel de laatste 

niet als afstammeling van de eerste, maar voor een uit Azië overgekomen soort houdt. 
77  ib. S.142 flg. 
78  aangeh. bij Neuberg a.w. S.143/4. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

van zgn. retardatie of vertraging in het lichamelijk ontwikkelingsproces. Zo staat het vast, dat 

de tertiaire apen een veel groter vormgelijkenis met de mens vertoonden dan de 

tegenwoordige gibbon, gorilla of orang. Van het standpunt van de mensen gezien, een 

devolutie, maar naar de aard van de apen een evolutie, omdat zij steeds meer geworden zijn, 

wat zij moesten zijn, nl. apen, merkt Neuberg terecht op. Zo heeft men opgemerkt, dat de 

overmatige lichamelijke ontwikkeling van de sauriers uit de krijtperiode (de laatste periode 

van het Mesozoïcum) op een degeneratie wijst, die ze voorbestemde voor uitsterving. 

[mP118]  

Geleerden als Michelis, Snell, Dohrn, Westenhöfer en vooral Edgar Dacqué79 gingen 

zelfs zover, dat zij de mens voor het oertype van de schepping verklaarden, waaruit de dieren 

door degeneratie zouden zijn ontstaan. 

Onze landgenoot prof. Bolk verklaart de vormwording van de mens, die hij scherp van 

de afstammingsvraag onderscheidt, uit een retardatie, of vertraging in het lichamelijk 

ontwikkelingsproces, dat een “foetalisatie” van de vorm ten gevolge zou hebben. Kalma heeft 

in zijn meermalen aangehaald werk daaraan zeer lezenswaardige beschouwingen gewijd. In 

het bijzonder belangrijk achten wij in dit opzicht de verhouding van de hersentoename tot de 

verdere lichamelijke ontwikkeling van de mens. Terwijl de laatste tegenover de dieren de lijn 

van een afnemende specialisering en retardatie vertoont, gaat daarentegen de hersentoename 

in een machtig opgaande lijn. En er is een aanwijsbaar verband tussen deze beide 

ontwikkelingslijnen. De geweldige specialisering en volume-aanwas van de menselijke 

hersenen was nodig om de ontplooiing van de actstructuur van het menselijk lichaam, als 

lichamelijke uitdrukking van de menselijke geest, te doen plaatsvinden lang vóór het lichaam 

naar zijn drie vorige structuren de volwassen staat heeft bereikt. Dr. C.U. Ariens Kappers 

wijst er op, dat bij een totaal hersengewicht van de normale mens van gemiddeld 1450 gram 

de eerste 1350 gram zich reeds vóór het 7e jaar ontwikkelt.80 [mP119]  

Wanneer de groei van de hersenen regelmatig toenam, dan zou de mens volgens het 

door Keith in zijn New Discoveries (1931) gegeven schema van de gemiddelde 

hersentoename bij de Europeaan tot zijn 20e jaar, waar hij bij zijn geboorte een gemiddeld 

hersenvolume van 330 cm3 bezit, op 15-jarige leeftijd nog niet de hersencapaciteit hebben 

bereikt, die hij nu bezit op zijn 5e jaar. Dan zou de mens tot aan de lichamelijk volwassen 

leeftijd, geestelijk kind blijven. Slechts door een vertraging van de verdere 

lichaamsontwikkeling konden bij de mens reeds betrekkelijk spoedig na de geboorte de 

vroegere lichaamsstructuren door de actstructuur gebonden en geleid worden, een proces dat 

voor de lichamelijke menswording karakteristiek is. Zo is ook de vooruitstekende mensenkin 

volgens Bolk het onmiddellijk gevolg van de ontwikkeling van het menselijk gebit en deze 

ontwikkeling blijkt weer het gevolg te zijn van de retardatie in het tempo van de menselijke 

lichaamswording. Dat de typisch prominente vorm van de menselijke kin weer in verband 

staat met de ontwikkeling van het spraakvermogen kan rustig worden toegegeven, al zou ik 

niet gaarne Kalma’s voorbarige conclusie onderschrijven, dat de neanderdaler wegens het nog 

ontbreken van deze vorm geen gearticuleerde spraak kan hebben gehad. Want tegen deze 

conclusie moet reeds het simpele feit doen waken, dat ook sommige dieren als papegaaien en 

raven in staat zijn gearticuleerde menselijke woorden na te bootsen. De prominente kin blijkt 

hiervoor niet condicio sine qua non te zijn. Overigens is de taal ook niet aan het woord 

gebonden, maar kan evenzeer zich in gebaren uitdrukken. [mP120]  

De gehele evolutionistische visie op de neanderdalmens als een nog van “geestelijke 

vermogens verstoken - bruut en vechtdier”, is eenvoudig een onwetenschappelijke speculatie, 

naar aanleiding van uitwendige morfologische eigenaardigheden, die door de culturele 

vondsten volkomen wordt weersproken. Een wezen, dat zulk een zin voor schoonheid had, als 

 
79  Urwelt, Sage und Menschheit (1924, 3e Aufl. 1925) en Natur und Seele (1926). 
80  Zielsinzicht en levensbouw blz. 202, aangeh. bij Kalma II, 271. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

in de Auchelienbijlen tot uitdrukking komt, en dat zijn doden zo vol piëteit begroef, en dus de 

symbolische zin van de begraving moet hebben verstaan, kan in geen geval van taalzin 

verstoken zijn geweest, al mag men uiteraard, bij gebrek aan gegevens, ook niet in de 

omgekeerde fout vervallen, van een reeds ontwikkelde woordtaal bij de neanderdaler uit te 

gaan. In wetenschappelijke aangelegenheden moet men eindelijk leren niet verder te willen 

springen dan de polsstok reikt en waar het feitenmateriaal in de steek laat, eerlijk zijn 

onkunde te belijden. 

Het bovenstaande moge voldoende zijn, om te doen zien, dat inderdaad sinds Kuypers 

rede “Evolutie” zeer veel veranderd is in de wetenschappelijke houding tegenover het 

evolutievraagstuk. Het monistisch evolutionisme in Haeckels trant is over de gehele linie door 

de resultaten van het latere wetenschappelijk onderzoek achterhaald. Ook in de etnologie of 

volkenkunde mag het sinds men de ontwikkeling van de primitieve volken naar een kritische 

cultuurhistorische methode ging onderzoeken, een “overwonnen standpunt” worden 

genoemd.81  

Anderzijds moet worden toegegeven, dat de evolutionistische afstammingsleer op 

biologisch gebied allerminst als een “overwonnen standpunt” mag worden gekwalificeerd 

[mP121] en dat het overgrote deel van de zelfstandig werkende biologen, anatomen en andere 

onderzoekers van de levende natuur althans in beginsel aan de descendentiegedachte blijven 

vasthouden, waartegenover het aantal van de principiële tegenstanders als Fleischmann nog 

steeds verdwijnend klein is. 

Het vraagstuk van de evolutie is dus niet zelf van de wetenschappelijke dagorde 

verdwenen, en althans de grondgedachte van Lamarcks en Darwins afstammingsleer is in de 

biologie nog springlevend. 

Wat heeft de jonge calvinistische wijsbegeerte over de principiële zijde van dit 

vraagstuk te zeggen? [mP122] 

Ik gaf in het bovenstaande enige richtlijnen voor een calvinistische wijsgerige 

antropologie, die uiteraard zich hiermee een geweldig omvangrijk onderzoekingsgebied 

geopend ziet. Deze antropologie zal zich de grenzen van de wetenschappelijke kennis bewust 

moeten zijn. Zij zal ons bv. geen wetenschappelijke theorie kunnen bieden over de zgn. 

tussentoestand van de menselijke ziel na haar afscheiding van het lichaam. Hier lag voor de 

scholastische substantieleer een wijd veld voor speculatieve constructies, bv. in zake de aard 

van de gevoels- en kennisactiviteit van de anima separata (van het lichaam afgescheiden ziel). 

In mijn studie Kuyper’s wetenschapsleer heb ik daarover reeds het nodige opgemerkt. 

[mP123]  

Daarentegen erkende Kuyper als theoloog, dat de Heilige Schrift ons daarover niets in 

positieve zin heeft geopenbaard en hij wees de wijsgerige speculaties over dit “diepzinnig 

vraagstuk” kort en goed af. Terecht. Want de theologie, die de antropologische vragen onder 

het geloofsaspect uit de Woordopenbaring heeft te onderzoeken blijft bij haar 

wetenschappelijke doordenking van de geloofswaarheden onherroepelijk aan de 

Woordopenbaring gebonden en kan ons dus geen kennis verschaffen, die ons door de Heilige 

Schrift in goddelijke wijsheid voor dit tijdelijk leven onthouden wordt. Men kan de evenzeer 

speculatieve leer van de zieleslaap dus met hetzelfde recht onschriftuurlijk noemen als de 

speculatieve theorie over een kennis van de afgescheiden ziel alleen uit de goddelijke 

verlichting. Geheel onschriftuurlijk is de vraag, wat voor de ziel na de dood nog aan activiteit 

kan “overblijven”. Want deze vraag is geheel geïnspireerd door de opvatting van de ziel als 

een “theoretische abstractie” uit de tijdelijke werkelijkheid en miskent principieel haar 

integraal karakter, dat juist niet in het tijdelijke is te vinden. 

 
81  Vgl. hierover uitvoerig mijn Wijsbegeerte der Wetsidee III blz. … 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

Hetzelfde geldt m.i. voor de “diepzinnige” vraag, hoe men zich wetenschappelijk de 

verbinding van ziel en lichaam bij de geboorte van een mens heeft te denken. Het is typerend, 

dat de gehele theologische strijd over dit punt tussen het zgn. traducianisme en psycho-

creatianisme gevoerd, zich heeft ontwikkeld op de grondslag van het Griekse dualistisch 

vorm-materiethema. Daardoor kon het oudere traducianisme, volgens hetwelk de ziel met het 

zaad door de ouders op het kind wordt overgedragen, zich het verwijt van “materialisme” op 

de hals halen, zodat Thomas Aquinas haar zelfs als een “openlijke ketterij” meende te moeten 

brandmerken, terwijl het psycho-creatianisme, dat de “redelijke ziel” als vormgevend principe 

telkens op een bijzondere scheppingsdaad Gods terugvoerde, zich in de “erfzonde” voor een 

onoplosbaar probleem gesteld zag.  

Zou het ook voor de dogmatische theologie, voor zover zij zich aan het reformatorisch 

Schriftuurlijk standpunt wil houden, niet tijd zijn, [mP124] dergelijke valse 

probleemstellingen in haar wortel af te snijden?  

Zou men niet liever bescheiden erkennen, dat de vraag, hoe God in zijn 

schepperswijsheid ziel en lichaam integraal verenigd heeft, voor ons in de tijd gebonden 

denken een ondoorgrondbaar mysterie is? De menselijke ziel als boventijdelijk centrum van 

het menselijk bestaan ontstaat en vergaat niet in de tijd, ofschoon zij in haar integrale band 

met het tijdelijk lichaam een schepsel Gods is. [mP125] [inlas begin] Men mene niet, dat deze 

opvatting van het boventijdelijk karakter van de menselijke ziel tot de platonische en vroeg-

aristotelische opvatting in zake een pre-existentie van de ziel vóór het lichaam zou leiden.  

De leer van de pre-existentie was slechts resultaat van een speculatief-metafysische 

denkwijze, die beproefde met het theoretisch denken zelf de grens van de tijdsorde te 

overschrijden. Het denken kan zulks echter niet en zo kwam men er vanzelf toe toch weer ziel 

en lichaam in een tijdsverhouding te stellen en van een vóórbestaan van de eerste vóór het 

ontstaan van het laatste te spreken. Het denken kan echter niet verder komen dan tot de 

vaststelling, dat de menselijke “ziel” de voorwaarde of het vooronderstelde is voor het 

menselijk lichaam en in deze vaststelling ligt, de erkenning opgesloten van de 

onzelfgenoegzaamheid van het theoretisch denken.  

De scheppingsdaad Gods zelf verloopt nimmer in de tijd, die immers zelf tot het 

creatuurlijke behoort. Dit geldt voor de schepping van de mens zowel naar ziel als naar 

lichaam. Maar als de schepping voltooid is, werkt zij zich voor het lichamelijk bestaan van de 

mens uit in de tijd, waarin het lichaam tot ontwikkeling komt, voor zijn geestelijk bestaan 

daarentegen in een geestelijke religieuze orde, die de tijd te boven gaat. De menselijke ziel nu 

is van deze laatste orde. Men kan zeggen, dat zij zich eerst actueel in het lichaam kan 

openbaren, zodra zich de actstructuur in het laatste ontwikkeld heeft. Maar in het proces van 

de lichamelijke generatie kan de generatie van de ziel zelf niet besloten zijn. Heeft dus toch 

het psycho-creatianisme gelijk? [einde inlas]  

Neen, want de Schrift leert ons nergens, dat God bij iedere tijdelijke mensengeboorte 

“van buiten af” een afzonderlijke ziel aan het lichaam zou “inscheppen”.  

Het argument, dat men hier aan Gen. 2:7 meent te mogen ontlenen, is door de Griekse 

zielsopvatting ingegeven, evenals het beroep van de theorie op Pred. 12:7, waar gezegd wordt, 

dat de geest wederkeert tot God, die hem gegeven heeft.82  

Wat de Schrift ons uitdrukkelijk leert is de religieuze wortelgemeenschap en 

solidariteit van het mensengeslacht in schepping en zondeval, waarmee aan de leer van de 

 
82  In de aristotelische scholastiek was deze tekst een locus classicus, om de opvatting van de anima 

rationalis als afscheidbaar van het materielichaam te verdedigen. Vgl. Thomas Aquinas Summa Theologiae pars 

prima; qu. LXXV art. VI. Het behoeft nauwelijks gezegd te worden, dat deze tekst zich alleen dan als bewijs 

voor de Schriftuurlijkheid van de Griekse zielsopvatting laat gebruiken, als men begint het woord “geest” in deze 

zin te interpreteren. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3   hoofdstuk 1, §1 

  

HermanDooyeweerd.nl 

erfzonde haar Schriftuurlijke grondslag gewaarborgd en tegelijk de psycho-creatianistische 

leer impliciet veroordeeld is.  

In de tijdsorde openbaart deze religieuze wortelgemeenschap zich in de lichamelijke 

genesis van de mensheid uit enen “bloede”.  

De schepping van de mens is niet een afzonderlijke schepping van een “lichaam” en 

een van een “ziel”, maar één integrale goddelijke daad, die echter voor het menselijk denken 

slechts in de tijdsorde, d.i. in haar lichamelijke zijde, is te vatten, zij het al onder ten 

grondslaglegging van een idee van de ziel als geestelijk concentratiepunt van het lichaam. 

[mP126] 

Na de schepping van de mens verloopt de evoluering van het mensengeslacht in de lijn 

van de generatie, die in de scheppingsorde is gesteld. Deze generatie heeft in die 

scheppingsorde zelf haar geestelijke en haar lichamelijke zijde.  

De eerste wordt, naar wij uit de Woordopenbaring weten, sinds de zondeval als 

natuurlijke orde doorbroken door de nieuwe geestelijke orde van de wedergeboorte, die echter 

de natuurlijke orde onderstelt (De natuurlijke mens (“anthroopos psuchikos”) is eerst, daarna 

de geestelijke (de “anthroopos pneumatikos”) in de zin van de door de wedergeboorte 

vernieuwde mens).  

Noch de natuurlijke orde van de geestelijke generatie uit het eerste hoofd van het 

mensengeslacht, in wiens zondeval al zijn nakomelingen delen, nòch de nieuwe orde van de 

wedergeboorte uit de heilige Geest verloopt echter in de kosmische tijd.83 En daarmee zijn zij 

in haar geestelijke zin boven ieder begrip verheven.  

Slechts de Geest Gods kan in het geloof onze tijdelijke kennis van de lichamelijke 

genesis richten op het mysterie van de geestelijke generatie. Maar het tijdelijk denken vindt 

hier zijn onoverschrijdbare grens.  

Iedere poging met ons tijdelijk denken boven de tijdsorde uit te stijgen, en tot het 

“zuiver-geestelijke” op te klimmen, verstrikt ons noodzakelijk in onoplosbare antinomieën. 

Want die poging komt hierop neer dat men tracht het boventijdelijke in de tijd neer te halen. 

En dit is de altijd vloeiende bron van alle heresieën in de theologie geweest, omdat op deze 

wijze de “Geest wordt uitgeblust”, die ook het denken alleen in de Waarheid kan leiden. 

 
83  Evenmin natuurlijk in de eeuwigheid, gelijk zij alleen aan God toekomt, en waarin de generatie van de 

Zoon door de Vader geschiedt. Althans de natuurlijke generatie blijft ook in haar geestelijke zijde in de 

creatuurlijke orde. 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3  bijlage 

  

HermanDooyeweerd.nl 

De leer van de mens in de wijsbegeerte der wetsidee1 

Stellingen voor het referaat van prof. dr. H. Dooyeweerd op de komende jaarvergadering van 

onze vereniging  

 

I 

De antropologische opvattingen zijn in de ontwikkeling van het westers denken steeds 

beheerst geweest door de vier religieuze grondthema’s, welke aan de gehele 

ontwikkelingsgang van het Avondland ten grondslag lagen. Deze vier grondthema’s zijn: 1. 

het Griekse vorm-materiethema2; 2. het Schriftuurlijk grondthema van de christelijke religie: 

schepping, zondeval en verlossing door Christus Jezus; 3. het romanistisch synthesethema van 

natuur en genade, en 4. het modern-humanistische thema van natuur en vrijheid 

(natuurwetenschappelijk determineringsideaal en persoonlijkheidsideaal van de vrije 

autonome zelfbepaling). 

 

II 

Zowel het thema van vorm en materie als dat van natuur en genade (waarin de 

opvatting van de “natuur” het Griekse thema in gewijzigde vorm wordt overgenomen en aan 

het christelijke grondthema “aangepast”) en dat van natuur en vrijheid (dat alle vroegere 

grondthema’s in zich tracht op te nemen, maar ze in een fundamenteel gewijzigde zin vat), 

zijn van innerlijk dialectisch karakter. Zij zijn door een innerlijk dualisme verscheurd, dat het 

door hem beheerste denken telkens in polaire richtingen uiteendrijft.  

 

III 

De grond van dit polaire dualisme is te zoeken in een innerlijke gebrokenheid in de 

idee van de Oorsprong van alle dingen, veroorzaakt door een afgodische richting van deze 

Oorsprongsidee. Waar de zelfkennis volstrekt afhankelijk is van de kennis aangaande God, 

moeten ook de antropologische opvattingen, welke aan de dualistische Oorsprongsidee van 

een van de genoemde dialectische grondthema’s zijn georiënteerd, noodzakelijk hetzelfde 

dualistisch, polaire karakter dragen.  

Deze polariteit komt hier tot uiting in de opvatting van “ziel” en “lichaam” en hun 

onderlinge verhouding.  

 

IV 

Het grondthema van de goddelijke Woordopenbaring, dat van schepping, zondeval en 

verlossing in Christus Jezus, sluit op radicale wijze ieder polair dualisme, zowel in de 

zelfopenbaring Gods als Oorsprong van alle dingen, als in de openbaring van de mens aan 

zichzelf uit. De Schrift ontdekt wel de radicale breuk in de religieuze wortel van het 

menselijke bestaan door de zondeval, maar ze leert evenzeer het radicale herstel van deze 

breuk door Christus’ verlossingswerk. [aP135] 

Zij leert nergens een polair dualisme van een “anima rationalis” als redelijke 

wezensvorm van de menselijke natuur en een materielichaam.  

 
1  [Voor het eerst gepubliceerd in: Correspondentiebladen, jrg. 07 nr. 5 (december 1942), p. 134-143. 

En later nogmaals gepubliceerd in: Sola Fide, periodiek, uitgaande van de calvinistische studentenbeweging, jrg. 

7, nr. 2 (februari 1954), p. 8-18]    
2  Dit thema dankt zijn ontstaan aan het onverzoend conflict tussen de oudere Griekse natuurgodsdiensten, 

waarin de godheid nog vormloos als een altijd vloeiend levenscontinuüm, of een chaotische baaierd werd gevat, 

en de nieuwere cultuurreligie van vorm, maat en harmonie, waarin de godheid boven de levensstroom en de 

chaos werd uitgeheven en als onsterfelijk redelijk vormprincipe werd vereerd.    



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3  bijlage 

  

HermanDooyeweerd.nl 

Zij kan dit ook niet leren, omdat zij ons de boventijdelijke religieuze wortel, het 

integrale centrum van de tijdelijke menselijke existentie ontdekt, waarvan ook de tijdelijke 

denk- en wilsacten slechts tijdelijke vertakkingen, tijdelijke uitingen zijn. 

 

V 

Waar de Schrift in pregnant religieuze zin over de menselijke ziel of geest spreekt, 

doet ze ons deze steeds zien als het hart van heel het tijdelijk bestaan, waaruit alle uitgangen 

van het tijdelijke leven zijn. In het tijdelijk bestaan leert de Schrift nergens een dichotomie 

tussen “redelijke ziel” en “materielichaam”, maar ze vat dit tijdelijk bestaan in zijn geheel als 

lichaam, dat bij de dood wordt afgelegd. Daarentegen is de menselijk geest of ziel als 

religieuze wortel van het lichaam volgens de openbaring van de Schrift niet aan de tijdelijke 

(doch buiten Christus Jezus aan de eeuwige) dood onderworpen, omdat hij inderdaad alle 

tijdelijke dingen te boven gaat. 

Deze openbaring aangaande de menselijke natuur draagt allerminst het karakter van 

een “antropologie” of wetenschappelijke theorie van de menselijke existentie. Ze dient 

veeleer als religieuze vooronderstelling aan iedere wezenlijk christelijke antropologie te 

worden ten grondslag gelegd. 

  

VI 

Terwijl de gangbare wijsgerige antropologieën, die aan een van de dialectische 

grondthema’s georiënteerd zijn, ons steeds weer een metafysische theorie van de menselijke 

ziel trachten te geven, voor zover zij niet naar de “materialistische” pool van het Griekse 

materieprincipe, resp. van het modern-humanistische wetenschapsideaal, zijn gedreven, moet 

van Schriftuurlijk-reformatorisch standpunt iedere zgn. metafysische psychologie radicaal 

worden afgewezen. 

De menselijke ziel in haar pregnant religieuze Schriftuurlijke zin gaat immers alle 

wetenschappelijk begrip te boven, omdat zij vooronderstelde van alle begrip is. Kennis 

omtrent haar is religieuze zelfkennis en de waarachtige zelfkennis is slechts mogelijk in de 

weg der waarachtige Godskennis uit de goddelijke Woordopenbaring. 

 

VII 

De eigenlijke wetenschappelijke kennis omtrent de mens blijft dus principieel beperkt 

tot de structuur van het menselijk lichaam in zijn brede zin van tijdelijke existentievorm van 

het menselijk leven. Het wijsgerig onderzoek daaromtrent moet echter krachtens zijn 

religieuze bepaaldheid op Schriftuurlijk standpunt worden gericht door een idee van de 

menselijke ziel, waarin de Godsopenbaring inzake de wortel van het menselijk bestaan als 

religieuze vooronderstelling wordt toegespitst op het theoretisch grondprobleem der 

antropologie. [aP136] 

Dit grondprobleem laat zich als volgt formuleren: hoe is het tijdelijk bestaan van de 

mens in zijn theoretisch uiteengestelde aspecten en individualiteitsstructuren nochtans als een 

dieper geheel en een diepere eenheid te vatten? 

 

VIII 

Aan iedere wijsgerige antropologie ligt krachtens de radicale religieuze bepaaldheid 

van het theoretisch denken een idee van de menselijke ziel ten grondslag, die in haar 

transcendentaal (d.i. het wijsgerig onderzoek eerst mogelijk makend) karakter ook de gehele 

wijsgerige kijk op de structuur van het menselijk lichaam bepaalt. 

Zo is de opvatting van het lichaam als “materielichaam” duidelijk afhankelijk van een 

idee van de menselijke ziel, welke de laatste als abstract complex van gevoels-, denk- en 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3  bijlage 

  

HermanDooyeweerd.nl 

wilsfuncties vat, en de ziel als anima rationalis door de logische denkfunctie gekarakteriseerd 

acht. 

 

IX 

Aan de antropologie van de wijsbegeerte der wetsidee ligt ten grondslag de 

Schriftuurlijke idee van de menselijke ziel als integrale religieuze wortel van het gehele 

tijdelijke menselijke bestaan. In deze geestelijke wortel is het menselijk leven nog 

“ongedeeld” (Kuyper), omdat daarin alle tijdelijke functies geconcentreerd zijn in de 

religieuze grondverhouding tot de Oorsprong van alle dingen. 

Daarom wordt hier ook het menselijk lichaam niet als een abstract materielichaam 

gevat, maar als het geheel van de menselijk tijdelijke existentie, dat zijn diepere eenheid 

slechts aan zijn band aan de “ziel” dankt. 

Het lichaam is diensvolgens nimmer als een “zelfstandigheid” of “substantie” te 

vatten, daar het bij de losmaking van zijn integrale band aan de ziel (in de tijdelijke dood) aan 

de ontbinding is prijsgegeven. 

 

X 

Het menselijk lichaam is opgebouwd als een enkaptisch geheel in een viertal 

individualiteitsstructuren, waarvan telkens de lagere in de hogere morfologisch gebonden 

zijn. 

De natuurlijke lichaamsvorm of lichaamsgestalte is dus het knooppunt van de 

vervlechtingen tussen de onderscheiden structuren. 

Deze structuren behouden ook in haar onderlinge vervlechting haar interne 

eigenwettelijkheid en soevereiniteit in eigen kring. 

 

XI 

Voor zover men de drie lagere structuren in haar interne eigenaardigheid en 

eigenwettelijkheid vat buiten haar binding in de vierde of hoogste structuur, zijn zij nog niet 

als eigenlijke deelstructuren van het menselijk lichaam te verstaan. Eerst door haar 

successieve binding in de vierde structuur worden zij tot wezenlijke onderdelen van het 

enkaptisch structuurgeheel, dat “menselijk lichaam” heet. 

De enkaptische opbouw van dit lichaam brengt met zich mee, dat naarmate de hoogste 

structuur tijdelijk in haar leidende rol in het structuurgeheel buiten werking treedt, de lagere 

zich in haar eigenwettelijkheid ook naar buiten zullen [aP137] openbaren (vgl. bv. de 

tijdelijke overheersing van de instinctieve levensdriften bij tijdelijke terzijdestelling van alle 

redelijke overlegging). 

 

XII 

Daar de lichaamsvorm het knooppunt is van alle structuurvervlechtingen in het 

menselijk lichaam, is het principieel onmogelijk, bepaalde organen of delen van het menselijk 

lichaam in morfologische zin exclusief bij een van deze structuren in te delen. Morfologisch 

fungeert het menselijk lichaam met al zijn delen noodzakelijk in alle vier structuren 

gelijkelijk. 

Het criterium ter onderscheiding van de afzonderlijke lichaamsstructuren is van 

innerlijke aard en kan dus nooit bij de uitwendige lichaamsvorm aanknopen. 

  

XIII 

De eerste en laagste structuur is van typisch fysisch-chemische kwalificatie. Zij is als 

zodanig nog geen lichaamsstructuur, doch slechts in haar vormgebondenheid in de hogere 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3  bijlage 

  

HermanDooyeweerd.nl 

structuren. In het ontbindingsproces van het lichaam komt zij echter in haar 

eigenwettelijkheid vrij. 

De tweede structuur is van typisch-biotische, zgn. vegetatieve kwalificatie. Eerst 

binnen deze structuur treden de levende cellen en andere biotisch gekwalificeerde 

verbindingen op. Zij beheerst in interne soevereiniteit in eigen kring de vegetatieve 

lichaamsprocessen, voor zover deze buiten de typische leiding van de gevoelsfunctie en de 

latere functies vallen (zo het gehele zgn. autonome vegetatieve zenuwstelsel met de 

spierweefsels, beenweefsels en klieren, voor zover deze door dit autonome stelsel worden 

geïnnerveerd). 

Deze tweede structuur is op haar beurt enkaptisch gebonden in een derde structuur, die 

typisch psychisch is gekwalificeerd door de instinctieve gevoelsfunctie. 

Deze derde structuur beheerst in interne soevereiniteit in eigen kring die functies van 

het sensibele, centripetale zenuwstelsel (in het bijzonder van de zintuigen, de hersenen, het 

ruggenmerg en het klierenstelsel) en de daardoor geïnnerveerde spierweefsels (de meeste 

dwarsgestreepte spieren), die in haar typische gerichtheid door de zinnelijke gevoelsfunctie, 

binnen zekere grenzen buiten beheersing door de menselijke wil vallen. 

Zij fungeert op haar beurt met de beide vroegere enkaptisch in een vierde structuur, de 

zgn. actstructuur van het menselijk lichaam, d.i. de typische structuur van de menselijke 

“acten”. 

 

XIV 

Onder “acten” verstaat de wijsbegeerte der wetsidee alle van de menselijke ziel (of 

geest) uitgaande, maar binnen het enkaptisch structuurgeheel van het menselijk lichaam 

fungerende verrichtingen, waarbij de mens zich, onder leiding van normatieve gezichtspunten, 

intentioneel (bedoelend) op standen van zaken in de werkelijkheid, resp. in zijn 

verbeeldingswereld, richt en zich die intentionele of bedoelde standen van zaken innerlijk 

eigen maakt door betrekking op zijn ikheid. 

Het actleven van de mens openbaart zich naar de drie grondrichtingen van kennen, 

zich verbeelden en willen, die echter niet tot aparte “vermogens” mogen worden geïsoleerd, 

omdat zij volkomen in elkaar grijpen. [aP138] 

In het intentionele karakter van de “acten” schuilt haar “innerlijkheid”. Eerst de 

handeling verwerkelijkt de intentie van de act, waarbij kenact, verbeeldingsact en wilsact in 

het gemotiveerd proces van de besluitvorming vervlochten zijn en het besluit in de daad 

wordt omgezet. 

 

XV 

Door de typische structuur van deze “acten” als de actstructuur van het menselijk 

lichaam te vatten, kiest de wijsbegeerte der wetsidee principieel positie tegen de in de 

gangbare zgn. “actpsychologie” en -fenomenologie (Husserl, Scheler) heersende opvatting als 

zouden de acten als zodanig onlichaamlijke (puur “psychonome”) intentionele belevingen 

zijn, die van de ikheid als puur in haar acten levend persoonscentrum, zouden uitgaan. 

Typerend is, dat hier geregeld als essentiële karakteristiek van de acten wordt aangenomen de 

intentionele betrokkenheid op een “gegenstand”. Deze “gegenstandsrelatie” is echter, gelijk 

de wijsbegeerte der wetsidee heeft aangetoond, uitsluitend eigen aan de theoretische kenacten. 

Deze intentionele relatie berust op een theoretische abstractie, waardoor het logisch aspect 

van de kenact, met abstractie van de werkelijk bestaande samenhang van de aspecten, 

tegenover de niet-logische aspecten van de velden van onderzoek wordt gesteld. 

De “actpsychologie” en met haar de gehele metafysische psychologie en 

fenomenologie verheft deze theoretische, bloot intentionele abstractie tot werkelijkheid en 

meent dus uit de gegenstandsrelatie te mogen concluderen tot de principiële onafhankelijkheid 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3  bijlage 

  

HermanDooyeweerd.nl 

van de intentionele bewustzijnsact van de vóór-logische, resp. vóór-psychische aspecten van 

het menselijk lichaam. 

Zij ziet dus tweeërlei over het hoofd: 1. dat de gegenstandsrelatie in de niet-

theoretische acten in het geheel niet voorkomt en 2. dat ook in de theoretische kenact, niet de 

act zelf, maar slechts haar logisch aspect tegenover de vóór-logische lichaamsaspecten wordt 

gesteld, en dat deze gegenstandsrelatie slechts het product van een bedoelde abstractie uit de 

volle, werkelijke kenact is. 

In waarheid kan de intentionele gegenstandsrelatie slechts binnen de structuur van de 

theoretische kenact bestaan en deze structuur is op haar beurt bepaald door de actstructuur 

van het menselijk lichaam. 

 

XVI 

De gerijpte aristotelische opvatting van de anima rationalis als het “lichaam in actie” 

toont duidelijk, dat Aristoteles denken en willen als bewuste verrichtingen van de anima 

rationalis in de actstructuur van het lichaam moet hebben gezien. Hij kon echter dit 

belangrijke inzicht niet consequent doorvoeren, omdat het Griekse vorm-materiethema eiste, 

dat althans het algemeen beginsel van de denkactiviteit (als redelijk vormprincipe) tot een van 

het “materielichaam” volkomen onafhankelijke substantie (ousia) werd verzelfstandigd. 

Daardoor kon Aristoteles alleen het receptieve menselijk denkvermogen (het denken als 

dunamis), maar niet de eigenlijke denkactiviteit (de nous poiètikos) als bestanddeel van de 

menselijke ziel en de laatste als “vorm van het lichaam” vatten. 

De “actieve denkende geest” is volgens hem ongeworden en onvergankelijk. Hij is het 

algemene beginsel van alle denkacten en komt slechts van buiten af (thurathen) in de 

menselijke ziel in. [aP139] 

 

XVII 

De argumenten door Aristoteles voor de substantialiteit van het actieve denkprincipe, 

en door Thomas van Aquino voor de zelfstandigheid van de gehele anima rationalis gegeven, 

zijn geheel door het Griekse vorm-materiethema beheerst. 

De “anima rationalis” blijkt steeds het product van een theoretische abstractie uit het 

volle tijdelijk (en dus lichamelijk) bestaan van de mens, en deze abstractie wordt tot een van 

het materielichaam wezenlijk onafhankelijke substantie verzelfstandigd. 

 

XVIII 

Daar de actstructuur van het lichaam als individualiteitsstructuur noodzakelijk alle 

aspecten van de tijdelijke werkelijkheid omspant, is steeds bij iedere menselijke ken-, 

verbeeldings- of wilsact ook het gehele menselijk lichaam naar al zijn aspecten (ook de 

fysisch-chemische en biotische) in actie. 

 

XIX 

In de actstructuur van het lichaam spelen de zgn. associatievelden van de grote 

hersenen een essentiële rol. 

Het vraagstuk inzake de zgn. “lokalisatie” van de acten heeft - mits goed gesteld - 

niets van doen met de materialistische probleemstelling. 

Het is intussen gebleken, dat de zgn. centra van het menselijk actleven in de grote 

hersenschors niet in strenge zin als lokalisatievelden kunnen worden beschouwd, omdat bij 

verstoring van deze centra andere naburige delen van de associatieve hersenen de functie van 

deze centra kunnen overnemen. Er bestaat met name geen eigenlijk “begripscentrum” en 

moreel centrum in de voorhoofdschors van de grote hersenen: (contra Fleschig c.s.). 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3  bijlage 

  

HermanDooyeweerd.nl 

Daarentegen laten zich wel de sensibele en motorische momenten van de zinnelijke 

gewaarwording streng lokaliseren. 

 

XX 

Daar de menselijke acten steeds uitgaan van de menselijke ziel als geestelijk centrum, 

maar zich niettemin naar haar tijdelijke structuur slechts in het menselijk lichaam kunnen 

afspelen, is het even foutief te zeggen, dat de ziel of geest denkt, zich verbeeldt of wil, als dat 

het menselijk lichaam zulks zou doen. 

Het is de volle mens in de eenheid van ziel en lichaam, die de “acten” verricht, en 

buiten het lichaam zijn geen acten in haar tijdelijke structuur mogelijk. De acten zijn m.a.w. 

nòch zuiver geestelijk, nòch zuiver lichamelijk te vatten. 

 

XXI 

De actstructuur van het menselijk lichaam is - in tegenstelling tot de drie vroegere 

structuren - als zodanig ongedifferentieerd. D.w.z. zij is niet typisch gekwalificeerd door enig 

normatief modaal aspect. 

Wel kan het menselijk actleven in zijn drie grondrichtingen alle mogelijke 

gedifferentieerde normatieve structuren aannemen. Zo is bv. de wetenschappelijke [aP140] 

kenact typisch logisch, de verbeeldingsact van de kunstenaar typisch esthetisch, de stille 

gebedsact (als wilsact) van de gelovige typisch pistisch gekwalificeerd. 

Maar zowel de kenact als de verbeeldings- en wilsacten kunnen ook geheel andere 

typische structuren aannemen. 

Deze typische differentiatie hangt ten nauwste samen met de gedifferentieerde 

structuren van de menselijke samenleving, die zich met de actstructuur van het menselijk 

lichamelijk bestaan vervlechten. Deze gedifferentieerde acttypen zijn slechts 

variabiliteitstypen van het menselijk actleven. 

Naar haar innerlijke structuur is het menselijk actleven principieel ongedifferentieerd. 

Hiermee is ook geheel in overeenstemming de relatief ongedifferentieerde opbouw van de 

associatievelden van de grote hersenschors. 

 

XXII 

Het ongedifferentieerd karakter van de actstructuur van het menselijk lichaam hangt 

onverbrekelijk samen met haar functie als plastisch uitdrukkingsveld van de menselijke geest 

in zijn Schriftuurlijke, religieuze zin. Want daar deze geest principieel alle tijdelijke 

structuren van het leven te boven gaat, moet hij zich lichamelijk in alle mogelijke 

gedifferentieerde structuren kunnen openbaren. Iedere gedifferentieerde 

individualiteitsstructuur geeft een typisch starre begrenzing aan de werkzaamheid, die 

daarbinnen wordt verricht. 

De menselijke geest daarentegen beschikt in religieuze vrijheid over zijn lichamelijk 

uitdrukkingsveld, dat daarom de uiterste graad van plasticiteit moet bezitten. 

Daardoor krijgt ook het menselijk lichaam, dat eerst in de actstructuur zijn typisch 

menselijk karakter aanneemt, een geestelijk uitdrukkingsvermogen, dat aan het dierlijk 

lichaam in zijn starre begrenzing door een psychisch gekwalificeerde structuur principieel 

ontbreekt. 

 

XXIII 

Aan de hoger ontwikkelde dieren is een zinnelijke intelligentie niet te ontzeggen. 

Vooral Köhlers proeven met chimpansees hebben onomstotelijk aangetoond, dat deze dieren 

in staat zijn een individuele oorzakelijke relatie tussen zinnelijk waargenomen dingen (bv. 

tussen een stok en een banaan) in dynamisch zinnelijke verbeelding vóór te voelen 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3  bijlage 

  

HermanDooyeweerd.nl 

(praesentire) en zonder voorafgaande probeerpogingen op een volkomen nieuwe situatie 

doelmatig te reageren. 

Van een ken-, verbeeldings- en wilsact is hier echter geen sprake, daar het dier geen 

geestelijk actcentrum heeft en geen subject is in de normatieve aspecten. Het dierlijk “inzicht” 

blijft, evenals het “instinct”, ook in zijn hoogste ontwikkeling star gebonden aan het 

onmiddellijk levensmilieu en komt boven de zinnelijke gevoelsfunctie niet uit.  

  

XXIV 

Ofschoon de actstructuur van het menselijk lichaam geen modale kwalificatie heeft en 

dus geen gedifferentieerde bestemmingsfunctie bezit, is zij toch een wezenlijke normatieve 

individualiteitsstructuur. Deze structuur openbaart zich in een nauwe coördinatie van alle 

actfuncties, die door deze coördinatie tot samenstemming worden gebracht en worden 

geconcentreerd op de [aP141] ikheid als individueel geestelijk actcentrum, alsmede in de 

hiërarchische onderschikking van de onbewuste dieptelaag van het actleven aan de bewuste 

bovenlaag. 

Waar deze structuur uiteenvalt, gelijk bij de schizofrenie, ontstaan de pathologische 

splitsingsverschijnselen, waarbij het onbewuste actleven zijn hiërarchische onderschikking 

onder het bewuste verbreekt en de patiënt niet meer in staat is zijn gedesïntegreerde actleven 

op zijn ikheid te betrekken. 

 

XXV 

De ontdekking van het zgn. diep- of obligaat-onbewuste heeft een nieuwe slag 

toegebracht aan de traditionele dichotomische opvatting van het menselijk tijdelijk bestaan. 

Want in de sfeer van het onbewuste bleek de samenhang tussen de vóór-psychische en 

de psychische en na-psychische functies van het menselijk leven nog veel nauwer, dan in de 

bewuste bovenlaag (vgl. de opwekking van brandblaren aan het lichaam door suggestie, de 

zgn. stigmatiseringsverschijnselen enz.). 

Messers betoog (Psychologie, 5 Aufl., 1934, S345 ff.), dat het onbewuste geen 

aantoonbaar bestaan zou hebben buiten de menselijke ziel als “substantie” en geen lichamelijk 

karakter zou vertonen, berust op een evidente petitio principii. 

 

XXVI 

De actstructuur van het menselijk lichaam vertoont de gehele reeks van ondertypen, 

die ook aan de overige individualiteitsstructuren eigen is (menselijk radicaaltype, stamtype - 

afdalend in ras, stam, geslacht, familie- en variabiliteitstype: nationaal, politisch, kerkelijk, 

wetenschappelijk, handelstype, enz. enz.). 

Deze typen vormen het veld van onderzoek van de zgn. karakterkunde.  

Het karakter is de typische tijdelijke uitdrukking van de individualiteit van de 

menselijke geest in de actstructuur of grensstructuur van het menselijk lichaam. 

Het karakter is als tijdelijk individualiteitstype scherp onderscheiden van het “hart” als 

geestelijk centrum van het menselijk bestaan. Het is als zodanig niet van geestelijke, maar van 

lichamelijke geaardheid. 

Deze lichamelijke geaardheid blijkt ook uit de somatische erfelijkheid van de 

karakterdisposities in haar genetische of stamtypen. De bedoelde disposities worden in de 

genen van de geslachtscellen (gameten) overgedragen. 

Deze erfelijkheid omvat ook alle mogelijke normatieve aanlegfactoren 

(wetenschappelijke, esthetische, morele) en is dus allerminst beperkt tot biotische en 

psychische disposities. 

De erfelijkheid betreft echter alleen potenties of disposities; de herediteit van 

verworven eigenschappen is nimmer aangetoond. De nativistische opvatting, die zich vooral 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3  bijlage 

  

HermanDooyeweerd.nl 

op het onderzoek van de karaktereigenschappen van eeneiige tweelingen meent te kunnen 

beroepen, is in strijd met de feiten. [aP142] 

 

XXVII 

De voluntaristische karakterleer (Stern, Messer en vele anderen) is verwerpelijk, in 

zover zij in de zgn. “richtingsdisposities” het centrum van de menselijke persoonlijkheid 

zoekt. 

 

XXVIII 

Het karakter is als zodanig van typisch normatieve geaardheid. In het karakter is echter 

enkaptisch gebonden het psychisch gekwalificeerde temperament. 

In het temperament zijn weer enkaptisch gebonden de typisch biotisch gekwalificeerde 

disposities (vooral die van sexe) en de typisch fysisch gekwalificeerde disposities (de 

bewegingsdisposities in het “tempo” van een persoon). 

De in Kants antropologie gemaakte scherpe scheiding tussen temperament 

(“natuuraanleg” of “naturel”) en normatief karakter is geheel geïnspireerd door het dualistisch 

grondthema van “natuur” en “vrijheid” en in strijd met de structuur van het menselijk 

lichamelijk bestaan. 

 

XXIX 

Het Schriftuurlijk grondthema van de wijsbegeerte der wetsidee dient ook aan de 

behandeling van het genetisch grondprobleem van de antropologie: het vraagstuk van de 

tijdelijke wording van de mens, te worden ten grondslag gelegd. 

Er dient dus scherp te worden onderscheiden tussen de schepping en de tijdelijke 

wording van de mens. 

De scheppingsdaad Gods is niet aan de tijd onderworpen; de lichamelijke wording van 

het schepsel daarentegen wel. 

De scheppingsdagen zijn te verstaan in de geloofstijd, niet in de menselijke tijdmaat 

van de aardbeweging. 

Gen.2:7 slaat niet, gelijk Gen.1:27, op de schepping van de mens, maar klaarblijkelijk 

op het tijdelijk wordingsproces. 

 

XXX 

Het evolutionisme of de afstammingsleer miskent de individualiteitsstructuren, 

waarbinnen de tijdelijke wording van de schepselen zich voltrekt op grond van de goddelijke 

scheppingsorde. Het is gebouwd op een nominalistisch soortbegrip en spitst zich geheel toe 

op de variabiliteit van de vormtypen. 

Nòch de paleontologie, nòch de vergelijkende anatomie en embryologie, nòch het 

moderne erfelijkheidsonderzoek (Mendel, Johanssen), nòch de moderne serologie hebben 

enig bewijs bijgebracht voor de lichamelijke afstamming van de mens uit dierlijke 

voorouders. 

Het in de rooms-katholieke wetenschap door verschillende onderzoekers ingenomen 

standpunt, dat ten aanzien van het menselijk “materielichaam” de afstammingsleer is te 

aanvaarden, maar dat de “menselijke ziel” in de zin van “anima rationalis” door een 

onmiddellijke scheppingsdaad Gods in het leven wordt geroepen, is van calvinistisch 

standpunt principieel verwerpelijk. [aP143] 

 

XXXI 

Zowel het zgn. psycho-creatianisme als het (vooral in lutherse kring gangbare) 

traducianisme zijn principieel in strijd met het grondthema van de goddelijke 



Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte, deel 3  bijlage 

  

HermanDooyeweerd.nl 

Woordopenbaring. Zij staan beide nog ten dele onder beheersing van het Griekse vorm-

materiethema. 

Het psycho-creatianisme komt niet alleen in strijd met de Schriftuurlijke leer van de 

erfzonde, maar ook met het scheppingsverhaal zelf, met name met Gen.2:1, dat de gehele 

schepping uitdrukkelijk voltooid noemt. 

 

XXXII 

De schepping van de mens naar lichaam en ziel, die volgens de Schrift volkomen 

voltooid is, werkt zich creatuurlijk uit in de weg van de generatie. Deze generatie heeft zowel 

een lichamelijke als een geestelijke (religieuze) zijde. Naar de eerste, die in de kosmische tijd 

verloopt, is de mensheid uit ene bloede geworden. Naar de tweede, die niet in de tijd verloopt, 

zijn wij het “geestelijk zaad” van Adam en delen diensvolgens in zijn zondeval. De 

natuurlijke lijn van de geestelijke generatie wordt echter doorbroken door de nieuwe generatie 

uit de Heilige Geest of wedergeboorte. 

Deze generatie uit de Heilige Geest heeft echter de natuurlijke lijn van de geestelijke 

generatie uit Adam tot voorwaarde, niet tot richtsnoer (de “natuurlijke” mens, de anthroopos 

psychikos, is eerst, daarna de “Geestelijke” mens de anthroopos pneumatikos). 


	3.0.0 toelichting
	3.0.1 titel
	3.0.2 inhoudsopgave
	3.1
	3.1.1
	3.1.2 bijlage

