
Encyclopedie der rechtswetenschap  

Inleiding (tekstversie 6) 

HermanDooyeweerd.nl 

titel: Encyclopedie der rechtswetenschap 

Inleiding 
[tekstversie 6] 

  

auteur: Herman Dooyeweerd 

 

bron: Typoscript, genummerd: p. 1-659, met vele inlassen en 

manuscriptaantekeningen 

Manuscript, genummerd: p 1-355, met vele inlassen en toegevoegde pagina’s 

 

website: https://hermandooyeweerd.nl/dictaten2/#DEdRHoofdstukinleiding 

https://hermandooyeweerd.nl/wp-content/uploads/DEdRH0tv6tekst.pdf 

 

toelichting: Toen Herman Dooyeweerd in 1926 hoogleraar werd, omvatte zijn 

leeropdracht onder meer het onderwijs in de rechtsfilosofie en de 

encyclopedie van de rechtswetenschap. Onder de titel Dictaat encyclopaedie 

der rechtswetenschap verschenen in de jaren dertig twee omvangrijke 

gestencilde dictaten, waarvan het eerste deel begon met een Inleiding. 

Tijdens de Tweede Wereldoorlog verscheen een zelfstandig dictaat met de 

titel Inleiding encyclopaedie der rechtswetenschap, bestaande uit 121 

pagina’s. Dit dictaat is later opnieuw herzien en uitgebreid. De inleiding tot 

de encyclopedie der rechtswetenschap kent dus vele verschijningsvormen en 

tekstversies.  

 

In totaal zijn er 6 tekstversies te onderscheiden:  

Tekstversie 1 is nooit gepubliceerd, maar er is wel een typoscript bewaard 

gebleven. Dit typoscript wordt beschouwd als voorloper van tekstversie 2. 

Tekstversie 2 verscheen in de jaren dertig als inleiding in de twee delen van 

het Dictaat encyclopaedie der rechtswetenschap. Van deze tekst is zowel een 

manuscript als een typoscript bewaard gebleven. 

Tekstversie 3 verscheen tijdens de Tweede Wereldoorlog als zelfstandig 

dictaat van 121 pagina’s. Van deze tekst is een manuscript bewaard 

gebleven. 

Tekstversie 4 verscheen in de jaren vijftig als een uitbreiding van tekstversie 

3 onder de titel Inleiding tot de encyclopaedie der rechtswetenschap. De 

basis daarvan vormt een dictaat van tekstversie 3, voorzien van 

manuscriptaantekeningen (handgeschreven teksten in het dictaat) en 

aangevuld met inlassen.  

Tekstversie 5 verscheen in 1967, dus na het emeritaat van Dooyeweerd, en 

bevat ten opzichte van tekstversie 4 voornamelijk taalkundige aanpassingen.  

Tekstversie 6 is een volledige herziening van het inleidingsdictaat. 

Dooyeweerd begon hieraan in de jaren vijftig en werkte eraan tot in de jaren 

zeventig. Van deze tekst bestaan zowel een typoscript als een manuscript, 

maar deze versie is nooit als dictaat verschenen. 

 

Het voorliggende document bevat tekstversie 6 van de inleiding en is een 

transcriptie van het typoscript met manuscriptaantekeningen. Het typoscript 

werd begin jaren vijftig afgerond op basis van een eerder manuscript. 

Dooyeweerd heeft vervolgens op dit typoscript talrijke handgeschreven 

teksten aangebracht, omdat hij tot in de jaren zeventig nog diverse passages 



Encyclopedie der rechtswetenschap  

Inleiding (tekstversie 6) 

HermanDooyeweerd.nl 

heeft aangescherpt en aangevuld. Deze tekstversie is echter nooit verschenen 

als dictaat.  

Zowel het typoscript als het manuscript bevinden zich in het persoonlijk 

archief van Dooyeweerd in het Historisch documentatiecentrum voor het 

Nederlands protestantisme aan de Vrije Universiteit in Amsterdam, en beide 

zijn niet eerder gepubliceerd.   

 

De transcriptie volgt de paginanummering van het typoscript, weergegeven 

met de codering [tP001] tot en met [tP659]. In de inhoudsopgave is ook de 

paginanummering van het manuscript opgenomen, weergegeven met de 

codering [mP001] tot en met [mP355]. 

 

De tekst van het voorliggende document is integraal overgenomen uit het 

typoscript en overgezet naar de huidige spelling.  

  

 



Encyclopedie der rechtswetenschap 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

 

  

 

Encyclopaedie der rechtswetenschap 

Inleiding 

 
door prof. dr. H. Dooyeweerd  

 
 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 
 

 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap inhoudsopgave 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

HermanDooyeweerd.nl 

 

 

Encyclopedie der rechtswetenschap 

Inleiding 

 
   manuscript typoscript 

1 hoofdstuk 1 De wijsgerige idee van de encyclopedie 

en de daaraan georiënteerde 

encyclopedie der rechtswetenschap  
 

[mP001] [tP001] 

1.1 §1 De inleiding tot de rechtswetenschap en de 

wijsgerige idee van de encyclopedie 

 

[mP001] [tP001] 

1.2 §2 De modale aspecten van het menselijk handelen 

en hun onderlinge samenhang  
 

[mP010] 

 

[tP016] 

1.3 §3 Wetenschap en werkelijkheid 
 

[mP031] 

 

[tP055] 

1.4 §4 De autonomie van de wetenschap voor het 

forum van de transcendentale kritiek van de 

theoretische denk- en ervaringshouding  

Het eerste grondprobleem van deze kritiek  
 

[mP044] 

 

[tP075] 

1.5 §5 De kosmische tijd en zijn aspecten  

De kosmische tijd als continue band van alle 

modale aspecten van onze ervaring en van de 

empirische werkelijkheid  
 

[mP051] 

 

[tP087] 

1.6 §6 De subject-objectrelaties van de integrale  

vóór-theoretische ervaring 
 

[mP063] 

 

[tP107] 

1.7 §7 Het tweede grondprobleem van de 

transcendentale denkkritiek: het probleem van 

de theoretisch synthesis en van haar 

uitgangspunt 
 

[m{067] 

 

[tP114] 

1.8 §8 Het zgn. “kritisch” immanentiestandpunt en 

het derde transcendentale grondprobleem van 

het theoretisch denken  
 

[mP072] 

 

[tP121] 

1.9 §9 De weg van de zelfkennis en het religieuze 

grondmotief van het theoretisch denken als het 

verborgen uitgangspunt van de wetenschap  
 

[mP086] 

 

[tP144] 

1.10 §10 De vier religieuze grondmotieven van het 

westers denken 
 

[mP094] 

 

[tP159] 

1.10.1 §10.1 Het Griekse vorm-materiemotief 
 

 

[mP100] 

 

[tP166] 



Encyclopedie der rechtswetenschap inhoudsopgave 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

HermanDooyeweerd.nl 

1.10.2 §10.2 Het Schriftuurlijk grondmotief van schepping, 

zondeval en verlossing door Christus Jezus in 

de gemeenschap van de Heilige Geest  
 

[mP115] 

 

[tP191] 

1.10.3 §10.3 Het religieuze grondmotief van natuur en 

genade 
 

[mP120] 

 

[tP198] 

1.10.4 §10.4 Het religieuze grondmotief van natuur en 

vrijheid  
 

[mP127] 

 

[tP208] 

1.11 §11 De wetsidee als transcendentale grondidee van 

de wijsbegeerte  

De transcendentale kritiek van het theoretisch 

denken en de zgn. metafysica  
 

 

 

[mP151] 

 

[tP246] 

2 hoofdstuk 2 De plaats van het juridisch aspect in de 

orde van de aspecten en de juridische 

methodologie 
 

[mP170] 

 

[tP274] 

2.1 §1 De wetsidee en de methode van begripsvorming 

in de rechtswetenschap 

 

[mP170] 

 

[tP274] 

2.2 §2 De wetskringen en hun modale structuren  

Het wets- en subjectbegrip in de 

rechtswetenschap  
 

[mP184] 

 

[tP320] 

2.3 §3 De kosmische orde van de wetskringen en de 

methode van analyse van hun modale 

structuren  
 

[mP196] 

 

[tP338] 

2.4 §4 Antinomieën en ongeoorloofde ficties in het 

wetenschappelijk denken  

De zgn. ficties van de rechtstechniek 

 

 
 

[mP223] 

 

[tP387] 

3 hoofdstuk 3 De encyclopedische methode voor de 

plaatsbepaling en juridische precisering 

van de analogische en anticiperende 

momenten in de modale structuur van 

het juridisch aspect  
 

[mP252] [tP449] 

3.1 §1 Het juridisch causaliteitsprobleem en de 

gangbare theorieën daarover  
 

[mP252] 

 

[tP449] 

3.2 §2 Toepassing van de encyclopedische methode op 

dit probleem  
 

[mP271] 

 

[tP491] 

3.3 §3 De juridische causaliteit en het schuldprobleem  

 

[mP300] 

 

[tP559] 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap inhoudsopgave 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

HermanDooyeweerd.nl 

  

4 hoofdstuk 4 Recht en historie 
 

[mP336] 

 

[tP629] 

4.1 §1 Het ontsluitingsproces in de normatieve 

aspecten van de werkelijkheid  
 

[mP336] 

 

[tP629] 

4.2 §2 Is het positieve recht een historisch 

verschijnsel? 
 

[mP342] 

 

[tP637] 

4.3 §3 De modale structuur van het historisch aspect [mP349] [tP650] 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

 

 

 

 

Hoofdstuk 1 

De wijsgerige idee van de encyclopedie en de daaraan 

georiënteerde encyclopedie der rechtswetenschap  
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§1 

De inleiding tot de rechtswetenschap en de wijsgerige idee van de encyclopedie 

 

De geleidelijke verdringing van de naam encyclopedie der rechtswetenschap door die 

van Inleiding tot de rechtswetenschap is ten onzent voor het eerst enigszins gesanctioneerd 

door het zgn. Academisch Statuut, gelijk dit opnieuw werd vastgesteld bij KB van 15 Juni 

1921 S. 800 (zie art. 4 par. 4 onder rubr. II als uitvloeisel van de belangrijke wijziging van de 

voormalige Hoger Onderwijswet bij de wet van 1 maart 1920 S. 105).1 Hier werd de vroeger 

gebruikte eerste aanduiding door de tweede vervangen. 

Ofschoon inderdaad uit niets bleek dat de wetgever met deze naamsverandering een 

zakelijke wijziging bedoelde - zo terecht W. Zevenbergen in zijn Formele Encyclopaedie der 

Rechtswetenschap (Belifante, ’s Gravenhage 1925, blz. 2), - is toch het feit zelf van zekere 

symptomatische betekenis. Want het wijst op een ontwikkelingsgang, waarin de wijsgerige 

idee van de encyclopedie, zoals die met name in de eerste helft van de vorige eeuw, onder 

invloed van de idealistische filosofie in Duitsland verstaan werd, geleidelijk werd 

prijsgegeven, al bleef men de naam nog gebruiken. 

In het midden van de vorige eeuw tekende nog Ferdinand Walter, de schrijver van een 

toenmaals zeer bekende en gewaarde “Juristische Encyclopaedie”, uitdrukkelijk protest aan 

tegen de in zijn tijd reeds meer en meer gebruikelijke vereenzelviging ervan met een 

“inleiding in de rechtswetenschap” (Jur. Enc. Bonn, 1856, p. 5). [tP002] De door hem en 

andere wijsgerig onderlegde juristen uit zijn tijd gehuldigde opvatting van de encyclopedie 

kwam hierop neer, dat zij is een wijsgerige wetenschap, die ons de plaats van de afzonderlijke 

vakwetenschappen in het geheel van de menselijke kennis behoort te ontdekken en ons inzicht 

behoort te geven in de innerlijke samenhang van de onderdelen van een wetenschap. 

 

De wijsgerige idee van de encyclopedie 

De leidende grondgedachte van deze opvatting was dus deze, dat de onderscheiden 

gebieden van de wetenschappelijke kennis in een innerlijke samenhang staan en dat aan de 

ware wetenschap steeds een idee van het geheel ten grondslag moet liggen, die aan de 

onderdelen hun juiste plaats binnen deze totaliteit aanwijst. 

 Met een in die tijd geliefkoosd, - schoon [tP003] niet ongevaarlijk - beeld, sprak men 

van de wetenschap als van een “organisme”, welke delen men slechts vanuit hun functie 

binnen het geheel kan leren kennen en men stelde deze “organische” opvatting tegenover de 

“mechanische”, die de wetenschap slechts ziet als een uitwendig conglomeraat van de 

onderscheiden wetenschappelijke onderzoekingen, die ieder voor zichzelf op eigen wijze de 

werkelijkheid trachten te benaderen, zonder dat daarbij een idee van het geheel van de  

wetenschap de leiding heeft. 

Volgens de “organische” opvatting is de encyclopedie naar haar aard dus een 

“Universalwissenschaft” van wijsgerig karakter, een “wetenschapsleer”, die het onderzoek 

van de eenheid en onderlinge samenhang van alle wetenschappelijke kennis beoogt, ook waar 

zij zich in het bijzonder op de grondslagen van de rechtswetenschap of van een andere 

vakwetenschap richt. Deze wijsgerige idee van de encyclopedie eist, al werd dit vroeger door 

haar aanhangers veelszins niet ingezien, in de eerste plaats een wetenschappelijke totaalblik 

over de verschillende aspecten of fundamentele ervaringswijzen van de werkelijkheid. Want 

het zijn niet in de eerste plaats de concrete feiten of dingen, die de onderzoeksgebieden van de 

verschillende vakwetenschappen kunnen bepalen. Een zelfde concreet gebeuren, als bv. een 

 
1  Deze wet is vervangen door de Wet van 22 dec 1960 S. 559 op het wetenschappelijk onderwijs, die op 1 

jan. 1962 in werking trad. Het oude Academisch Statuut bleef voorlopig van kracht tot een nieuw zou zijn 

vastgesteld. Bij KB van 11 Sept. 1963 S. 380 kreeg dit Statuut de […onleesbaar…] vermeldt onder de vakken 

van het kandidaatsexamen in de studierichting Nederlands Recht weer “Inleiding tot de Rechtswetenschap”. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

blikseminslag, die brand in een huis veroorzaakt, wordt door verschillende vakwetenschappen 

onder verschillend aspect beschouwd. Voor de rechtswetenschap komt het slechts onder het 

juridisch aspect, als objectief rechtsfeit in aanmerking. Het is dus dit juridisch aspect, of de 

juridische ervaringswijze, die aan het onderzoekingsveld van de rechtswetenschap de primaire 

begrenzing geeft. [tP004] 

 

De polemische bijbetekenis van de term “Inleiding in de rechtswetenschap”.  

Wat is nu het verschil tussen een wijsgerige encyclopedie van de rechtswetenschap in 

de hierboven bedoelde zin en een inleiding in de rechtswetenschap? 

De woorden “inleiding in de rechtswetenschap” drukken zeker geen omlijnd vak van 

onderricht uit, evenmin trouwens als het woord encyclopedie (enkuklios paideia), dat in zijn 

oorspronkelijke, bij de Grieken gebruikelijke, betekenis slechts bedoelde aan te duiden een 

[tP005] kring van kennis, die de beschaafde burger behoorde te bezitten en waarvan het 

aanleren tot zijn pedagogische vorming behoorde. 

Wel kunnen wij dit zeggen, dat zich met de term “Inleiding tot de rechtswetenschap” 

sinds de tweede helft van de vorige eeuw de bijbetekenis verbond van een bewuste oppositie 

tegen de wijsgerige idee van de encyclopedie in de zin van een op het onderzoek van de plaats 

en innerlijke samenhang van de onderscheiden takken van de wetenschap binnen het 

structuurgeheel van de wetenschappelijke kennis gerichte “Universalwissenschaft”. Men 

meende de inleiding tot de vakwetenschappelijke studie te kunnen losmaken van de 

wijsgerige totaalvisie op de structuur van de wetenschappelijke kengebieden en hun 

onderlinge samenhang. 

Het pedagogisch doel zou op de voorgrond moeten staan, de aankomende student 

wegwijs te maken op het terrein van zijn vakstudie. Hierbij stuit men uiteraard in de eerste 

plaats op de vraag, wat dan in zulk een inleiding thuis behoort. [tP006] 

Wanneer men zich bij de beantwoording van deze vraag niet door een totaalvisie op de 

structuur van de rechtswetenschap zowel naar haar algemene grondslagen als naar haar 

bijzondere onderdelen laat leiden, dan dreigt de grootst mogelijke willekeur in de keuze van 

de stof, die door de docent voor de aankomende jurist van belang wordt geacht. 

Daarom zal een “inleiding” zich toch wel in de eerste plaats ten doel moeten stellen 

hem, die met de studie van de rechtswetenschap een aanvang gaat maken, inzicht in de 

algemene aard van de rechtsverschijnselen en het algemeen karakter van de 

rechtswetenschap, de grondbegrippen van deze wetenschap en het bijzonder karakter van de 

onderdelen van deze laatste te doen verkrijgen. 

Nu zou men kunnen zeggen: Maar dit doel kan op grondige wijze alleen door een 

“encyclopedie van de rechtswetenschap” in de hierboven omschreven zin worden bereikt. 

[tP007] 

Men zou dan echter vergeten, dat dit onderdeel op twee vooronderstellingen berust, 

welk men moet aanvaard hebben, om de conclusie te kunnen onderschrijven, nl.: 

1  Een wijsgerige encyclopedie van de rechtswetenschap in de bovenomschreven zin is 

mogelijk, en  

2 ook uit pedagogisch oogpunt is zulk een “encyclopedie” de beste grondslag voor een 

“inleiding tot de rechtswetenschap”. 

 

Zij, die deze vooronderstellingen afwijzen, zijn, voor zover zij erkennen, dat een 

“inleiding tot de rechtswetenschap” ook, [tP008] en wel in de eerste plaats, de algemene 

grondslagen van de juridische vakstudie dient te omvatten, van mening, dat het inzicht in 

deze grondslagen op andere wijze dient te worden verkregen dan langs de weg van een 

wijsgerige totaalvisie op de structuur van de juridische ervaringswijze vanuit haar innerlijke 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

samenhang met alle andere fundamentele wijzen van de menselijke ervaring en haar 

plaatsbepaling in de gehele orde van deze ervaringswijzen. [tP009] 

  

De verhouding tussen de zgn. algemene rechtsleer en de wijsbegeerte van het recht 

volgens de gangbare opvattingen 

Volgens een bij de juristen sinds de tweede helft van de vorige eeuw veel verbreide 

opvatting zouden de meest algemene grondbegrippen van de rechtswetenschap uit de 

positieve rechtsstof zelf (en dan het liefst naar de rechtsvergelijkende methode uit de positieve 

rechtsstof van verschillende nationale rechtsstelsels) moeten worden getrokken door een 

steeds verdergaande abstractie van de bijzondere inhouden, die zij in de rechtsregels van de 

bijzondere onderdelen van een rechtsstelsel hebben, waardoor zij tegelijk een steeds 

algemener karakter verkrijgen.2 Het grondleggend rechtsbegrip zelf zou moeten worden 

gewonnen door de rechtsregels eerst met andersoortige gedragsregels onder een 

gemeenschappelijk hoger begrip (b.v. het begrip “norm” of regel van zo behoren) te brengen, 

om vervolgens de specifieke verschillen tussen juridische en niet-juridische gedragsregels op 

te sporen. Deze taak van het opsporen van het rechtsbegrip en de meest algemene 

grondbegrippen langs de hierboven beschreven zgn. inductieve weg, viel dat toe aan de zgn. 

algemene rechtsleer, die door sommigen (Adolf Merkel, Bergbohm e.a.) met de “filosofie van 

het positieve recht” werd vereenzelvigd, door anderen (Bierling, M.A. Mayer, A.A.M. 

Struycken, W. Zevenbergen e.a.) [tP010] daarentegen meer of minder scherp van de 

eigenlijke wijsbegeerte van het recht werd onderscheiden. Volgens E.R. Bierling (1841-

1919), in leven hoogleraar aan de Universiteit te Greifswald, één van de 

hoofdvertegenwoordigers van de tweede opvatting, die de algemene rechtsleer een 

“juristische Prinzipienlehre” noemde, zou de eigenlijke wijsbegeerte van het recht zich met al 

die vragen hebben bezig te houden, die het verband tussen de rechtsbeschouwing en de gehele 

levens- en wereldbeschouwing betreffen. Zij zou zich dan hebben af te vragen, welke plaats 

en betekenis aan het recht in de gehele wereldorde toekomen en in het bijzonder welke ideële 

waarderingsmaatstaven voor de beoordeling van het feitelijk geldende en voor de vorming 

van toekomstig recht dienen te worden aangelegd.3 [tP011] 

De algemene rechtsleer zou daarentegen, geheel onafhankelijk van al deze 

rechtsfilosofische vraagstukken, de algemene grondbegrippen van de leerstellige wetenschap 

van het feitelijk geldend stellig of positief recht hebben op te sporen, onverschillig of dit 

laatste aan het ideële recht beantwoordt. Wilde men ook deze algemene rechtsleer een 

filosofie van het positieve recht noemen, dan zou zij toch slechts een aan de oppervlakte 

liggend onderdeel van de rechtsfilosofie kunnen zijn, welker eigenlijke problemen op een veel 

dieper plan liggen. 

 
2  Vgl Karl Bergbohm Jurisprudenz und Rechtsphilosophie I (Leipzig 1892) S. 84: “Wenn wir uns 

zwingen, unsere abstraktesten Vorstellungen aus Thatsachen des Rechts abzuleiten und die also gewonnenen 

beständig an anderen Thatsachen des Rechts zu korrigieren, dann werden wir ach für unsere obersten 

Rechtsbegriffe die gleiche allgemeine Giltigkeit erzielen, wie sich durch die nämliche Methode für die niederen 

Begriffe innerhalb der einzelnen Rechtsteile erzielt worden ist”. Volgens Bergbohm komt het voor een juiste 

juridische begripsvorming in de eerste plaats aan op deze zgn. inductieve (d.i. uit de concrete feiten van het 

rechtsleven zelf tot de veralgemening voortschrijdende) methode, terwijl in niet mindere mate de juridische 

nuttigheid of doelmatigheid van de aldus gewonnen begrippen beslissend is. Hetzelfde standpunt ten aanzien van 

de juridische begripsvorming wordt hier te lande o.a. expliciet en uitvoerig verdedigd door A.A.M. Struycken in 

zijn proefschrift “Het Rechtsbegrip”(1903), Leiden) en de bekende Leidse hoogleraar E.M. Meyers (zo reeds in 

zijn proefschrift “Dogmatische Rechtswetenschap” ’s Gravenhage 1903 en opnieuw in zijn boek “Algemene leer 

van het burgerlijke Recht Dl. I ( Leiden 1948). 

Op de typische geestelijke achtergrond van deze gehele denkrichting kan eerst in het tweede deel van 

deze encyclopedie worden ingegaan, waar ook de literatuur nader zal worden behandeld. 
3  E.R. Bierling, Juristische Prinzipienlehre Bnd I (anast. Neudruck, Freiburg und Leipzig 1894) S. 12/3. 

Het laatste (vijfde) deel van dit werk verscheen in 1917. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Zakelijk was er overigens geen verschil in houding tegenover de wijsgerige idee van 

een encyclopedie van de rechtswetenschap in de vroeger bedoelde zin tussen hen, die de 

algemene rechtsleer zelf “filosofie van het positieve recht” noemden en degenen, die haar van 

de eigenlijke wijsbegeerte van het recht wilden onderscheiden. Beiden moesten tegelijk met 

de wijsgerige idee van de encyclopedie de opvatting afwijzen, dat het fundamentele 

rechtsbegrip en de “meest algemene” grondbegrippen van de rechtswetenschap een wijsgerige 

totaalvisie op de structuur en onderlinge samenhang van de verschillende ervaringswijzen van 

de werkelijkheid en een inzicht in de plaats van het juridisch ervaringsgebied in de gehele 

orde van de ervaringswijzen zouden veronderstellen. 

De tegenstanders van de wijsgerige opvatting van de encyclopedie als wetenschapsleer 

bleven dit standpunt [tP012] handhaven, ook toen onder de herleefde invloed van de later te 

bespreken kenniskritiek van Immanuel Kant, zich een diepere kennistheoretische bezinning 

bij verschillenden van hen begon te openbaren.  

Want weliswaar voerde deze bezinning tot het inzicht, dat het fundamentele 

rechtsbegrip en de daarin geïmpliceerde juridische “denkcategorieën” niet langs de inductieve 

weg van de algemene rechtsleer zijn te ontdekken. Maar de neokantiaanse, zgn. kritische 

juridische kennistheorie, aan welke men de opsporing van deze meest fundamentele 

begrippen van de juridische denkwijze toevertrouwde, ging evenmin als de algemene 

rechtsleer uit van een expliciete wijsgerige totaalidee van de menselijke ervaringswijzen. 

 

Het formele schema van een “inleiding” en de zgn. hulpwetenschappen 

De algemene rechtsleer (eventueel aangevuld met een zgn. kenkritisch onderzoek naar 

het rechtsbegrip en de daarin geïmpliceerde “denkcategorieën”) zou dus de zgn. “formele” 

grondslag voor de “inleiding tot de rechtswetenschap” hebben te leveren en zou omvatten:  

1 een grondleggend algemeen deel, waarin het begrip van wat we in het algemeen onder 

“recht” hebben te verstaan (het rechtsbegrip) en de “meest algemene” juridische 

grondbegrippen als rechtsbetrekking, rechtssubject en rechtsobject, rechtsfeit, 

rechtsplicht en subjectief recht, rechtsbron enz. worden uiteengezet en  

2  een bijzonder deel, getrokken uit de algemene leerstukken van de bijzondere 

onderdelen van de leerstellige rechtswetenschap, zoals de theorie van het burgerlijk- en 

handelsrecht, staats- en administratief recht, strafrecht, burgerlijk-, adminstratief- en 

strafprocesrecht, volkenrecht enz. waarin deze onderdelen door “formele” definities van 

elkaar zouden worden afgepaald en tegelijk de specifieke grondbegrippen van deze 

ondergebieden op formele wijze zouden worden gedefinieerd. [tP013] In dit kader konden 

dan ook de fundamentele algemene leerstukken als de leer van de rechtsbronnen, die van de 

juridische interpretatie, enz. worden behandeld. 

Tenslotte moest men erkennen, dat de beoefenaar van de rechtswetenschap ook 

voortdurend in aanraking komt met andere wetenschapsgebieden, zoals de algemene 

historiewetenschap, de algemene sociologie, de criminologie, de staatsleer, de psychologie en 

psychiatrie enz., in welker onderzoekgebied hij enig inzicht behoort te hebben. 

Hier sprak men dan, voor zover men althans vasthield aan de traditionele opvatting 

van de rechtswetenschap als leerstellige wetenschap van het samenstel van de in de staat en in 

de internationale betrekkingen tussen de staten te zelfder tijd geldende rechtsnormen, van 

“hulpwetenschappen” van de rechtswetenschap; de meest belangrijke van deze 

hulpwetenschappen zouden dan eventueel in een “aanhangsel” van de “inleiding” ter sprake 

kunnen worden gebracht, bv. bij de bespreking van de verhouding van de dogmatische 

rechtswetenschap tot andere wetenschappelijke onderzoekingswijzen van de 

rechtsverschijnselen, zoals de rechtshistorische, de rechtssociologische, de 

rechtspsychologische. 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De methodische tegenstelling tussen de “algemene rechtsleer” (als het formele kader van 

de “inleiding”) en de wijsgerige encyclopedie van de rechtswetenschap 

Gelijk men ziet is datgene, wat men met een “algemene rechtsleer” als het formele 

raam van een “inleiding” beoogde, methodisch diametraal verschillend van een wijsgerige 

“encyclopedie” van de rechtswetenschap in de hierboven bedoelde zin. Over de eigenlijke 

plaats van de juridische ervaringswijze in de gehele orde en samenhang van de 

ervaringswijzen, over de innerlijke [tP014] samenhang van de grondbegrippen van de 

rechtswetenschap met die van de overige vakwetenschappen, en over de innerlijke samenhang 

van de onderdelen van de rechtswetenschap zelf, leert de “algemene rechtsleer” ons - althans 

expliciet - niets. Haar methode van definitie van het gebied van de rechtswetenschap en van 

dat van haar onderdelen is slechts gericht op uitwendige afbakening, niet op het inzicht in de 

innerlijke verbindingsdraden tussen de afgebakende gebieden en onderdelen. En de vraag is 

juist of de afbakening inderdaad wetenschappelijk kan geschieden, zonder dat men de 

innerlijke samenhang van de vakgebieden, en binnen het gebied van de rechtswetenschap de 

innerlijke samenhang van haar onderdelen, heeft gezien. Maar deze fundamentele vraag van 

de wetenschapsleer werd niet meer opgeworpen. 

Gelijk wij reeds opmerkten, was de idee van de encyclopedie als wijsgerige 

wetenschapsleer sinds de tweede helft van de vorige eeuw in diskrediet gekomen en vrijwel 

prijsgegeven. 

Men ging haar vereenzelvigen met de later nader te bespreken speculatieve opvatting 

ervan, die door de grote grondleggers van het zgn. “absolute idealisme” in Duitsland, Fichte, 

Schelling en Hegel, in het laatst van de XVIIIe en begin van de XIXe eeuw was verdedigd en 

uitgewerkt. 

Veelszins begreep men de wijsgerige grondgedachte, die in de idee van de 

“Universalwissenschaft” (“Wissenschaftslehre”) belichaamd was, niet eens meer. Geheel ten 

onrechte ging men in deze idee als zodanig een voorbarige poging zien, [tP015] om de 

onoverzienbare stof van de wetenschappelijke vakgebieden in een subjectief totaalschema af 

te sluiten en daarmee de ontwikkelingsgang van de vakwetenschappen vanuit een 

willekeurige wijsgerige conceptie de wet voor te schrijven. 

Het spreekt wel vanzelf, dat bij zulk een oordeel over de encyclopedie als wijsgerige 

“wetenschapsleer” de vraag, of zij ook uit pedagogisch oogpunt bezien, als de beste grondslag 

voor een inleiding tot de rechtswetenschap kon worden beschouwd, niet eens meer behoefde 

te worden gesteld.  

Nu is echter een vooroordeel tegen de wijsgerige idee van de encyclopedie, dat op een 

gemis aan wezenlijk inzicht in haar ware zin berust, altijd een slechte leidsman bij haar 

waardering.  

Wij willen ons dus van dit vooroordeel vrij maken en ons rekenschap geven van de 

vraag, of de bedoelde idee, in haar toepassing op de rechtswetenschap, inderdaad slechts thuis 

hoort in een bespiegelend (speculatief) gedachtekader, waarvan men zich voor een 

“onbevooroordeelde kijk” op de werkelijkheid en in het bijzonder op het gebied van zijn 

vakstudie behoort te ontslaan, dan wel of zij grond vindt in de structuur [tP016] van de 

juridische ervaringswijze zelf, die tenslotte toch het specifieke rechtswetenschappelijk 

onderzoeksveld in zijn totaliteit bepaalt. 

Wij willen dus de theoretische positiekeuze tussen de beide standpunten, die wij 

hierboven scherp tegenover elkaar hebben gesteld, opschorten, omdat wij tot het doen van een 

wetenschappelijk verantwoorde keus nog niet voorbereid zijn, en laten allereerst de ter zake 

belangrijke standen van zaken in de juridische ervaringswijze zelf aan het woord komen. 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§2  

De modale aspecten van het menselijk handelen en hun onderlinge samenhang 

 

Om de hierboven gestelde vraag te beantwoorden, willen wij ons een ogenblik 

rekenschap geven van de veelzijdigheid van een gewone handeling, of liever gezegd van een 

handelingscomplex, uit het dagelijks leven, dat de jurist uit rechtsgezichtspunt interesseert. 

Ik ga een winkel binnen en koop een kistje sigaren. Wij laten nu achtereenvolgens 

vertegenwoordigers van verschillende vakwetenschappen1 binnen treden, om van hen te 

vernemen, onder welk modaal aspect, naar welke ervaringswijze zij dit complex van 

handelingen beschouwen. En wij geven daarbij, omdat het ons tenslotte om de juridische 

ervaringswijze te doen is, de voorrang aan een representant van de rechtswetenschap in haar 

traditionele zin. [tP016 inlas begin] 

Het gaat er ons hierbij allerminst om, een soort systematisch overzicht te geven over 

de verschillende vakwetenschappelijke gebieden in hun schier onoverzienbaar geworden en 

nog steeds aan ontwikkeling onderhevige zakelijke specialisaties en zgn. interdisciplinaire 

verbindingen. Wij trachten nog slechts een voorlopig inzicht te verkrijgen in de 

verscheidenheid van de modale aspecten van de menselijke ervaringswereld, een 

verscheidenheid, die ongetwijfeld de eerste en meest fundamentele bepaling aan de 

elementaire vakwetenschappelijke gezichtspunten geeft. [tP016 inlas einde] [tP017] 

 

Het juridisch aspect van de koopovereenkomst en van haar uitvoering 

Een jurist, die dit gebeuren als wetenschappelijk toeschouwer beziet, begint aanstonds 

daaruit de rechtsfiguur te abstraheren. De transactie tussen koper en verkoper komt voor hem 

slechts als tweezijdige rechtshandeling in aanmerking, waaraan door de rechtsorde 

rechtsgevolgen zijn geknoopt, en wel nader als een juridische overeenkomst, berustend op 

verklaarde juridische wilsovereenstemming, waaruit voor koper en verkoper een verbintenis 

ontstaat, terwijl uit deze verbintenis wederkerig rechten en juridische verplichten ontspringen, 

mits - onder burgerrechtelijk oogpunt bezien - aan zekere voorwaarden is voldaan 

(handelingsbevoegdheid van de partijen, een “geoorloofde oorzaak”). De verdere handelingen 

van verkoper en koper, het overhandigen van de gekochte kist sigaren aan de koper en van het 

daarvoor verschuldigd geldbedrag aan de verkoper, ziet hij juridisch slechts als wederzijdse 

uitvoering van de overeenkomst (levering en betaling), waardoor de uit de overeenkomst 

ontstane verbintenis tenietgaat.  

Het is intussen duidelijk, dat de rechtsfiguur van de koopovereenkomst en van haar 

wederzijdse uitvoering resp. door levering en betaling slechts één van de vele aspecten vormt 

van het bedoelde handelingscomplex als werkelijk gebeuren. 

 

Het esthetisch aspect 

Bevindt zich een beoefenaar van de esthetica onder de wetenschappelijke 

toeschouwers, dan zal deze hetzelfde handelingscomplex in het bijzonder van uit het 

esthetisch aspect bezien, dat wij voorlopig kunnen omschrijven als dat van de schone 

harmonie, resp. disharmonie, in verhoudingen. Hij zal in het bijzonder zijn aandacht richten 

op de rol, die de esthetische waardering in de keus van de koper speelt, en op het [tP018] al of 

niet harmonieuze in de gedragingen van de partijen in haar maatschappelijke verhouding van 

winkelier en klant. [tP018 inlas 1 begin] 

De schone harmonie in het maatschappelijk gedrag partijen betreft het op elkaar 

afgestemd zijn van hun handelingen tot een welgeordend geheel, waarin het zakelijk karakter 

van hun verhouding in een esthetische evenredigheid is gebracht met een persoonlijk element 

 
1  Wij gebruiken de term vakwetenschap hier in de ruime zin, waarin hij ook het theoretisch onderzoek 

van de normatieve aspecten van onze ervaringswereld omvat. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

van wederzijdse welwillendheid. Dit esthetisch aspect van het maatschappelijk gedrag van de 

partijen mag uiteraard niet worden verward met het morele. Het laat zich met de moderne 

gedragsesthetica het beste als het aspect van de “maatschappelijk elegantie” aanduiden.2 

[tP018 inlas einde]  

 

Het economisch aspect  

Wanneer een econoom het gebeuren tussen koper en verkoper als wetenschappelijk 

toeschouwer gadeslaat, dan zal hij zijn belangstelling niet op juridische of esthetische, maar 

op de economische zijde ervan richten. Thans wordt uit de volle werkelijkheid van het 

bedoelde handelingscomplex een ander aspect, beantwoordend aan een andere ervaringswijze, 

uitgelicht. [tP018 inlas begin]  

Het economisch gezichtspunt kan in het algemeen worden omschreven als dat van de 

spaarzame wijze van beheer van de relatief schaarse goederen, waarover men beschikt, bij de 

keuze van de behoeften tot welker bevrediging men ze bestemt. Deze economische wijze van 

omgang met de ons ten dienste staande schaarse goederen onderstelt een rangordening van 

onze behoeften naar de maatstaf van meerdere of mindere dringendheid, opdat niet de minder 

dringende ten koste van de meer dwingende, en dus op een relatieve excessieve of 

buitensporige wijze worden bevredigd. [tP018 inlas einde]  

De econoom stelt vast, dat de sigaren en het geld respectievelijk relatief “schaarse” 

goederen, en waarderepresentant van zulke goederen zijn, dienend tot bevrediging van 

economische behoeften, en dat zowel door koper als verkoper een “keuze” moet worden 

gedaan van de behoeften tot welker bevrediging deze goederen, resp. de beschikbare 

geldmiddelen, zullen worden bestemd. 

Hij beschouwt de prijs van de sigaren niet onder het juridisch aspect van een 

contraprestatie, die de koper dient te verrichten om zich op wettige wijze het bezit van de 

sigaren te verwerven, maar onder het aspect van de economische waardering van de 

betrokken goederen en van de economische maatstaven, die bij de prijsbepaling worden 

aangelegd. 

 

Het omgangsaspect 

Bij de jurist, de estheticus en de econoom voegt zich een vierde als wetenschappelijk 

toeschouwer. Een socioloog, die speciale studie maakt van de omgangszijde van de 

menselijke samenleving (er heeft zich tot nu [tP019] toe nog geen eigenlijke vakwetenschap 

gevormd, die op dit aspect als haar bijzonder vakgebied heeft beslag gelegd) richt zijn 

belangstelling op wat zich in de winkel tussen koper en verkoper afspeelt, en beziet het 

bedoelde handelingscomplex naar de zijde van de omgangsvormen (die van fatsoen, 

beleefdheid, hoffelijkheid, tact, mode enz.), welke daarin tot uitdrukking komen, of waarop 

eventueel door de partijen inbreuk wordt gemaakt.  

Vorm en toon van begroeting en gespreksvoering, het verschil in omgangshouding van 

de winkelier tegenover een vaste klant en een incidentele koper en het daarmee verband 

houdend onderscheid in hoffelijk dienstbetoon (de vaste klant behoeft bv. niet dadelijk te 

betalen, maar laat zijn aankopen vaak op rekening schrijven) hebben zijn bijzondere 

belangstelling. 

 

 
2  Vgl. het artikel Sur l’ esthétique de la conduite van Paulino Garagorri in Revue de Métaphysique et de 

Morale 1961 pp. 136 vlg. De schrijver definieert de elegantie als een harmonische verhouding tussen een 

natuurlijke spontane eenvoud in het gedrag en een “situation de plénitude, de richesse ou de puissance”. Deze 

omschrijving is ontleend aan de bekende Spaanse wijsgeer Ortéga y Gasset, wiens definitie in Franse vertaling 

luidt: “L’élégance, c’est la sobriété dans la plénitude”. Aan deze definitie heb ik mij overigens, gelijk in de tekst 

blijkt, niet willen binden. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Het aspect van de symbolische betekenis 

Niet dit omgangsaspect van het gebeuren tussen koper en verkoper, maar veeleer het 

onverbrekelijk daarmee samenhangend aspect van de symbolische betekenis boezemt de 

taalgeleerde belang in. Op de symbolische ervaringswijze rust de mogelijkheid van de 

menselijke taal. Taal is symbolische betekening van bewustzijnsinhouden door middel van 

tekens (woorden, gebaren, codetekens, of wel objectieve licht- of geluidssignalen of 

anderszins), welker betekenis door uitlegging of interpretatie wordt vastgesteld en die 

daardoor verstaanbaar zijn voor anderen. De linguïst let als wetenschappelijk toeschouwer bij 

de transactie in de winkel in het bijzonder op de taalkundige betekenis van de gebruikte 

woorden in hun, mede door de situatie, waarin ze gebruikt worden bepaald, zinsverband, op 

zinsbouw, eventueel dialect, onzuiverheden in uitspraak, enz. [tP020]  

 

Het cultuur-historisch aspect 

Een historicus beziet het concrete gebeuren tussen koper en verkoper, dat zich in de 

sigaren winkel afspeelt, naar het cultuur-historisch aspect. Het cultuur-historisch aspect van 

onze ervaringswereld kunnen wij voorlopig omschrijven als dat van de menselijke 

machtsontwikkeling in de geschiedenis door vormgeving naar vrij ontwerp zowel aan de 

menselijke samenlevingsverhoudingen, als (binnen deze verhoudingen) aan materialen en 

voortbrengselen van de “natuur”. Wij zullen van deze voorlopige omschrijving later uitvoerig 

rekenschap geven. 

Een historicus dan, die als wetenschappelijk toeschouwer de transactie in de 

sigarenwinkel vanuit dit aspect beschouwt, zal in het bijzonder naar voren brengen dat de 

verkochte sigaren in hun verpakking, evengoed als het geld, waarmee betaald wordt, typisch 

historische cultuurobjecten zijn, naar vrij menselijk ontwerp gevormd uit een bepaald 

materiaal, en dat deze cultuurproducten eerst in de loop van de historische ontwikkeling in de 

westerse samenleving zijn ingeburgerd. Hij zal er ook uw aandacht op vestigen, dat de 

typische taal- en omgangsvormen van het kopen en verkopen, de wijze van prijsvorming, en 

de positiefrechtelijke vorm en inhoud van de overeenkomst geheel op cultuur-historische 

grondslag rusten. 

 

Het logisch aspect 

Een beoefenaar van de logica of analytische denkleer komt het gezelschap van de 

wetenschappelijke toeschouwers vergroten en richt onmiddellijk zijn aandacht op de logische 

zijde van de handelingen. Het logisch aspect van onze ervaring is dat van de analytische 

onderscheidingswijze. Begrippen, oordelen en verbinding van oordelen in redeneringen en 

bewijsvoeringen berusten naar de logische zijde van de menselijke denk- en ervaringswijze op 

analyse van kenmerken, resp. van relaties volgens bepaalde logische denkwetten. De zgn. 

formele logica heeft juist de analytische relaties tussen begrippen en oordelen te onderzoeken, 

bv. of een begrip of oordeel in een ander begrip of oordeel logisch is geïmpliceerd, dan wel er 

door wordt uitgesloten. 

Wordt de transactie in de winkel onder dit analytisch aspect beschouwd, dan rijst de 

vraag: Klopt het antwoord van de winkelier logisch op de vraag van de klant en zijn vraag en 

antwoord ieder op zichzelf uitdrukking van een logische gedachtegang, of is er wellicht een 

logische tegenspraak [tP021] op te merken, die tegen de logische grondbeginselen van het 

denken indruist? 

Hoe zijn de soortbegrippen van sigaren, die in de overeenkomst een rol spelen, logisch 

gevormd? 

 

 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Het sensitieve aspect 

Naast de beoefenaar van de formele logica stelt zich als wetenschappelijk toeschouwer 

een beoefenaar van de zgn. empirische psychologie. Niet het logische als zodanig, maar het 

sensitieve aspect van de gedragingen van de partijen interesseert hem.3 

Welke gevoelsaandriften, zinnelijke voorstellingen en begeerten zijn bij koper en 

verkoper tijdens hun onderhandeling werkzaam? Wat hebben zij in psychologische zin 

gewild? Van welke gevoelsgesteldheid getuigt hun toon, hun gebaar, hun gehele houding 

tijdens het afsluiten en uitvoeren van de overeenkomst? Zijn er ook afwijkingen of storingen 

in emotionele zin aan te wijzen, die op een acute dan wel chronische abnormale functionering 

van het gevoels- en voorstellingsleven van de partijen wijzen? De beantwoording van de 

laatste vraag zal de psycholoog aan de psychiater overlaten. 

 

Het organisch levensaspect (biotisch aspect) 

Een bioloog interesseert zich als wetenschappelijk toeschouwer voor de handelingen 

in het bijzonder naar haar organisch levensaspect, al kan hij dit niet los van haar fysisch-

chemisch aspect onderzoeken. Hij richt zijn wetenschappelijke aandacht op de fysiologische 

verrichtingen van de zenuwcellen van hersenen en spieren in het gehele samenstel van de 

organische levensfuncties tijdens het zich afspelen van de handelingen. Voor hem zijn deze 

laatste een organisch complex van (willekeurige) spierbewegingen geleid door vitale 

impulsen uit de zenuwcentra van de grote hersenschors. [tP022] 

 

Het fysisch-chemisch energie-aspect, het extensieve bewegings-, het ruimtelijk en het 

getalaspect 

En zo kunt ge ook een beoefenaar van de natuur- en scheikunde, en een mathematicus 

uitnodigen, zich als wetenschappelijke toeschouwers bij het gezelschap van 

vertegenwoordigers van de vakwetenschappen te voegen. 

Ook al zullen zij zich wellicht aanvankelijk verontschuldigen met de opmerking, dat 

de menselijke handelingen hier in deze winkel buiten hun wetenschappelijk gezichtsveld zijn 

gelegen, zij zullen spoedig moeten toegeven, dat deze handelingen wel degelijk een fysisch-

chemisch aspect van energiewerking, een aspect van extensieve (mathematische) beweging, 

een mathematisch (meetkundig) ruimtelijk aspect en een aritmetisch aspect van hoeveelheid 

vertonen, d.w.z. juist die modale aspecten of wijzen van ervaring, die hun respectievelijke 

vakwetenschappelijke onderzoekingsvelden bepalen.4 Onder het fysisch-chemisch aspect van 

de energiewerking is een handeling niets anders dan een complex van fysisch-chemische 

processen. Dat de handelingen een modaal aspect van extensieve beweging en van 

ruimtelijkheid hebben is evident en het hoeveelheidsaspect is evenzeer duidelijk, wanneer we 

er slechts op letten, dat er twee partijen zijn, die ieder een zeker aantal handelingen verrichten 

en dat zij een overeenkomst sluiten over de koop van een bepaald aantal sigaren tegen een 

zeker aantal geldeenheden. [tP023]  

 

 
3  Hoe het eigenlijk onderzoekingsveld van de psychologie begrensd is, is zeer omstreden. Daarop komen 

wij in een later verband terug. Hier gaat het er ons alleen om het sensitieve aspect in zijn onderscheid van het 

logische aan te duiden. Wij zullen later zien, dat de psychologie de innerlijke denkacten, de wils- en 

verbeeldingsacten, de waarnemingen enz. naar dit aspect heeft te onderzoeken, maar dat het menselijk 

gevoelsleven in innerlijke samenhang met het logische en de na-logische aspecten staat en dat de psychologie 

met deze samenhangen rekening heeft te houden, evenzeer als met die tussen het sensitieve aspect en het 

biotische en energetisch aspect enz. 
4  De “zuivere” wiskunde in niet geformaliseerde zin beschouwt de aspecten van hoeveelheid (getal), 

ruimtelijkheid en extensieve beweging los van de concrete empirische werkelijkheid. Deze theoretische 

abstractie belet echter niet dat de bedoelde aspecten evenzeer modale ervaringsaspecten van de werkelijkheid 

zijn als de overige.  



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Het morele en het geloofsaspect 

En nog is de rijkdom aan modale aspecten van de bedoelde handelingen geenszins 

uitgeput. Ook de moraaltheoreticus en de theoloog vinden in deze handelingen eigenaardige 

aspecten, welke het onderzoeksgebied van hun vakwetenschappen bepalen: resp. het morele 

aspect van de normatieve liefdeverhoudingen in haar tijdelijke verscheidenheid, en het aspect 

van het geloof.5 

Is het kopen van de sigaren voor de koper in zijn bijzondere omstandigheden moreel 

geoorloofd, nemen de partijen tegenover elkaar de morele eisen van de naastenliefde in acht, 

en mogen wij in het geloof een nicotine bevattend genotmiddel als een gave Gods 

beschouwen, dan wel dienen wij in de culturele bewerking van de tabaksbladeren tot 

genotmiddel een misbruik van Gods gaven in zijn schepping te zien, zodat het kopen en 

verkopen van deze cultuurproducten eigenlijk als zondig moet worden beschouwd? 

 

Elk van de hierboven uiteraard slechts globaal en voorlopig aangeduide modale 

ervaringsaspecten van de volle concrete handelingen hier in deze winkel wordt door de 

desbetreffende vakwetenschappen uit de volle tijdelijke ervaringswerkelijkheid geabstraheerd 

en een ogenblik zou de gedachte kunnen opkomen, dat deze vakwetenschappen zich streng 

tegenover elkaar in de bestudering van hun eigen theoretisch geabstraheerd 

onderzoekingsgebied kunnen afzonderen, zonder zich om de, door de wijsgerige idee van de 

encyclopedie onderstelde, innerlijke samenhang tussen de vakwetenschappelijke 

gezichtspunten te bekommeren. [tP024]  

 

De innerlijke samenhang van deze aspecten en de elementaire structuurmomenten van 

de juridische ervaringswijze, waarin dit verband uitdrukking vindt 

 

A 

Het innerlijk verband tussen het juridische en het esthetisch aspect 

Wanneer wij echter nader letten op de onderscheiden modale aspecten van het 

werkelijk gebeuren tussen koper en verkoper, dan doen wij de ontdekking, dat zulk een 

isolement met geblindeerde vensters juist met de eigengeaardheid van deze aspecten 

onverenigbaar is. Dit moet ons door de volgende overwegingen duidelijk worden. 

De jurist abstraheert, gelijk wij zagen, uit de volle concrete handelingen van koper en 

verkoper in de sigarenwinkel de rechtsfiguur van de koopovereenkomst en haar uitvoering. In 

deze rechtsfiguur zijn twee in verschillende richting gaande belangen, die bij eigenmachtige 

bevrediging onmiddellijk met elkaar in botsing zouden geraken, in een zekere juridische 

harmonie gebracht. Iedere rechtsregeling van de maatschappelijke verhoudingen bevat naar 

haar aard, in hoe gebrekkige uitwerking ook, dit moment van harmonisering van 

rechtsbelangen, die naar het beginsel van de juridische evenredigheid dient te geschieden. Dat 

het hier geen esthetische harmonie in eigenlijke zin kan betreffen, is wel duidelijk. Maar staat 

deze juridische harmonie los van de harmonie in haar oorspronkelijke esthetische zin? Bij een 

esthetische beschouwing van de burgerlijke samenleving treft toch iedere eigenmachtige 

inbreuk op de rechtsbelangen van anderen [tP025] impliciet als een verstoring van de 

esthetische gedragsharmonie in de samenleving  

Deze innerlijke samenhang tussen de juridische en de esthetische harmonie dringt zich 

zo sterk op, dat men ze somtijds ten onrechte met elkaar vereenzelvigde. 

Reeds Calvijn merkte op, dat de rechtsorde in de samenleving een “pulcherrimus 

ordo” is, en er zijn in de strafrechttheorie “esthetische” opvattingen van de poenale vergelding 

verdedigd, die van een verwarring van de juridische met de esthetische harmonie blijk gaven.  

 
5  Op de modale structuur van het morele en het geloofsaspect van de menselijke ervaring zullen wij in 

later verband nog uitvoerig terugkomen. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Dit alles zou niet mogelijk zijn als er niet een innerlijke samenhang tussen het 

juridisch en het esthetisch aspect zou bestaan, een samenhang zo nauw, dat van een juridische 

harmonie (resp. disharmonie) geen sprake zou kunnen zijn, als er geen esthetische aan ten 

grondslag lag. 

Belangenharmonisering naar een juridische evenredigheidsmaatstaf is een elementair 

structuurmoment van de juridische ervaringswijze, waarin dit verband tussen het juridisch en 

het esthetisch aspect zich uitdrukt. 

 

B  

Het innerlijk verband tussen het juridisch en het economisch aspect 

De jurist heeft in de rechtsfiguur van de transactie in de winkel het juridisch type van 

de koopovereenkomst ontdekt. Gesteld echter dat de koper een kistje van 25 importhavanna’s 

[tP026] had in ontvangst genomen en daarvoor met goedvinden van de winkelier bv. een 

gulden had betaald, zonder dat in de winkel van deze transactie enige nadere uitleg werd 

gegeven, dan zou bij de jurist onmiddellijk twijfel rijzen aan het ware karakter van de 

gesloten overeenkomst. Is zij wel een koopovereenkomst of hebben wij hier met een verkapte 

schenking, met een zgn. schijnhandeling te doen? Of is deze gehele affaire, als zij inderdaad 

als een koopovereenkomst is bedoeld, wel pluis? Is de winkelier wel op eerlijke wijze aan 

deze havanna’s gekomen, maken de verkoper en de koper zich misschien schuldig aan het 

misdrijf van heling,6 en wil de winkelier uit vrees voor betrapping zich tot iedere prijs van de 

door hem gekochte of in bewaring genomen gestolen waar ontdoen? Heeft de 

koopovereenkomst dus wel een “geoorloofde oorzaak”? 

Waardoor ontstaat hier de twijfel aan het ware juridisch karakter van de transactie? 

Doordat de som van een gulden naar de huidige marktwaarde van havanna’s in het normale 

ruilverkeer geen reële economische prijs is voor de geleverde waar. Zonder dat de jurist de 

vakwetenschappelijke denkhouding van de econoom aanneemt, dwingt hem dus zijn taak als 

jurist zelf, met het economisch aspect van de koopovereenkomst rekening te houden. [tP027] 

Het juridisch karakter van deze overeenkomst blijkt innerlijk onverbrekelijk te zijn 

vervlochten met dit economisch aspect.  

Het hier zich openbarend innig verband tussen de juridische en economische 

ervaringswijze is echter niet een specifieke bijzonderheid van een koopovereenkomst alleen. 

In het juridische aspect is de harmonisering van rechtsbelangen noodzakelijk gebonden aan 

het beginsel van de juridische economie, dat wij als elementair structuurmoment van onze 

rechtservaring in elke rechtsordening aantreffen en waarin de bedoelde samenhang tot 

pregnante uitdrukking komt. Het eist afweer van het exces, van de buitensporigheid in de 

vervolging van bepaalde rechtsbelangen. 

Om de vraag te beantwoorden hoever men rechtens bij de vervolging van eigen belang 

mag gaan, dient men de door de rechtsorde beschermde rechtsbelangen van anderen tegen 

eigen belang en dat van de gemeenschapsverhoudingen af te wegen naar een door de 

rechtsorde bepaalde juridische waardemaatstaf. De juridische economie eist zekere offers van 

eigen belang, omdat zonder zulke offers geen juridische harmonisering van belangen mogelijk 

zou zijn. Dit is een stand van zaken analoog aan die, welke wij in het economisch aspect 

aantroffen, waar de alternatieve keuze van de bestemming van de schaarse goederen dient te 

geschieden naar een rangorde van dringender en minder dringende behoeften ter vermijding 

van een buitensporige bevrediging van deze laatste ten koste van de eerste. 

 
6  Dit misdrijf wordt in art. 416 van het Wetboek van Strafrecht omschreven als het “opzettelijk enig door 

misdrijf verkregen voorwerp kopen, huren, inruilen, in pand nemen, als geschenk aannemen of uit winstbejag 

verkopen, verhuren, verruilen, in pand geven, vervoeren, bewaren of verbergen”. Hij die zich aan zulk een 

misdrijf schuldig maakt wordt volgens dit artikel “als schuldig aan heling, gestraft met gevangenisstraf van ten 

hoogste drie jaren of geld boete van ten hoogste duizend gulden”. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Dit innig verband tussen beide aspecten blijkt evenzeer, als wij letten op het gekochte 

goed en het in betaling gegeven geld. Beide zijn in juridieke zin rechtsobjecten, d.w.z. 

objecten van rechten en verplichtingen. Maar zij kunnen deze juridische functie alleen 

hebben, doordat zij tegelijk economische, d.w.z. relatief schaarse, goederen, resp. 

waarderepresentant daarvan zijn. Want wat niet economisch goed in deze zin is, kan, gelijk 

wij later zullen zien, nimmer voorwerp van rechten en daarmee corresponderende 

verplichtingen worden. De vrije lucht, die in onbeperkte hoeveelheid ieder ten dienste staat, 

kan als zodanig geen rechtsobject zijn.7 [tP028]  

 

C  

De innerlijke samenhang tussen het juridisch en het omgangsaspect 

Wanneer de jurist zijn Burgerlijk Wetboek opslaat, dan vindt hij in art. 1375 een 

verwijzing naar het “gebruik”, dat naast de uitdrukkelijke bepalingen van de overeenkomst 

zelf en naast de “wet” en de “billijkheid”, de omvang van de verplichtingen en rechten van de 

contractanten bepaalt. Door deze verwijzing naar het “gebruik” komt hij noodzakelijk in 

nauwe aanraking met de omgangsnormen van het maatschappelijk verkeer, wat niet wil 

zeggen dat in het woord “gebruik”, zoals het in het genoemde wetsartikel is bedoeld, de zin 

van “omgangsgebruik” mag worden gelegd. 

De omgangsregelen van hoffelijkheid, beleefdheid, fatsoen, tact, gezelligheid enz. 

hebben als zodanig geen juridische zin, maar er bestaat een zo nauwe innerlijke samenhang 

tussen rechts- en omgangsgebruiken, dat men de zin van de eerste nooit geheel los van die 

van de laatste kan verstaan. Want de rechtsgebruiken zijn gebruiken in de juridische omgang 

of het rechtsverkeer van de mensen. En gelijk wij hierboven zagen, dat de juridische 

harmonie de harmonie in haar oorspronkelijk esthetische zin, en de juridische economie de 

economische ervaringswijze in haar oorspronkelijke zin onderstelt, zo onderstelt de juridische 

omgang of het rechtsverkeer de omgangsbetrekkingen [tP029] in haar oorspronkelijke, door 

de omgangsvormen beheerste zin. Het rechtsverkeer is een elementair structuurmoment van 

de juridische ervaringswijze, waarin de innerlijke samenhang tussen het juridisch en het 

omgangsaspect van de samenlevingsverhoudingen tot pregnante uitdrukking komt. Een 

voorbeeld moge deze innerlijke samenhang verduidelijken. 

Men denke aan het handelsgebruik, dat men een solide zakenman, die bepaalde 

bestellingen heeft gedaan, in normale economische omstandigheden niet onmiddellijk na de 

levering om betaling maant. Dat dit gebruik primair een omgangsaspect vertoont, dat het in de 

eerste plaats een hoffelijkheidsregel is, springt in het oog. Het is echter geenszins ondenkbaar, 

dat dit gebruik in bepaalde takken van de handel zulke vaste rechtsvormen heeft aangenomen 

(bv. door precisering van de termijn, waarbinnen de afnemer niet in juridische zin om betaling 

van geleverde goederen mag worden gemaand, een aanmaning, die een juridische 

ingebrekestelling betekent waaraan bepaalde rechtsgevolgen verbonden zijn), dat het tevens 

het aspect van rechtsgebruik heeft, zodat bij de vaststelling van de omvang van de 

verplichtingen en rechten van  der contractanten daarmee ook juridisch rekening moet worden 

gehouden. Dit is bv. het geval in de overeenkomsten tussen de Nederlandse boekhandel en de 

Nederlandse uitgevers. De uitgever mag de boekhandelaar, die nieuw uitgekomen 

boekwerken van hem heeft betrokken, binnen drie maanden na levering niet om betaling 

manen. [tP030]  

Een ander voorbeeld ontleen ik aan de Duitse civilist P. Oertmann, die aan de 

verhouding tussen rechtsorde en verkeersgebruiken een bekend en omvangrijk werk heeft 

 
7  Wel daarentegen gezuiverde lucht, die een technische bewerking heeft ondergaan en bv. wordt gebruikt 

bij de medische behandeling van allergische ziekten. Maar dan is zij weer een relatief schaars goed geworden ter 

bevrediging van menselijke behoeften. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

gewijd.8 Het is een norm van zorgvuldigheid in het maatschappelijk verkeer, dat wanneer men 

op zijn verzoek een waardevolle zichtzending ontvangen heeft, men bij de terugzending de 

nodige voorzorgen treft tegen verloren gaan van het pakket. Dit is in de eerste plaats een zgn. 

fatsoensnorm in de maatschappelijke omgang. Maar het desbetreffend “gebruik” heeft ook 

een juridisch aspect. Want wanneer de schuldenaar door het niet in achtnemen van de in het 

rechtsverkeer vereiste zorgvuldigheid, de teruggave van het op zicht gezondene onmogelijk 

gemaakt heeft, dan zal hij juridisch tot schadevergoeding gehouden zijn en daartoe eventueel 

kunnen worden veroordeeld. Hier te lande wordt het handelen in strijd met de zorgvuldigheid, 

die in het maatschappelijk rechtsverkeer betaamt, sinds het beroemde arrest van de Hoge 

Raad van 31 jan. 1919 (NJ, 1919, blz.161) als een onrechtmatige daad beschouwd, die op 

grond van art. 1401 van het Burgerlijk Wetboek de nalatige verplicht de daardoor op 

schuldige wijze veroorzaakte schade te vergoeden.  

De nauwe samenhang tussen rechts- en omgangsregel laat zich ook duidelijk maken 

aan de later te bespreken constante rechtspraak van ons hoogste rechtscollege, de Hoge Raad, 

sinds een arrest van 1926, volgens hetwelk uit verplichtingen van moraal en fatsoen een zgn. 

[tP031] “natuurlijke verbintenis” ontstaat, die bepaalde rechtsgevolgen met zich meebrengt. 

De rechter hanteert hier, gelijk wij zullen zien, nevens een maatstaf van “juridische moraal”, 

een “juridische fatsoensnorm”, die zonder verband met de fatsoensnormen in het 

omgangsleven niet te vatten is, en nochtans een eigen juridische zin heeft. 

 

D  

De innerlijke samenhang tussen het juridische en het taalaspect 

De jurist, die heeft vastgesteld, dat de zo-even beschreven transactie in de 

sigarenwinkel als rechtsfeit aan het koopcontract beantwoordt, slaat nu opnieuw zijn 

Burgerlijk Wetboek op en vindt daar in de artt. 1378 tot en met 1387 een gehele titel over de 

“uitlegging van de overeenkomsten”. 

Daarmee komt hij onmiddellijk in aanraking met het taalaspect van het zich tussen 

koper en verkoper afspelend werkelijk gebeuren. Het is op het eerste gezicht duidelijk, dat de 

rechtsfiguur van de overeenkomst slechts kan bestaan [tP032] op de grondslag van de 

symbolische uitdrukkingsvormen van de taal, waarin partijen haar juridische 

wilsovereenstemming betekenen. 

Reeds de vaststelling, dat het hier een koopovereenkomst betreft, onderstelt een 

uitlegging, een interpretatie van de gebruikte bewoordingen, resp. mede van de gedragingen, 

waardoor, zoals de jurist zegt, “partijen haar wil verklaren”. Toch is de juridische interpretatie 

als zodanig geen taalkundige. Ware dit het geval, dan zou men de juridische uitlegging aan 

taalgeleerden moeten overlaten, maar de laatsten zouden hiertoe als zodanig, d.i. zonder 

juridische scholing, niet in staat zijn. Want het gaat bij de rechtskundige uitlegging tenslotte 

om het vaststellen van de rechtsbetekenis van de wilsverklaringen, die op het zich juridisch 

verbinden van de partijen betrokken is. En al laat deze rechtsbetekenis zich nimmer los van de 

taalkundige verstaan, zij fungeert niettemin in een geheel ander aspect van onze 

ervaringswereld. Dat blijkt bv. reeds uit het hierboven gegeven voorbeeld, waar de jurist had 

vast te stellen of de rechtsbetekenis van de met elkaar corresponderende wilsverklaringen die 

van een wettige koopovereenkomst, dan wel die van een verkapte schenking of van een 

ongeoorloofde, en daarom burgerrechtelijke nietige, koopovereenkomst is. Dat dit 

onderscheid nimmer uit de taalkundige [tP033] betekenis van de bewoordingen van de 

wilsverklaringen kan voortvloeien, springt in het oog. Maar er bestaat niettemin een zo 

onverbrekelijke innerlijke samenhang tussen de taalkundige en de juridische betekenis van de 

in bewoordingen uitgedrukte wilsverklaringen, dat de laatste zonder de eerste onbestaanbaar 

 
8  P. Oertmann, Rechtsordnung und Verkehrssitte insbesondere nach Bürgerlichem Recht, (Leipzig 1914 

p. 1). 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

is. Juridische wilsverklaring, en uitlegging daarvan naar haar rechtsbetekenis, zijn elementaire 

structuurmomenten van de juridische ervaringswijze, waarin deze innerlijke samenhang 

tussen de juridische en de symbolische ervaringswijze tot pregnante uitdrukking komt. 

 

E  

De innerlijke samenhang tussen het juridisch en het cultuur-historisch aspect 

Dat het juridische aspect van de met elkaar corresponderende handelingen van koper 

en verkoper evenzeer onverbrekelijk met het cultuur-historische is verbonden, blijkt 

onmiddellijk, wanneer wij er ons rekenschap van geven, dat de juridische inhoud van de 

overeenkomst geheel samenhangt met het moderne historische cultuurpeil, evenals het 

“gebruik”, waarnaar art. 1375 van het Burgerlijk Wetboek verwijst. De contractvorm zelf 

heeft zijn rechtsgeschiedenis, en kan slechts in samenhang daarmee wetenschappelijk worden 

gekend. In de meest primitieve ontwikkelingsfasen van het Romeinse en Germaanse recht 

was de overeenkomst als bron van vermogensrechtelijke verbintenissen (waaruit “rechten” en 

“verplichtingen” voor partijen ontstaan) [tP034] naar de mening van vooraanstaande 

rechtshistorici (Bonfante e.a.) nog geheel onbekend. Slechts het delict schiep toen juridische 

verbintenissen tussen de volksgenoten.  

Vragen wij naar structuurmomenten in onze juridische ervaringswijze, waarin haar 

innerlijke samenhang met de cultuur-historische tot uitdrukking komt, dan stuiten wij in de 

eerste plaats op het elementaire moment van de rechtsmacht. Zowel de 

handelingsbevoegdheid van de contracterende partijen, die een wettelijke voorwaarde is voor 

de burgerrechtelijke geldigheid van de overeenkomst, als de rechten die koper en verkoper 

aan de overeenkomst ontlenen, zijn bepaalde vormen van rechtsmacht, evengoed als bv. de 

ouderlijke macht over de kinderen, of de wetgevende macht en de bestuursmacht en 

rechterlijke macht in de staat. Volgens onze hierboven gegeven voorlopige (later nog 

uitvoerig te adstrueren) omschrijving van het cultuur-historisch ervaringsaspect, neemt het 

machtsmoment daarin een centrale plaats in. Nu is rechtsmacht ongetwijfeld geen macht in 

cultuur-historisch zin; maar ze is wel in deze laatste gefundeerd, zodat zij los daarvan in haar 

juridische [tP035] zin niet is te verstaan; want zij hangt weer onverbrekelijk samen met het 

structuurmoment van de juridische vormgeving (aan rechtsregels, resp. rechtsverhoudingen) 

in de juridische ervaringswijze, een vormgeving die de cultuur-historische wijze van 

vormgeving aan de samenlevingsverhoudingen onderstelt. Ook in de onderhavige 

koopovereenkomst heeft een juridische vormgeving aan een rechtsverhouding plaats. Zij is de 

juridische ontstaansvorm van een verbintenis. 

 

F 

Het innerlijk verband tussen het juridisch en het logisch aspect 

Dat de positieve rechtsbetekenis van het koopcontract onverbrekelijk samenhangt met 

het logisch aspect van de handelingen, blijkt reeds bij de eerste poging tot juridische 

uitlegging van de wilsverklaringen van de partijen. Wanneer aan de laatste geen logische 

gedachtegang ten grondslag ligt en ze met elkaar in logische tegenspraak staan, is het per se 

onmogelijk, dat in haar de belangen van koper en verkoper tot die juridische harmonie zouden 

kunnen worden gebracht, die wij in de rechtsfiguur van de overeenkomst aantroffen. 

Juridische tegenspraak en juridische overeenstemming zijn elementaire structuurmomenten 

van de juridische ervaringswijze, waarin dit innerlijk verband tussen het juridisch en het 

logisch aspect op pregnante wijze tot uitdrukking komt. Zij omvatten zowel de tegenspraak, 

resp. overeenstemming tussen een menselijke gedraging en een rechtsregel 

(onrechtmatigheid, resp. rechtmatigheid van de gedraging ) of tussen een rechterlijk vonnis, 

resp. een lagere rechtsregeling (bv. een gemeenteverordening) [tP036] en de wet, als de 

interne juridische tegenspraak resp. overeenstemming tussen de wilsverklaringen van 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

eenzelfde rechtssubject in een eenzijdige rechtshandeling (zoals een testament), of de 

juridische wilsovereenstemming tussen de partijen bij een meerzijdige rechtshandeling (zoals 

een privaatrechtelijke overeenkomst of een volkenrechtelijk tractaat). In al deze gevallen kan 

de juridische tegenspraak, resp. overeenstemming slechts bestaan op de grondslag van de 

logische. Het logisch principe van de tegenspraak, dat zegt, dat twee elkaar weersprekende 

oordelen niet tegelijk en in hetzelfde opzicht waar kunnen zijn, ligt aan iedere juridische 

tegenspraak ten grondslag, ook al behoort de laatste tot een andere ervaringswijze, dan de 

logische. 

De juridische overeenstemming en tegenspraak kunnen niet identiek zijn met de 

logische. Een onrechtmatige gedraging is als zodanig niet in logische zin in strijd met de 

overtreden rechtsnorm. Immers deze gedraging houdt niet het oordeel in dat men zich naar het 

geldende recht niet behoort te gedragen overeenkomstig de betrokken rechtsnorm, doch 

impliceert slechts een feitelijke schending van de laatste, een schending, die zich ook alleen 

door toetsing aan de norm laat vaststellen. Men kan alleen zeggen, dat het juridisch oordeel, 

dat een gedraging onrechtmatig is, onderstelt de geldigheid van het logisch oordeel: Wat 

volgens het geldende recht onrechtmatig is, kan niet tegelijk en in hetzelfde opzicht volgens 

dit recht rechtmatig zijn. Dit is voldoende om de innerlijke samenhang tussen de juridische en 

de logische tegenspraak vast te stellen. Hetzelfde geldt voor de verhouding van juridische en 

logische overeenstemming. 

Ook de elementaire grondbegrippen rechtsbetrekking en juridische toerekening 

vertonen als logisch onderscheiden elementaire structuurmomenten van de juridische 

ervaringswijze een onverbrekelijke innerlijke samenhang met overeenkomstige 

grondbegrippen van de logica, t.w. dat van de logische relatie en dat van de logische 

toerekening, ofschoon zij nimmer tot de beide laatste te herleiden zijn. 

Wanneer wij zeggen, dat koper en verkoper krachtens het koopcontract tot elkaar in 

een persoonlijke rechtsbetrekking staan, dan ligt aan dit juridisch oordeel noodzakelijk ten 

grondslag een logische betrekking tussen hun beider wilsverklaringen; wanneer wij deze 

beide wilsverklaringen juridisch toerekenen tot koper en verkoper als handelingsbekwame 

rechtssubjecten, [tP037] dan ligt aan dit juridisch oordeel noodzakelijk ten grondslag een 

logische toerekening van de verklaringen in de zin van de logische identiteit en 

onderscheidenheid van de beide verklaringen. (De verklaring van A is de verklaring van A en 

niet van B). Zonder deze innerlijke samenhang met de logische relatie tussen de beide 

wilsverklaringen en de logische toerekening van deze laatste resp. tot het ene en het andere 

subject kunnen rechtsbetrekking en juridische toerekening haar eigen juridische geaardheid 

niet openbaren. 

In al de hier kort besproken elementaire structuurmomenten van de juridische 

ervaringswijze (juridische overeenstemming, juridische tegenspraak, rechtmatigheid, 

onrechtmatigheid, rechtsbetrekking, juridische toerekening) komt het innerlijk verband tussen 

het juridisch en het logisch aspect tot pregnante uitdrukking. Zij zijn uitdrukking van een 

juridische analyse, die zonder grondslag van de logische (in haar oorspronkelijke analytische 

zin) niet bestaan kan. 

 

G  

Het innerlijk verband tussen het juridisch en het psychische (sensitieve) aspect 

Zodra de jurist nu de rechtsbetekenis van de toegerekende wilsverklaringen van de in 

een persoonlijke rechtsbetrekking tot elkaar staande contractanten in het oog vat, stuit hij ook 

op de onlosmakelijke samenhang tussen het juridisch en het psychisch (sensitief) aspect van 

de handelingen. Achter de naar buiten tredende wilsverklaring schuilt het innerlijk sensitieve 

aspect van het wilsproces, dat van de begeerten, [tP038] en zinnelijke voorstellingen, dat bij 

kwesties als dwaling, geweldpleging en bedrog bij het sluiten van de overeenkomst juridisch 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

niet kan worden genegeerd. Maar er bestaat, ook afgezien van deze bijzondere vraagstukken, 

een fundamenteel verband tussen de genoemde aspecten: een geldige wilsverklaring in 

juridische zin kan slechts worden afgelegd door toerekenbare personen en de juridieke 

toerekenbaarheid is onverbrekelijk vervlochten met een in de wils- en denkrichting normaal 

ontwikkeld en gerijpt gevoels- en voorstellingsleven. Zgn. feitelijk handelingsonbekwamen, 

zoals jonge kinderen en krankzinnigen kunnen zich niet rechtsgeldig door wilsverklaringen 

verbinden. 

In het juridisch wilsbegrip, en het daarmee samenhangend begrip van de 

toerekeningsvatbaarheid komt deze innerlijke samenhang tussen het juridisch en het 

psychisch aspect van het menselijk handelen tot pregnante uitdrukking. Beide begrippen zijn 

in de volle zin van het woord elementaire grondbegrippen van de rechtswetenschap, waarin 

elementaire structuurmomenten van de juridische ervaringswijze analytisch zijn uiteengelegd 

en onderscheiden. 

 

H 

Het innerlijk verband tussen het juridisch en het biotisch aspect 

Dat er evenzeer een onverbrekelijke innerlijke samenhang bestaat tussen het juridisch 

en het biotisch aspect (dat van de organische levensontwikkeling) behoeft nauwelijks betoog. 

Het rechtsleven, hoezeer innerlijk onderscheiden van het organisch leven, waarop de biologie 

haar onderzoek [tP039] richt, is niettemin slechts op de grondslag van dit laatste mogelijk. 

Reeds de juridische figuur van de meerderjarigheid, een eerste vereiste voor de volledige 

handelingsbevoegdheid, hangt ten nauwste samen met de organische levensontwikkeling en 

zou zonder die samenhang geen juridische zin hebben.  

Ook is het rechtsleven niet mogelijk zonder rechtsorganen, die ook andere personen 

bindende wilsverklaringen kunnen afleggen. Zo zijn bv. de wetgever in de staat, of de 

algemene vergadering van een vereniging rechtsorganen, aangewezen in de juridische 

organisatie van het rechtsleven, om bindende regels, resp. besluiten, voor de gehele 

desbetreffende rechtsgemeenschap uit te vaardigen.  

Evenzeer zijn de partijen bij de koopovereenkomst in de sigarenwinkel rechtsorganen, 

bekleed met de rechtsmacht om door hun verklaarde wilsovereenstemming een hen beide 

bindende overeenkomst in het leven te roepen, zij het al dat zij daarbij gebonden zijn aan de 

daarover gestelde wettelijke vereisten. En al is nu het rechtsleven en zijn organisatie iets 

principieel anders dan het organisch leven, dat door de biologische wetenschap wordt 

onderzocht, ze staan niettemin in een onverbrekelijke samenhang met dit laatste.  

Rechtsleven, juridische organisatie en rechtsorgaan zijn elementaire 

structuurmomenten van de juridische ervaringswijze, waarin dit innerlijk verband tot 

duidelijke uitdrukking komt.  

 

I  

Het innerlijk verband tussen het juridisch aspect en het energie-aspect en dat van de 

extensieve beweging 

De figuur van een rechtshandeling als de koopovereenkomst hangt ook onverbrekelijk 

[tP040] samen met het aspect van de energiewerking, dat het onderzoekingsveld van de 

natuur- en scheikunde bepaalt. 

Een wettige gemakte koopovereenkomst heeft blijkens art. 1374 1e lid BW jo art. 1387 

BW tussen partijen kracht van wet. Wij stuiten hier opnieuw op een elementair 

structuurmoment van de juridische ervaringswijze, nl. dat van de rechtskracht. Rechtskracht 

komt toe aan iedere bindend geworden rechtsregeling en rechtsbeschikking en aan ieder 

rechterlijk vonnis, waartegen de veroordeelde niet meer met de gewone middelen (hoger 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

beroep, verzet, cassatie) kan opkomen (in de Nederlandse rechtsterminologie spreekt men hier 

van “kracht van gewijsde” van een vonnis).  

De bedoelde rechtskracht houdt in, dat de betrokken rechtshandelingen, regelingen, 

beschikkingen of vonnissen behoren te worden ten uitvoer gelegd door de daartoe competente 

rechtsorganen en voor alle erbij betrokken personen verbindend worden op het tijdstip van 

haar in werking treden. Rechtskracht is voorwaarde voor rechtswerking. 

Natuurlijk zijn deze beide elementaire grondbegrippen van de rechtswetenschap (of 

analytisch onderscheiden elementaire structuurmomenten van de juridische ervaringswijze) 

principieel verschillend van de overeenkomstige natuurkundige grondbegrippen van de kracht 

(of liever energie) en van de energiewerking. Maar zij staan niettemin met deze laatste in een 

onlosmakelijke innerlijke samenhang, omdat rechtswerking slechts op de grondslag van 

energiewerking mogelijk is. Tenuitvoerlegging van rechtskracht bezittende rechtsregelingen, 

beschikkingen en vonnissen is immers slechts door menselijk handelen mogelijk. 

De wettig gemaakte koopovereenkomst heeft, gelijk de jurist zegt, rechtsgevolgen. Zij 

brengt verandering in de vorige rechtstoestand, die hierdoor inderdaad in juridische beweging 

komt. De gekochte sigaren gaan bij de tenuitvoerlegging van de overeenkomst door ter 

handstelling uit het juridisch bezit van de verkoper in dat van de koper over, het in betaling 

gegeven geld op dezelfde wijze uit het bezit van de koper in dat van de verkoper. Naar 

Nederlands burgerlijk recht zal in verband met art. 2014 BW althans normaliter deze 

bezitsovergang onmiddellijk de overgang van het eigendomsrecht met zich brengen. Dat het 

juridisch aspect van de handelingen daarbij onmiddellijk vervlochten is met het aspect van de 

extensieve beweging en dat van de energiewerking, behoeft geen betoog. Niettemin behouden 

beweging en werking als structuurmomenten van de juridische ervaringswijze haar intrinsiek 

juridische zin.  

Iedere overgang van een vroegere rechtstoestand naar een nieuwe is een rechtsgevolg, 

dat een oorzaak heeft in juridieke zin.  

Hier stuiten wij op de fundamentele relatie van de juridische causaliteit, die zich in het 

onderhavige geval voordoet als het oorzakelijk verband tussen de uitvoering van de 

overeenkomst en de normaliter daarbij plaatsvindende eigendomsovergang, welk verband de 

jurist zo ziet, dat de eerste de rechtsgrond is voor de tweede als rechtsgevolg. Het is duidelijk, 

dat dit [tP041] verband principieel moet verschillen van dat tussen oorzaak en gevolg in de 

natuurkundige zin. Immers onder het juridisch aspect zijn overeenkomst en rechtsgevolg met 

elkaar slechts verbonden krachtens een juridische regel van zo behoren, een zgn. rechtsnorm, 

en niet volgens een zgn. natuurwet. Wij zullen later de juridische causaliteit nog in een 

andere, met het boven besproken verband tussen rechtsgrond en rechtsgevolg onverbrekelijk 

samenhangende, functie leren kennen, nl. als feitelijk oorzakelijk verband tussen een 

onrechtmatige gedraging, resp. een natuurgebeuren (als rechtsfeit) en een in juridische zin 

schadelijk gevolg (bv. het veroorzaken van schade aan de andere partij bij het niet of niet 

tijdig nakomen van de overeenkomst of het aan de wettelijke omschrijving van een strafbaar 

feit beantwoordend veroorzaken van iemands dood, resp. het aan een tegen brandschade 

verzekerd perceel veroorzaakt worden van schade door blikseminslag). Maar ook dit feitelijk 

oorzakelijk verband, dat steeds weer betrokken is op de (door een rechtsnorm bepaalde) 

rechtsgrond voor een (door die rechtsregel verordend) rechtsgevolg (straf, resp. 

schadevergoeding, etc.) zal ons later blijken principieel verschillend te zijn van een causaal 

verband in natuurkundige zin en een juridische maatstaf te onderstellen. En toch is noch de 

juridische causaliteit als in de rechtsregel verordende relatie tussen rechtsgrond en 

rechtsgevolg, noch de juridische causaliteit als feitelijk samenhang tussen een [tP041] 

onrechtmatige gedraging, resp. een natuurgebeuren (als rechtsfeit), en een onder juridisch 

gezichtspunt schadelijk gevolg, in haar juridische zin te vatten los van het causaal verband in 

natuurkundige zin. Ook de juridische causaliteit als relatie van de rechtswerking is een 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

elementair structuurmoment van de juridische ervaringswijze, waarin de hier bedoelde 

innerlijke samenhang tussen het juridisch aspect enerzijds en het energie-aspect anderzijds op 

pregnante wijze tot uitdrukking komt.  

 

J  

Het innerlijk verband tussen het juridisch en het ruimtelijk aspect 

De koopovereenkomst, waarover wij spraken, wordt noodzakelijk op een bepaalde 

plaats gesloten en wel binnen het geldingsgebied van een bepaalde rechtsorde (bv. de 

Nederlandse, de Engelse of Franse).  

Daarmee toont deze rechtshandeling haar ruimtelijke gebondenheid. Toch is de plaats 

van een rechtshandeling allerminst een meetkundig begrip, evenmin als het geldingsgebied 

van een rechtsorde, waarbinnen deze plaats is gelegen, al is juist het onderzoekingsgebied van 

de meetkunde van oorspronkelijk ruimtelijke aard. Dit blijkt wel bijzonder duidelijk, wanneer 

men het volgende geval overweegt: Vanuit Brussel bestelt een koopman telefonisch of 

telegrafisch een partij graan bij een te Rotterdam gevestigde graanhandel. [tP043] Waar is nu 

deze overeenkomst tot stand gekomen? Dat de meetkunde ons daarover niet kan inlichten, 

spreekt vanzelf. 

Het betreft hier klaarblijkelijk een rechtsvraag, die alleen in de juridische 

ervaringswijze van de menselijke samenlevingsverhoudingen zinvol kan worden gesteld. De 

plaats van totstandkoming van de overeenkomst moet juridisch worden vastgesteld, in zoverre 

de rechtsorde daaraan rechtsgevolgen heeft verbonden. Zo kan met deze vraag in het 

bijzonder samenhangen deze andere, naar welk recht deze overeenkomst burgerrechtelijk 

moet worden beoordeeld (het Belgische dan wel het Nederlandse), wanneer nl. de rechter de 

lex loci contractus toepasselijk acht, waarbij dus vanzelf het geldingsgebied van deze 

nationale rechtsstelsels in het geding komt.  

Ieder rechtsfeit heeft zijn juridische plaats binnen het geldingsgebied van een 

bepaalde rechtsorde. 

De rechtswetenschap moet dus een eigen ruimte- en plaatsbegrip hanteren, dat van 

onherleidbaar juridiek karakter is, maar toch weer onverbrekelijk samenhang met een begrip 

van de ruimtelijke ervaringswijze in haar oorspronkelijke zin, [tP044] nl. die van de continue 

uitgebreidheid naar dimensies in gelijktijdigheid van alle delen van de uitbreiding. Het 

juridisch ruimtebegrip, omvattend het begrip van plaats van een rechtsfeit en dat van het 

geldingsgebied van het stelsel van rechtsnormen, waarbinnen het rechtsfeit plaatsvindt, is een 

elementair grondbegrip van de rechtswetenschap, waarin de innerlijke samenhang tussen het 

juridisch en het ruimtelijk ervaringsaspect tot scherpe uitdrukking komt. In dit grondbegrip 

vatten wij de juridische ruimtelijkheid als elementair structuurmoment van de juridische 

ervaringswijze. Deze ruimtelijkheid kan niet de oorspronkelijke zin hebben, die zij in de 

ruimtelijke ervaringswijze heeft, omdat de rechtsverschijnselen als zodanig uiteraard niet 

uitgebreid zijn. Maar zij staat wel in een onverbrekelijk zinverband met de ruimtelijke wijze 

van onze ervaring; omdat de rechtsbetekenis van de plaats van een rechtsfeit en van het 

geldingsgebied van een rechtsorde onverbrekelijk met deze ervaringswijze samenhangt.  

 

K  

Het innerlijk verband tussen het juridisch aspect en het aspect van de hoeveelheid 

(getalaspect) 

En hier springt tenslotte tegelijk het onverbrekelijk verband tussen het juridisch aspect 

en het aspect van de hoeveelheid in het oog. Immers, hoe ontstaat in het bovenomschreven 

geval de moeilijkheid bij het bepalen van de plaats van de overeenkomst in juridische zin? 

Doordat koper en verkoper twee verschillende personen zijn, die terwijl zij zich in twee 

verschillende staatsgebieden bevinden, ieder vanuit zijn plaats hun wil verklaren. De 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

koopovereenkomst onderstelt echter dat deze juridische tweeheid van wilsverklaring tot de 

juridische eenheid van een tweezijdige rechtshandeling wordt door middel van de verklaarde 

wilsovereenstemming van de partijen.  

Is dus de koopovereenkomst in deze zin een juridische eenheid, dan kan zij ook slechts 

op één plaats juridisch ontstaan of totstandkomen, hetgeen natuurlijk niet uitsluit, dat zij 

eventueel, wanneer zulks is overeengekomen, op verschillende plaatsen kan worden 

nagekomen of uitgevoerd. De vraag, of als zodanig de plaats van [tP045] van de koper dan 

wel die van de verkoper moet gelden is een rechtsvraag, die zich zonder innerlijk verband met 

het getalaspect niet zou kunnen voordoen. 

Het is duidelijk, dat de overeenkomst als juridische twee-eenheid geen aritmetische 

grootheid is, want de tweeheid van wilsverklaring wordt hier slechts naar rechtsregelen tot 

eenheid van rechtshandeling en niet naar rekenkundige regels. Nochtans is de juridische 

eenheid en meerderheid een elementair structuurmoment van de juridische ervaringswijze, 

waarin de onlosmakelijke samenhang van deze laatste met het ervaringsaspect van de 

hoeveelheid tot duidelijke uitdrukking komt. Er is, zoals wij later zullen zien, geen positieve 

rechtsregeling, geen rechtsfeit of rechtsverhouding denkbaar, waarin de juridische 

hoeveelheid geen rol zou spelen. Wij zullen later zien, hoe zij ook aan het begrip 

rechtssubject als samengesteld grondbegrip van de rechtswetenschap in zijn relatie met het 

vroeger genoemde begrip rechtsobject en aan het samengesteld subjectief recht en 

rechtsplicht 9 ten grondslag ligt.  

 

I  

Het innerlijk verband tussen het juridisch aspect en het morele aspect 

Nu sprak ik nog niet over het innerlijk verband tussen het juridisch aspect en het 

morele [tP046] en geloofsaspect van de handeling. 

En toch is ook hier de innerlijke samenhang bij alle eigengeaardheid van de bedoelde 

aspecten onloochenbaar, zij het al dat ons later zal blijken, dat deze samenhang, voor zover 

die in bepaalde structuurmomenten van de juridische ervaringswijze tot uitdrukking is 

gekomen, van ander karakter is dan die met de andere ervaringswijzen. 

Wederom slaat de jurist zijn Burgerlijk Wetboek op en hij vindt daar in art. 1356 de 

bepaling, dat tot de bestaanbaarheid van de overeenkomst o.a. is vereist een “geoorloofde 

oorzaak”, een vereiste dat terloops reeds eerder ter sprake kwam. Volgens art. 1373 is een 

“oorzaak” ongeoorloofd, wanneer zij bij de wet verboden is, of wanneer ze strijdig is met de 

“goede zeden” of de openbare orde. Ik kan op dit ogenblik niet ingaan op de verschillende 

opvattingen over de “oorzaak van de overeenkomst” en met name niet op de vraag of deze 

wettelijke uitdrukking, gelijk sommigen menen, ook beter ware te vervangen door “voorwerp 

van de verbintenis”. 

Het is mij in het tegenwoordig verband voldoende een voorbeeld uit de rechtsspraak te 

geven van een ongeoorloofde oorzaak, welk volgens art. 1371 BW de overeenkomst 

krachteloos maakt. Gesteld, een gemeenteraadslid verbindt zich bij overeenkomst iemands 

sollicitatie naar een openbaar ambt te steunen, waartegenover deze sollicitant toezegt aan een 

derde een zeker bedrag te zullen betalen. Er is wilsovereenstemming en [tP047] er is ook 

handelingsbevoegdheid van de betrokken personen. Maar deze overeenkomst heeft volgens 

ons hoogste rechtscollege een “oorzaak”, die in strijd is met “de goede zeden”, en is op die 

grond burgerrechtelijk nietig (HR 27 maart 1914 NJ 1914, 659, W. 9638).  

Wij merken hier terloops op, dat wij in het juridisch begrip “nietigheid” van een 

handeling weer een bijzondere openbaring vinden van het vroeger summier aangeduide 

innerlijk verband tussen het juridisch en het logisch aspect; want de nietigheid is een 

 
9  Op de samengesteldheid van het begrip rechtsplicht heeft ook E.M. Meijers gewezen in zijn boek “De 

algemene begrippen van het burgerlijk recht” (Leiden, 1948) blz. 10. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

rechtsgevolg, verbonden aan de juridische tegenspraak tussen de feitelijke handeling en een 

(in casu ongeschreven) rechtsregel of rechtsnorm; daardoor kan de handeling in het burgerlijk 

privaatrecht geen contractuele rechten en verplichtingen van de partijen in het leven kan 

roepen. 

Juridische nietigheid is geen logische nietigheid, gelijk sommige rechtstheoretici 

hebben gemeend, omdat de juridische tegenspraak niet zelf van logisch karakter is. De eerste 

kan echter zonder de laatste niet bestaan. Ook het begrip “ongeoorloofd” impliceert deze 

juridische tegenspraak. Maar wij zien hier tegelijk, achter het verband tussen het juridisch en 

het logisch aspect, het verband tussen het eerste en het morele aspect zich onthullen. En weer 

moeten wij opmerken, dat een “onzedelijk oorzaak” in juridische zin iets anders is dan 

[tP048] een onzedelijke drijfveer in de zin van de moraal. Er worden herhaaldelijk 

overeenkomsten gesloten, die onder de toets van de morele naastenliefde als immoreel zouden 

moeten worden gekwalificeerd, terwijl zij toch in juridische zin geen “ongeoorloofde 

oorzaak” hebben. 

Maar evenzeer is waar, dat de juridische betekenis van de uitdrukking “onzedelijke 

oorzaak” innerlijk verband moet houden met het morele aspect van de overeenkomst. 

Art. 1374 BW bepaalt uitdrukkelijk, dat de overeenkomsten “te goeder trouw” moeten 

worden ten uitvoer gelegd. Art. 1357 bepaalt o.a. dat geen toestemming tot een overeenkomst 

van waarde is, indien zij door “bedrog” is verkregen. De artt. 1283 en 1284 spreken over het 

niet nakomen van de verbintenis, welke is te wijten aan de “arglist” van de schuldenaar enz. 

enz. 

De koopovereenkomst, welke wij naar haar vele aspecten bezagen, is aan al deze 

bepalingen van het BW onderworpen. Daarmee is de innerlijke samenhang tussen haar 

juridische en haar morele zijde positiefrechtelijk erkend, zonder dat dit leidt tot een uitwissing 

van de grenzen tussen beide aspecten, die door hun innerlijk verschillende geaardheid zijn 

gewaarborgd. Al de genoemde wettelijke uitdrukkingen, “ongeoorloofde [tP049] oorzaak”, 

“goede trouw”, “bedrog” en “arglist” hebben hun eigen juridische zin, die echter zonder 

verband met de moraal niet is te verstaan.  

Een fundamentele rechtsfiguur, waarin deze samenhang tussen het juridisch en het 

moreel aspect aan het licht treedt, is ook de schuld, welke bij het niet of niet tijdig nakomen 

van een overeenkomst door een van de partijen van belang wordt (vgl. bv. art. 1283 BW), en 

die wij evenzeer buiten de overeenkomst in de figuur van de “onrechtmatige daad” of het 

“delict” in zijn moderne zin ontmoeten. 

Schuld in juridische zin dekt zich niet met morele schuld. Wij zullen dit later uitvoerig 

aantonen. Ze is echter zonder innerlijk verband met de moraal juridisch niet te vatten. 

Alle hier besproken juridische figuren zijn onderworpen aan de maatstaven van een 

juridische moraal, die ondanks haar eigen juridieke geaardheid nochtans de innerlijke 

samenhang tussen het juridische en het morele aspect tot uitdrukking brengt. 

 

[J] 

Het innerlijk verband tussen het juridisch en het geloofsaspect 

De innerlijke samenhang tussen het juridisch aspect en het geloofsaspect van het 

maatschappelijk gebeuren tussen koper en verkoper in de sigarenwinkel springt in het oog, 

wanneer men bedenkt, dat wij in een land leven, waarin de rechtsopvattingen, ondanks het 

zgn. seculariseringsproces van de niet-kerkelijke sferen van de samenleving, uiteindelijk door 

de christelijke en mede door de humanistische geloofsvoorstellingen geleid en gericht zijn. In 

een Mohammedaanse of een heidense samenleving, waarin westerse invloeden nog weinig 

zijn doorgedrongen, is dan ook het inheemse recht sterk van het onze [tP050] verschillend. 

Geheel onafhankelijk van de vraag, of de contractanten aan het christelijk, resp. humanistisch 

geloof persoonlijk deel hebben, is de overeenkomst, die zij sluiten, wel degelijk aan deze 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

samenhang tussen recht en geloof gebonden. Zo is bv. reeds het in voornoemd art. 1374 BW 

omschreven beginsel van de zgn. contractsvrijheid, volgens hetwelk iedere overeenkomst, 

mits zij aan de vereisten van “wettigheid” voldoet, voor partijen bindend is, uit het zgn. 

canonieke recht van de Rooms-Katholieke Kerk afkomstig, dat dit beginsel op de Heilige 

Schrift baseerde. In de Germaanse volksrechten, zoals die in de Frankische tijd werden 

opgetekend, in het primitieve Romeinse volksrecht, zoals dat in de wet van de twaalf tafelen 

is beschreven, en zelfs in het klassiek Romeinse burgerlijk recht, waren slechts bepaalde 

vormen, resp. typen van contracten rechtens erkend. 

Ook de interpretatie van wettelijke termen als “openbare orde”, “goede trouw”, “goede 

zeden” enz. heeft zich ongetwijfeld onder de algemene leiding van christelijke en 

humanistische geloofsopvattingen ontwikkeld.  

Wanneer wij de ervaringswijze van het geloof voorlopig omschrijven als de in het 

hart, of het religieuze centrum van onze existentie gewortelde laatste zekerheid in de tijd 

omtrent een openbaring van de vaste Grond en Oorsprong van al het geschapene, dan moeten 

wij constateren, dat de idee van een laatste of absolute geldingsgrond van het recht, en dus 

ook van die van de verbindende kracht van een wettig gemaakte overeenkomst in de 

juridische ervaringswijze in een onlosmakelijk innerlijk verband met het geloof staat. Of men 

deze laatste geldingsgrond zoekt in Gods Schepperswil, dan wel (bij een afvallige richting van 

het geloof) in de natuurlijke rede of in een eeuwige Idee of “Waarde” of anderszins, steeds 

gaat het om de idee van een absolute grond en oorsprong van de verbindbaarheid van de 

rechtsnormen, die door een geloofsovertuiging geleid wordt. [tP051] 

 

Rechtvaardiging van de wijsgerige idee van de encyclopedie als wetenschapsleer 

Bovenstaande summiere beschouwing inzake de alzijdige samenhang van de 

rechtsfiguur van de bedoelde koopovereenkomst en van haar uitvoering met alle overige 

aspecten van deze tweezijdige handeling moge voorlopig voldoende zijn, om aan te tonen, dat 

men zich van de wijsgerige idee van de encyclopedie maar niet kan afmaken als van een 

speculatieve gedachte, die geheel buiten de juridische ervaringswijze zou omgaan. Er blijkt 

tussen het juridisch aspect en alle overige modale aspecten van de menselijke ervaring een 

onloochenbaar innerlijk verband10 te bestaan, dat in de structuur van de juridische 

ervaringswijze zelf tot uitdrukking komt, en de vraag naar haar plaats in de gehele orde van 

de verschillende ervaringswijzen tot een voor de wetenschap onontwijkbaar probleem maakt. 

[tP051 inlas begin] 

De elementaire grondbegrippen van de rechtswetenschap, waarin de modale 

structuurmomenten van de juridische ervaringswijze analytisch behoren te worden 

uiteengelegd, bleken slechts vanuit de innerlijke samenhang van deze ervaringswijze met alle 

andere te kunnen worden ontwikkeld. Zij konden in het voorafgaand onderzoek nog slechts 

voorlopig, bij wijze van een eerste verkenning ter sprake komen. De definitieve uiteenzetting 

van deze elementaire grondbegrippen, van de methode, volgens welke zij dienen te worden 

gehanteerd en van hun verhouding tot de zgn. categoriale vormen van samengestelde 

 
10  Wij moeten er de nadruk opleggen, dat de innerlijke samenhang tussen het juridisch aspect en de niet-

juridische aspecten van een concrete handeling in een structurele orde van onze ervaring zelf gegrond blijkt te 

zijn en dus niet op een willekeurige constructie anderzijds berust. Wanneer wij spraken van juridische harmonie, 

juridische economie, juridische economie, juridische omgang (rechtsverkeer), rechtsorgaan en rechtsleven, 

rechtskracht en rechtswerking enz. enz., dan waren dit ook niet zgn. overdrachtelijke uitdrukkingen. Want de 

laatste berusten juist niet op de orde en samenhang van onze ervaringswijzen, maar op een beeldrijke 

voorstellingswijze van onze fantasie (vgl. bv. de uitdrukkingen: het spel van de golven, de koning van de dieren, 

de woedende storm enz.), die haar “punt van vergelijking” slechts op subjectieve wijze bepaalt. 

Daarentegen is de innerlijke samenhang, die wij tussen juridische en esthetische harmonie, juridische economie 

en het economisch aspect, rechtsverkeer en omgang etc. aantoonden, een zgn. transcendentaal verband dat onze 

rechtservaring eerst mogelijk maakt. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

grondbegrippen behoort in een later gedeelte van deze encyclopedie thuis. In het 

tegenwoordig verband ging het er slechts om te doen zien, dat de elementaire juridische 

grondbegrippen in een “algemene rechtsleer” in het geheel niet in zicht kunnen komen, omdat 

zij naar hun aard slechts met behulp van een wijsgerig encyclopedische methode zijn bloot te 

leggen, die op de innerlijke samenhang van de juridische met alle niet juridische denk- en 

ervaringswijzen gericht is.11 De structuurmomenten van de juridische ervaringswijze waarin 

deze innerlijke samenhang tot uitdrukking komt, laten zich echter niet uitschakelen, wanneer 

men de samengestelde grondbegrippen aan een analyse onderwerpt. Daarom worden de 

elementaire grondbegrippen, die op deze structuurmomenten betrokken zijn, tot een ware crux 

voor iedere inleiding tot de rechtswetenschap, waarin de schrijver meent zijn lezers een 

inzicht in de grondslagen van de rechtswetenschap te kunnen geven los van een wijsgerig-

encyclopedische onderzoekingsmethode. [tP051 inlas einde] 

Daargelaten de vraag, of de speculatieve wetenschapsleer van Fichte, Schelling, of 

Hegel aanvaardbaar [tP052] is, valt in ieder geval niet te loochenen, dat de structuur van het 

juridische ervaringsaspect zelf het wetenschappelijke denken noopt een idee van de 

samenhang van dit aspect met alle overige aan het juridisch onderzoek ten grondslag te 

leggen. Hoe deze idee nader gevat wordt, en of de wetenschappelijke jurist er zich van bewust 

is, dat hij haar hanteert, doet in dit verband nog niet ter zake. Voorlopig is het voldoende het 

feit te constateren, dat de bedoelde idee een noodzakelijk vooronderstelling is van het 

vakwetenschappelijk onderzoek, en dat, als deze idee onjuist is gevat, voortdurend 

verwarringen dreigen in de wijze van begripsvorming en de wijze van stellen van de 

rechtswetenschappelijke vragen. [tP053]  

Heel wat valse probleemstellingen zijn, [tP054] zoals wij later zullen zien, in de 

rechtswetenschap geboren uit een gemis aan inzicht in de ware verhouding en samenhang 

tussen het juridische en de overige aspecten van onze ervaringswereld. 

Wanneer het de taak van een inleiding in de rechtswetenschap is, de aankomende jurist 

allereerst begrip bij te brengen van de algemene aard van de rechtsverschijnselen en hem in de 

door de rechtswetenschap gehanteerde meest algemene grondbegrippen in te leiden, dan is het 

o.i. dus ook volstrekt noodzakelijk, dat zij zich op een wijsgerige encyclopedie van de 

rechtswetenschap in de hier voorlopig omlijnde zin baseert. [tP054 inlas begin] 

 

De wijsgerige encyclopedie van de rechtswetenschap en het inzicht in aard en onderlinge 

samenhang van de typische rechtssferen van de onderscheiden samenlevingsstructuren 

Dit geldt niet minder voor wat betreft de tweede taak, die aan zulk een inleiding 

gesteld wordt, nl. een overzicht te geven over de onderdelen van de leerstellige of 

dogmatische rechtswetenschap. Want hier gaat het weer om de grondslagen van deze 

indeling, die, gelijk we later zullen zien, primair worden bepaald door de typische structuren 

van de menselijke samenlevingsverhoudingen. Deze structuren, die een typisch karakter 

geven aan de rechtssferen, welke binnen haar fungeren, omvatten in beginsel alle modale 

aspecten van onze ervaring. En daar deze verschillende typische totaalstructuren in haar 

verwerkelijking met elkaar vervlochten zijn, zonder daarbij haar eigen aard te verliezen, dient 

aan het onderzoek van de grondslagen van de onderverdeling van de rechtswetenschap weer 

een wijsgerige totaliteitsidee van de onderlinge verhouding en samenhang van deze typische 

structuren van samenlevingsverhoudingen te worden ten grondslag gelegd.  

Het is uiteraard uitgesloten dat een inleiding tot de rechtswetenschap met behulp van 

de algemene rechtsleer een inzicht zou kunnen geven in de typische aard en onderlinge 

samenhang van de interne rechtssferen van gezin, staat en kerk, bedrijf en handelsverkeer, het 

zo uiterst gevarieerde moderne verenigingswezen, de internationale betrekkingen enz. enz. 

 
11  Ook een juridische kennistheorie, zoals die in de verschillende neokantiaans georiënteerde 

rechtstheorieën werd opgevat, mist deze methode. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Dit is slechts mogelijk met behulp van een zgn. rechtssociologie, die op haar beurt 

haar grondslag slechts kan vinden in een wijsbegeerte van de menselijke samenleving. Maar 

daarmee is tegelijk het probleem gesteld in zake de verhouding van de dogmatische 

rechtswetenschap tot de rechtssociologische, een probleem dat weer alleen door een 

wijsgerige encyclopedie van de rechtswetenschap op kritische wijze kan worden behandeld. 

[tP054 inlas einde] 

 

Het rechtswijsgerig karakter van de encyclopedie van de rechtswetenschap 

Zulk een encyclopedie van de rechtswetenschap is, in haar betrokkenheid op de 

grondslagen van deze laatste, in wezen wijsbegeerte van de rechtswetenschap. Daar de 

rechtswetenschap zelf op het theoretisch onderzoek van de steeds aan verandering 

onderhevige positieve rechtsverschijnselen is gericht, zoals die concrete gestalte aannemen in 

het proces van de menselijke vormgeving, moet ook de encyclopedie van de 

rechtswetenschap in voortdurende aanraking blijven met wat men het positieve recht noemt. 

Zij heeft echter tegelijk, zoals hieronder nader zal blijken, de noodzakelijke 

vooronderstellingen van deze wetenschap aan het licht te brengen, die de verschillende visies 

op de grondslagen van deze laatste verklaren. [tP055]  

Zij is daardoor het “kritisch geweten” van deze wetenschap, dat zich in de 

vakwetenschappelijke vragen niet tot zwijgen mag laten brengen. Zij houdt aan de 

rechtswetenschap als vakwetenschap de spiegel van de zelfkritiek voor. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§3  

Wetenschap en werkelijkheid 

 

Deze spiegel van de zelfkritiek is voor de rechtswetenschap inderdaad onontbeerlijk. 

Het is ook voor de aankomende jurist zeer noodzakelijk, bij het binnentreden van de poort van 

haar eerwaardig gebouw te weten, dat daarbinnen niet de vredige rust heerst van de 

eenstemmigheid, zelfs niet over de meest elementaire grondbegrippen, de taakomschrijving 

en de methode van deze wetenschap, maar dat hij zich binnen een waar [tP056] strijdperk van 

theoretische opvattingen begeeft, waarbij hij zonder wijsgerig encyclopedisch inzicht in de 

achtergrond van deze geschilpunten het spoor wel bijster moet raken. Men zal hem wellicht 

geruststellen met de opmerking, dat het niet de taak van de rechtswetenschap is, voor zover 

zij op de vakstudie van het Nederlandse recht betrekking heeft, zich in de strijd van de 

rechtswijsgerige theorieën te mengen, maar dat zij zich aan het geldende positieve 

Nederlandse recht heeft te houden, d.w.z. aan het recht, zoals het in Nederland vorm heeft 

gekregen en tegenwoordig gelding heeft. 

 

Het positieve recht als wetenschappelijk probleem 

Maar wat is dan dit positieve recht? Reeds deze vraag lopen in de rechtswetenschap de 

opvattingen sterk uiteen. Is onder het tegenwoordig binnen het Nederlands grondgebied 

geldend positief recht, zoals een oudere zgn. positivistische richting in de rechtswetenschap 

leerde, alleen te verstaan het complex van regels, dat in de wet is neergelegd, en van die uit 

andere bron dan de wet ontsproten, slechts wanneer de wet daarnaar verwijst? Ofwel is er ook 

positief recht, dat zijn gelding niet aan de statelijke wetgever ontleent? Heeft m.a.w. [tP057] 

de wetgever de enige oorspronkelijke rechtsmacht tot rechtsvorming binnen het grondgebied 

van de staat, of hebben de niet-statelijke samenlevingskringen als die van gezin, kerk, bedrijf 

enz. binnen hun interne typische rechtssfeer een eigen oorspronkelijke competentie tot 

rechtsvorming? Wanneer men het eerste aanneemt, waarop berust dan juridisch die absolute 

oorspronkelijke competentie van de wetgever, daar deze toch niet op de positieve wet kan zijn 

gegrond (deze laatste onderstelt immers een oorspronkelijke competentie van de wetgever)? 

En als men het laatste aanneemt, naar welk criterium zijn dan de interne oorspronkelijke 

competentiesferen van de statelijke en de niet-statelijke rechtsvormers af te bakenen en hoe 

verhouden zich de statelijke en de niet statelijke rechtssferen in hun onderlinge samenhang? 

Voorts, op het eerste standpunt, is de wetsvorm (de zgn. juridische ontstaansvorm van 

de wettelijke regelen) alleen voldoende om de gelding van een rechtsvoorschrift te 

waarborgen, of is tenslotte beslissend de vraag, of zulk een voorschrift ook geregeld wordt 

toegepast door de met deze toepassing belaste, dus daartoe competente, staatsorganen op het 

gebied van het bestuur en de rechtspraak? 

Wanneer men het eerste aanneemt, hoe moet dan de beoefenaar van de 

rechtswetenschap oordelen, wanneer er volgens de eenstemmige mening van de meest 

vooraanstaande rechtsgeleerden een duidelijke juridische tegenspraak tussen bv. een 

constante rechtspraak, resp. bestuurspraktijk, en een wetsbepaling valt te constateren? Wat 

betekent dan nog de gelding van de betrokken wettelijke regel? 

Zijn er ook uitspraken in de wet, die men kan kwalificeren als “niet bindende 

wetsinhoud” (de term is van de Duitse jurist Eisele)? Zo ja, wat is dan het criterium tussen 

bindende en niet bindende inhoud van de wet, daar de wet zelf [tP058] daarover moeilijk 

uitsluitsel kan geven? 

Was art. 3 van onze wet, houdende algemene bepalingen voor de wetgeving van het 

Koninkrijk (1829), dat gewoonte geen recht geeft, dan voor zover de wet zelf daarnaar 

verwijst, geldend positief recht? Er is een steeds sterker wordende stroming onder de 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

beoefenaars der rechtswetenschap, die dit ontkent. Maar zo ja, wat is dan de juiste 

rechtsbetekenis van deze bepaling?  

Wanneer zich naar het overeenstemmend oordeel van de meest vooraanstaande 

beoefenaars van de rechtswetenschap een constante jurisprudentie contra legem vormt, is deze 

dan als “gewoonterecht” te beschouwen? En wie heeft de hogere bevoegdheid, om een 

tegenspraak tussen wet en rechtspraak vast te stellen, de rechtswetenschap, de Hoge Raad der 

Nederlanden als hoogste orgaan van de rechterlijke macht die ten onzent in cassatie 

uitspraken van lagere instanties bij strijd met de wet heeft te vernietigen, ofwel beide, maar in 

verschillende zin? Wanneer men het eerste aanneemt, is dan de rechtswetenschap als zodanig 

bron van positief recht? Wanneer men het laatste aanneemt, hoe verhoudt zich dan de 

rechtswetenschap, die ons toch wetenschappelijke kennis van het geldende positieve recht 

heeft bij te brengen, tot de rechtspraak, die tenslotte in haar hoogste orgaan toch in een met 

rechtskracht voorziene uitspraak of reeks van uitspraken beslist, hoe een wetsvoorschrift, bij 

verschil van mening over zijn rechtsbetekenis, is op te vatten? 

Voorts als voor de gelding van een wetsbepaling tenslotte alles aankomt op de 

geregelde verwerkelijking van de door haar voorgeschreven regel, is dan daarbij alleen de 

feitelijke gedragslijn van de met de rechtstoepassing [tP059] belaste rechterlijke, resp. 

bestuursorganen beslissend, of mede, dan wel uitsluitend, de doorsneehouding van de 

rechtsgenoten in het algemeen ten aanzien van de wetsregel, voor zover die hun een zekere 

gedragslijn voorschrijft, resp. verbiedt?  

Wanneer men het laatste aanneemt, is het positieve recht dan een puur “feitelijke” iets, 

een simpele regelmaat in de feitelijke gedragingen van de mensen, of blijft de positieve 

rechtsregel als gedragsregel het karakter behouden van norm, van regel van behoorlijkheid, 

waarmee het feitelijk gedrag van de rechtsgenoten in juridische tegenspraak kan verkeren? In 

het laatste geval, kunnen de positieve rechtsnormen iedere willekeurige inhoud hebben die 

binnen de grenzen van het feitelijk mogelijke blijft, of zijn zij aan boven willekeurige 

grondslagen gebonden? 

Ik heb hier opzettelijk een aantal vragen geformuleerd, die zich bij enig kritisch 

nadenken ook aan hen moeten opdringen, die aanvankelijk menen in het positieve recht een 

onproblematisch gegeven te bezitten. 

Deze laatste zgn. “naïef positivistische” houding tegenover het positieve recht is 

tegenwoordig in ruime kring als onwetenschappelijk erkend. Velen geven thans toe, dat de 

vraag, wat positief recht [tP060] is, inderdaad een fundamenteel probleem van de 

rechtswetenschap is, maar daarmee is ook toegegeven, dat hierover in de wetenschap 

fundamenteel verschil van opvatting kan bestaan. 

Misschien is het positieve recht zelf als zodanig niet afhankelijk van de theoretisch-

wetenschappelijke kijk er op, ofschoon zelf deze stelling niet onbetwist is. Maar even zeker 

is, dat in de wetenschap alles op die kijk aankomt en dat voor een wezenlijk 

wetenschappelijke denkhouding reeds de vraag, wat onder positief recht valt te verstaan, een 

wezenlijk probleem is. In het meningsverschil, dat hierover blijkt te bestaan, komt een dieper 

verschil in de gehele rechtsbeschouwing tot uiting. Dit verschil is tenslotte geworteld in een 

verschillende kijk op de gehele structuur van de empirische werkelijkheid, waarbinnen het 

positieve recht fungeert. 

 

Het beroep op de werkelijkheid in de wetenschap. 

Hoe diep inderdaad het verschil in visie op de structuur van de aan onze ervaring 

toegankelijke (zg. “empirische”) werkelijkheid binnen het rechtswetenschappelijk denken 

doorwerkt, kan eerst blijken, wanneer wij nader met de grondbegrippen en algemene 

leerstukken van de rechtswetenschap kennismaken. Reeds in de aanvang moeten [tP061] wij 

echter opmerken, dat een beroep op de werkelijkheid ter adstructie van een bepaalde 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

theoretische opvatting in de rechtswetenschap nimmer neutraal tegenover de wijsbegeerte 

kan zijn. 

Om dit duidelijk te maken, moeten wij ons een ogenblik rekenschap geven van de 

verhouding tussen wetenschap en werkelijkheid. In de tweede paragraaf lieten wij aan het 

voorbeeld van een eenvoudige koopovereenkomst zien, hoe grote verscheidenheid van 

modale aspecten of fundamentele ervaringswijzen de empirische werkelijkheid vertoont. 

Het moet intussen duidelijk zijn, dat in de gewone ervaring van het dagelijks leven, 

men aan een theoretische onderscheiding van deze aspecten als zodanig niet toekomt. 

Hier worden gebeurtenissen, handelingen, dingen, planten, dieren en mensen, 

evengoed als de verschillende kringen van de menselijke samenleving (als gezin, kerk, staat, 

school, enz.) gevat als individuele tijdelijke totaliteiten van typische geaardheid. Haar 

onderscheiden aspecten worden hier nimmer expliciet en afzonderlijk, maar alleen impliciet 

en in een ononderbroken onderlinge samenhang aan deze bepaalde handeling, dit ding enz. 

als geheel ervaren. 

Zo wordt in de niet-wetenschappelijke zgn. [tP062] naïeve ervaring van de 

werkelijkheid een individueel ding als deze kastanjeboom hier in mijn tuin niet afzonderlijk 

gevat naar zijn mathematische aspecten van kwantitatieve menigvuldigheid en ruimtelijke 

verhoudingen, naar zijn fysisch-chemisch aspect van energiemassa, naar zijn biotisch aspect 

van levend organisme enz. enz., maar zonder meer als dit individuele geheel boom, waarin al 

deze aspecten in ononderbroken samenhang gegeven zijn, zonder dat zij afzonderlijk worden 

uiteengelegd. 

Eerst in de wetenschappelijke, theoretische denkhouding worden de aspecten door het 

theoretisch denken uit elkaar gesteld, en duidelijk onderscheiden. 

Aan deze theoretische uiteenstelling, en duidelijke onderscheiding van de 

verschillende ervaringswijzen hangt allereerst het verschil in gezichtspunt van waaruit de 

vakwetenschappen haar onderzoekingsgebied bepalen. Bij het eerste theoretisch onderricht in 

de wiskunde wordt reeds geleerd, de getals- en ruimteverhoudingen los van de zinnelijke 

waarneembare dingen van de dagelijkse ervaring te vatten. Terwijl het kind in zijn naïeve 

ervaringshouding begint deze verhoudingen aan concrete dingen op te merken en bv. het 

telraam moet gebruiken om te leren tellen, moet geleidelijk zijn oog ontsloten worden voor de 

getals- en ruimteverhoudingen [tP063] als zodanig, waarbij scherp onderscheiden wordt 

tussen de mathematische aspecten en het aspect van zinnelijke vorm, kleur enz. 

 

Naïeve ervaring en theorie van de werkelijkheid 

Zo richt ook de jurist in zijn vakwetenschappelijke werkzaamheid zijn aandacht niet 

op de volle werkelijkheid van gebeurtenissen en dingen, maar hij wil slechts het juridisch 

aspect van de werkelijkheid als zodanig wetenschappelijk leren kennen. Juist daarom heeft in 

het vakwetenschappelijk juridisch denken een beroep op de vóór-theoretische 

werkelijkheidservaring ter ondersteuning van een bepaalde theoretische kijk op de 

rechtsverschijnselen geen zin. Niet omdat deze vóór-wetenschappelijke ervaringshouding 

onjuist of waardeloos zou zijn, maar omdat de vakwetenschappelijke kennis op theoretisch 

uiteengelegde modale aspecten van de werkelijkheid gericht is en de vóór-wetenschappelijke 

ervaring ons juist daarover niet positiefs kan leren. [tP064]  

Zodra dus de vaktheoreticus zich op de “werkelijkheid” gaat beroepen, moet hij er 

zich van [tP065] bewust zijn, dat hij een werkelijkheid aanvoert, die door de wetenschap 

theoretisch in haar verschillende modale aspecten is uiteengelegd, en die hij zelf slechts in één 

van deze aspecten onderzoekt. Hij moet zich als wetenschappelijk man bewust blijven, dat de 

op deze wijze theoretisch uiteengebroken werkelijkheid niet meer is de werkelijkheid, gelijk 

ze zich in de gewone ervaring geeft, maar veeleer een theoretische visie daarop.  



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

En zal deze visie inderdaad een visie op de werkelijkheid zijn, dan kan zij zich nimmer 

beperken tot het theoretisch inzicht in een bepaald aspect, maar dan behoort zij te zijn een 

visie op de gehele samenhang en onderlinge verhouding van de aspecten en van de typische 

totaalstructuren, die de werkelijkheid in deze samenhang vertoont. 

 

Lunstedts beroep op de “werkelijkheid” ter adstructie van de onwetenschappelijkheid 

van de gangbare rechtswetenschap. 

Een voorbeeld moge het hier opgemerkte toelichten. In 1932 verscheen in Duitse 

vertaling het eerste deel van een opzienbarend boek van de Zweedse hoogleraar Anders 

Wilhelm Lundstedt, getiteld “Die Unwissenschaftlichkeit der Rechtswissenschaft”. In dit werk 

tracht de schrijver aan te tonen, dat alle gangbare begrippen waarmee [tP066] de traditionele 

rechtswetenschap opereert, als die van rechten en plichten, verbintenis, rechtsnorm, 

rechtmatigheid en onrechtmatigheid, straf en schuld, enz. enz. niets zijn dan zinloze 

scholastische termen zonder enige grond in de ervaringswerkelijkheid.  

Wanneer bv. de Romeinse juristen leerden, dat uit een overeenkomst een verbintenis, 

een obligatie of rechtsband werd geboren, krachtens welke de ene partij verplicht is aan de 

andere een bepaalde prestatie te doen, en de andere partij een recht op deze prestatie verkrijgt, 

dan lag aan deze gehele voorstelling van zaken, gelijk de schrijver op het voetspoor van zijn 

ambtgenoot aan de Universiteit van Uppsala, Axel Hagerström, leert, oorspronkelijk slechts 

ten grondslag een primitieve magische opvatting. Deze opvatting hield in, dat men door het 

uitspreken van bepaalde formules een geheimzinnige macht over de persoon van de 

schuldenaar verkreeg, waaruit deze zich slechts door prestatie zou kunnen bevrijden 

(“solutio” als losmaking van de magische band). De Romeinse juristen maakten van deze 

magische macht over de persoon van de debiteur een mysterieuze rechtsband (vinculum 

iuris), waaruit zou voortspruiten een “recht” van de schuldeiser en een daaraan 

beantwoordende “plicht” van de schuldenaar. Het “recht” van de crediteur werd dan gevat als 

een “rechtsmacht” over de “verplichte” prestatie van de debiteur. [tP067]  

Maar aan deze juridische begrippen beantwoordt volgens Lundstedt evenmin iets in de 

empirische werkelijkheid als aan de primitieve voorstelling, dat de “obligatio” zou zijn een 

magische machtskring, waarin de persoon van de schuldenaar door zekere formules zou zijn 

“gebannen”. De enige realiteit, die achter de verbintenis schuilt, bestaat volgens hem in de 

feitelijke situatie, dat iemand, wanneer hij op een (in wet of overeenkomst) bepaalde wijze 

handelt of niet handelt en wanneer daardoor een op bepaalde wijze omschreven schade voor 

een ander ontstaat, de eerste op vordering van de laatste executoriaal feitelijk kan worden 

gedwongen, voor het geval hij tot betalen in staat is, een zekere geldsom te voldoen tot 

dekking van proceskosten en geleden “schade”. De regelmatigheid van de dwangreacties, 

waarmee het rechtsmechanisme in stand wordt gehouden, bewerkt in het menselijk bewustzijn 

een subjectief vrees- en respectgevoel, waardoor men in doorsnee zich overeenkomstig de 

voorschriften gedraagt. Dit is de oorsprong van het irrationele plichtgevoel, dat, ofschoon in 

werkelijkheid geen plichten bestaan, toch een nuttige functie in de samenleving heeft.  

Wat men “rechten” en “rechtsmacht” over een zaak noemt is in werkelijkheid niets 

anders dan de feitelijke situatie, dat iemand t.a.v. een zaak handelingsmogelijkheden heeft 

zonder het risico te lopen, dat hij door de werking van het dwangmechanisme van de staat 

daarvan schadelijke gevolgen ondervindt, terwijl anderen, als zij zo met deze zaak handelen, 

voortdurend aan dit risico blootstaan. Deze handelingsmogelijkheden liggen geheel op 

hetzelfde plan als die van het dier (a.w. p. 122). 

Derhalve zijn rechten en plichten, en in het algemeen betrekkingen van “zo behoren”, 

in de “werkelijkheid” niet te ontdekken. De wetenschap is echter aan de grenzen van het 

zinnelijke waarneembare gebonden. Dus moet een radicale opruiming in het 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

begrippenarsenaal [tP068] van de leerstellige rechtswetenschap worden gehouden, omdat aan 

de daarin gangbare begrippen niets in de werkelijkheid beantwoordt. 

 

Lundstedts kijk op de werkelijkheid en de vóór-theoretische werkelijkheidservaring  

De eerste is een theoretische visie. 

Men vindt in dit betoog van de bekende Zweedse rechtstheoreticus een zeer leerrijk 

voorbeeld van een beroep op de werkelijkheid ter adstructie van een bepaalde theoretische 

kijk op het rechtsleven. Wat is het wel voor een “werkelijkheid”, die met zulk een pathos 

tegen “de scholastiek van de juristen” in het veld wordt gevoerd? Is het de werkelijkheid, 

gelijk ze zich in de gewone ervaring aanbiedt? Dit zeker allerminst! Ieder normaal ontwikkeld 

mens, die een overeenkomst afsluit, heeft impliciet de ervaring van rechten en plichten, ook al 

is hij niet bekend met alle wetsvoorschriften, en ook al heeft hij geen theoretisch inzicht in het 

juridisch aspect van de menselijke samenleving als zodanig. Hij ervaart die rechten en 

plichten als bestanddeel van de werkelijke maatschappelijke betrekking, waarin hij zich tot 

zijn medecontractant bevindt. 

Zodra men de normatieve aspecten, d.w.z. die [tP069] ervaringsaspecten, waarin de 

werkelijkheid onder regels van zo behoren fungeert, uitschakelt, is het niet langer de volle 

werkelijkheid, waarop men zich beroept, maar veeleer een theoretische abstractie daaruit. 

En zodra men zulk een theoretische abstractie voor de volle “empirische 

werkelijkheid” uitgeeft, overschrijdt men zowel de grenzen van de gewone (vóór-

wetenschappelijke) ervaring als die van de vakwetenschap. Men poneert eenvoudig een 

theoretische kijk op de structuur van de werkelijkheid als de ware en deze theoretische 

werkelijkheidsvisie is noodzakelijk van wijsgerig karakter, omdat zij een theoretische 

totaalvisie van de ervaringswerkelijkheid bedoeld te geven. 

Zo is Lundstedts werkelijkheidsvisie aldus te karakteriseren, dat zij de empirische 

realiteit laat opgaan in die aspecten, die door de natuurwetenschappen in betrekking tot 

zinnelijke waarneembare verschijnselen worden onderzocht. Dit theoretisch 

werkelijkheidsbeeld wordt dan volstrekt “objectief” geacht, omdat de zinnelijke 

waarneembare verschijnselen door de mathematische procedures van telling, meting en wegen 

in de natuurwetenschap van alle subjectieve toevoegingen van het menselijk bewustzijn 

zouden zijn gezuiverd. Dan moet dus ook aan het rechtsleven een plaats binnen dit sterk 

gereduceerde werkelijkheidsbeeld worden gewezen, waarbij het eerste geheel van zijn 

normatieve zin wordt beroofd. Want die normatieve zin wordt, gelijk we zagen, door 

Lundstedt herleid tot een subjectieve gevoelsgewaarwording van de mens, waaraan niets in de 

“objectieve werkelijkheid” beantwoordt. [tP070] Maar op deze wijze verdwijnt tegelijk het 

juridisch aspect zelf uit het theoretisch gezichtsveld. De rechtsorde wordt door de schrijver 

feitelijk gevat als een biologische noodzakelijkheid voor de instandhouding van de 

samenleving. Het groepsleven kan biologisch alleen fungeren, wanneer aan ieder gedrag, dat 

het dreigt te verstoren, het risico is verbonden van de reactie van het dwangmechanisme van 

de staat voor welke reactie de rechtsorde de feitelijke voorwaarden aangeeft.  

Lundstedt heeft deze naturalistische rechtsbeschouwing zeer consequent doorgevoerd, 

waar hij - van zijn standpunt terecht - opmerkt, dat men bij de wetenschappelijke analyse van 

de rechtsverschijnselen eigenlijk ook van “schadevergoeding” niet mag spreken, omdat de 

“werkelijkheid” deze figuur niet kent. “Schade” en “vergoeding” hebben immers volgens hem 

slechts betekenis in de subjectieve waardering van de mens, zij fungeren niet in de 

“objectieve werkelijkheid” zelf. En het begrip schadevergoeding onderstelt z.i. weer de 

“scholastisch-metafysische begrippen” van rechten en plichten, wier onwetenschappelijke 

karakter de schrijver meent op overtuigende wijze te hebben aangetoond! 

Maar, zo zal men vragen, gedachtig aan wat wij hebben gezegd over het verband 

tussen het verschil in visie op de grondslagen van de rechtswetenschap en het theoretisch 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

werkelijkheidsbeeld waarvan met uitgaat: “Heeft zulk een theoretische, in wezen wijsgerige, 

visie op de structuur van de werkelijkheid, dan geen hogere richteres dan de subjectieve 

overtuiging van de wetenschappelijke onderzoeker? 

Ware dit zo, dan zou ieder beroep op de werkelijkheid, ieder beroep op de “feiten” 

tenslotte wetenschappelijke waarde missen en een grenzeloze theoretische willekeur zou 

tenslotte [tP071] de plaats van de wetenschappelijke waarheid moeten innemen.  

Zo droevig staat het er met de wetenschap gelukkig niet voor. De feiten, waarop zij 

zich beroept, moeten zich laten verifiëren, onafhankelijk van hun uiteenlopende 

wetenschappelijke interpretaties. En de theoretische analyse van de grondbegrippen van de 

rechtswetenschap dient steeds te worden getoetst aan de structuur van de juridische 

ervaringswijze.  

Er zijn onloochenbare standen van zaken in deze structuur, waarvan de theoretische 

visie op de grondslagen van de rechtswetenschap bevredigend rekenschap moet kunnen 

geven. Wij hebben zulke standen van zaken reeds blootgelegd bij ons eerste onderzoek naar 

de innerlijke samenhang van de juridische met de overige fundamentele ervaringswijzen van 

de werkelijkheid, nog vóór wij een theorie konden ontwikkelen, om ze wijsgerig te verklaren.  

Er zijn ook onloochenbare standen van zaken in de typische totaliteitsstructuren, 

waarin ons de individuele dingen, gebeurtenissen, samenlevingsverhoudingen enz. van de ons 

vertrouwde ervaringswereld gegeven zijn. En ook deze standen van zaken zijn niet 

afhankelijk van de subjectieve wijsgerige visies, die men daarop heeft. De theoretische visie 

op de structuur van de empirische werkelijkheid is dus niet zonder waarheidscriteria aan een 

subjectieve willekeur van wijsgerige standpunten overgeleverd. Zij moet van de 

bovenbedoelde standen van zaken behoorlijk theoretisch rekenschap kunnen geven, of ze 

bouwt op een zandgrond. En dan is er nog een ander criterium voor haar wetenschappelijke 

waarheid, dat wij eerst later onder ogen kunnen zien bij de behandeling van de zgn. 

antinomieën in het theoretisch denken. 

Een theoretisch beroep op de werkelijkheid wordt echter persé misleidend, wanneer 

men van tevoren de werkelijkheid, gelijk zij zich aan de gewone ervaring biedt, gaat 

vereenzelvigen met een theoretische abstractie daaruit van bepaalde van haar modale 

aspecten. 

Het gevaarlijke daarbij is, dat de wijsgerig ongeschoolde wordt gesuggereerd, dat zulk 

een theoretische visie op de werkelijkheid onafhankelijk [tP072] is van een bepaald wijsgerig 

standpunt, en dat deze onkritische denkwijze ook de aankomende jurist wordt opgedrongen 

“in naam van de eenvoudigheid”, omdat men slechts de “gewone alledaagse opvatting” van 

de werkelijkheid zou weergeven. Want de door Lundstedt voorgedragen werkelijkheidsvisie 

is onder de positivistische ingestelde beoefenaars der rechtswetenschap, die beweren zich 

alleen aan het positieve recht te houden, zeer verbreid. De revolutionaire daad van deze 

Zweedse rechtstheoreticus bestond slechts hierin, dat hij haar ook in de rechtswetenschap tot 

haar volle consequenties durfde door te denken, terwijl de meeste beoefenaars van de 

dogmatische rechtswetenschap halverwege halt maken. Want althans formeel blijven zij aan 

de normatieve aard van de positieve rechtsregels en aan de samengestelde normatieve 

grondbegrippen van de rechtswetenschap vasthouden, al is hun theoretische opvatting van het 

menselijk handelen, en in het algemeen van het feitelijke gebeuren, waarop in de juridische 

ervaringswijze de rechtsnormen betrokken zijn, geheel beheerst door de naturalistische visie 

op de menselijke ervaring en de empirische werkelijkheid. En, zoals we zagen, deze visie 

wordt gewoonlijk op onkritische wijze vereenzelvigd met de vóór-wetenschappelijke ervaring 

van het dagelijks leven, en onafhankelijk geacht van enig wijsgerig standpunt. 

Hiertegenover stel ik als eis van wetenschappelijke eerlijkheid, dat men de 

aankomende jurist moet leren zien de onlosmakelijke samenhang tussen de wetenschappelijke 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

kijk, die men op het positieve recht heeft en de wijsgerige visie op de gehele structuur van de 

empirische werkelijkheid.  

Want de theoretische kijk op deze laatste is, gelijk wij opmerkten, steeds van wijsgerig 

karakter. Om ons van deze stand van zaken volledig rekenschap te geven [tP073] is het 

noodzakelijk nader in te gaan op de vraag, in welke verhouding de wijsbegeerte staat tot de 

vakwetenschappelijke kennis enerzijds en tot de niet-theoretische, zgn. naïeve ervaring van de 

werkelijkheid anderzijds. 

 

De zgn. autonomie van de wetenschap als quaestio iuris 

Dit nader onderzoek concentreert zich op een fundamenteel probleem, dat in onze 

voorafgaande beschouwingen in deze paragraaf slechts provisorisch en in een beperkt om van 

aan de orde kwam. Wij bedoelen de vraag of het wetenschappelijk denken als zodanig 

autonoom kan zijn, d.w.z. of het althans naar zijn aard onafhankelijk van vooronderstellingen 

kan fungeren, die het terrein van de betrokken wetenschap te boven of te buiten gaan. 

Deze vraag omvat tweeërlei: 

1e  of een vakwetenschap zulk een autonomie tegenover de wijsbegeerte kan bezitten en 

2e of het vakwetenschappelijk en het wijsgerig denken autonoom kunnen zijn ten aanzien 

van religie en geloof, die op de diepste levensvragen betrokken zijn. 

 

Beide problemen raken niet de quaestio facti, of in feite het wetenschappelijk denken 

zich niet voortdurend beïnvloed toont door vooroordelen van niet-wetenschappelijke aard. 

Want daarover heerst tegenwoordig vrijwel eenstemmigheid van mening. Algemeen wordt nu 

wel toegegeven, dat althans op het gebied van de zgn. [tP074] “geesteswetenschappen”, 

waartoe ook de rechtswetenschap behoort, de feitelijke invloed van alle mogelijke 

vooroordelen van sociaal milieu, historische traditie en levens- en wereldbeschouwing groot 

is. Met name de zgn. “sociologie van de wetenschap” heeft deze invloeden aan een 

systematisch onderzoek onderworpen. Men stelt echter tegenover deze quaestio facti de 

quaestio iurus, de vraag nl. of deze feitelijke stand van zaken met de aard van de wetenschap 

strookt. En dan is nog steeds de overheersende opvatting deze, dat de wetenschap naar haar 

aard zich van alle, haar gebied overschrijdende vooroordelen dient te bevrijden, omdat zij 

vertroebelend en storend op het wetenschappelijk bedrijf inwerken. Zo zou het empirisch 

vakwetenschappelijk onderzoek zich van wijsgerige vooroordelen moeten losmaken, evenals 

van de sociale vooroordelen van religie en geloof. Dit laatste geldt dan ook voor de 

wijsbegeerte zelf, voor zover zij op een wetenschappelijk karakter aanspraak wil maken.  

Het zal ons nu blijken, dat beide hierboven geformuleerde vragen onverbrekelijk met 

elkaar samenhangen. 

Ons voorafgaand onderzoek moge reeds ernstige twijfel hebben doen rijzen aan de 

autonomie van de rechtswetenschap (als wetenschap van het [tP075] van het positieve recht) 

tegenover de wijsbegeerte, maar daarmee is het vraagstuk van de autonomie van de 

wetenschap nog allerminst in zijn diepste grondslagen geraakt. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §4 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§4  

De autonomie van de wetenschap voor het forum van de transcendentale kritiek van de 

theoretische denk- en ervaringshouding 

Het eerste grondprobleem van deze kritiek 

 

Het postulaat van de autonomie van de wetenschap tegenover geloof en religie werd 

tot nu toe veelszins als een dogma verkondigd, d.w.z. men poneerde, dat het uit de aard van 

het wetenschappelijk denken voortvloeit, zonder dat men de moeite nam, deze stelling in een 

kritisch onderzoek naar de aard en de structuur van dit denken zelf te verantwoorden. 

De argumenten, die men aanvoerde, waren eensdeels slechts van historische aard. Men 

wees op conflicten tussen kerkelijk gezag en wetenschap in het verleden, waar het eerste op 

geloofsgronden de laatste wilde binden en daarmee de vooruitgang van de wetenschap in de 

weg had gestaan. Men denke bv. aan de aanvankelijke strijd van de kerk tegen het 

copernicaanse wereldbeeld dat brak met de vroegere traditionele opvatting van de aarde als 

rustend middelpunt van het heelal en leerde dat de aarde zich om de zon en om zijn eigen as 

beweegt. Daarmee raakte men hoogstens de quaestio facti, maar niet de rechtsgrond van het 

gestelde postulaat van de autonomie. 

Anderdeels berustten deze argumenten op een petitio principii, bv. waar men 

betoogde, dat de wetenschap naar haar aard zich niet aan dogma’s kan binden en dat zij een 

geheel ander terrein bestrijkt dan het [tP076] geloof, omdat zij in haar onderzoek beperkt 

blijft tot de aan de ervaring toegankelijke verschijnselen, zodat geloof en wetenschap in 

werkelijkheid geen aanrakingspunten bezitten. 

De argumenten, die men voor de autonomie van de vakwetenschap tegenover de 

wijsbegeerte aanvoerde, leden aan hetzelfde euvel, d.w.z. ze waren ten dele van historische en 

ten dele van dogmatische aard; van dogmatische aard in zoverre ze uitgingen van hetgeen 

kritisch bewezen moest worden, nl. dat de empirische vakwetenschap naar haar aard 

onafhankelijk van wijsgerige vooronderstellingen dient te worden beoefend; van historische 

aard, in zoverre men zich beriep op de remmende invloed die in het verleden bepaalde 

filosofische stelsels op de ontwikkeling van het empirisch wetenschappelijk onderzoek 

hebben gehad. De quaestio juris werd langs geen van deze beide wegen geraakt. 

 

De transcendentale kritiek van de theoretische denk- en ervaringshouding 

Om inderdaad het postulaat van de autonomie van de wetenschap op zijn principiële 

houdbaarheid te onderzoeken, moet de wetenschappelijke denk- en ervaringshouding als 

zodanig tot kritisch probleem worden gemaakt. Men moet zich dan rekenschap geven van de 

innerlijke structuur van deze laatste en zich afvragen of naar deze innerlijke structuur de 

vakwetenschap onafhankelijk van de wijsbegeerte en beide onafhankelijk van geloof en 

religie kunnen zijn. Hiertoe is een zgn. transcendentale kritiek van de theoretisch denk- en 

ervaringshouding als zodanig noodzakelijk, d.i. van de denk- en ervaringshouding die zowel 

voor de vakwetenschap als voor de wijsbegeerte [tP077] als totaalwetenschap karakteristiek 

is. Onder deze “transcendentale kritiek” verstaan wij een radicaal kritisch (geen enkel zgn. 

theoretisch axioma ontziend) onderzoek naar de algemeengeldige voorwaarden, die de 

theoretische denk- en ervaringshouding eerst mogelijk maken en die in de structuur van deze 

laatste zelf gegrond zijn. 

 

De kenniskritiek van Immanuel Kant 

Dit kritisch onderzoek mag niet verward worden met de zgn. “transcendentale kritiek”, 

die door Immanuel Kant, de grondlegger van de zgn. “kritische wijsbegeerte”, in het laatst 

van de XVIIIe eeuw werd geoefend op de menselijke kennis in het theoretisch gebruik van de 

“rede”. Deze kritiek was een bepaalde vorm van zgn. kennistheorie en wilde onderzoeken hoe 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §4 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

en in hoeverre theoretische kenoordelen mogelijk zijn die niet op zintuigelijke ervaring 

berusten (zgn. “synthetische oordelen a priori”) en nochtans algemeengeldigheid bezitten.  

Kant bedoelde hier de mogelijkheid van de zuivere wiskunde, zoals die in zijn tijd 

werd opgevat, en van Newtons natuurkunde langs kennistheoretische weg aan te tonen; beide 

vellen wetenschappelijke oordelen van gepretendeerde algemeengeldigheid, die nimmer op de 

zintuigelijke ervaring zelf kunnen zijn gegrond, omdat de laatste ons slechts een beperkt 

aantal waarnemingen [tP078] kan leveren. Tegelijk bedoelde Kant met deze “transcendentale 

kenniskritiek” de aanspraken van de zgn. theoretische metafysica af te snijden, die ons alleen 

met behulp van het logisch denken algemeengeldige kennis beweert te verschaffen van de 

werkelijkheid, zoals zij “in zichzelf”, los van mogelijke zinnelijke ervaring, zou zijn.  

 

De dogmatische inzet van de kantiaanse kenniskritiek. 

Nochtans heeft Kant nimmer een wezenlijk transcendentale kritiek van de theoretische 

denk- en ervaringshouding als zodanig ingesteld. In dit geval immers had hij zijn eigen 

kennistheorie tot kritisch probleem moeten maken en zich de vraag moeten stellen, hoe zulk 

een theorie zelf mogelijk is. Maar voor Kant was de theoretische denkhouding als zodanig een 

onproblematisch gegeven. Hij ging uit van de autonomie van de theoretische rede 

(“theoretische Vernunft”). Dit was de dogmatische inzet van deze zgn. kritische [tP079] 

kentheorie, die, gelijk wij nog zullen zien, verstrekkende gevolgen heeft voor Kants gehele 

opvatting van de empirische werkelijkheid en van de grondslagen en grenzen van de 

wetenschap.1 

 

De mogelijkheid van onze transcendentale kritiek binnen de grenzen van de theoretische 

denk- en ervaringshouding 

Nu zou men kunnen vragen, hoe een transcendentale kritiek van de theoretische denk- 

en ervaringshouding als zodanig dan nog binnen de grenzen van deze laatste mogelijk is. Zulk 

een fundamentele kritiek zal immers toch zelf weer van theoretisch karakter moeten zijn, zal 

ze inderdaad als kritische wetenschapsleer kunnen gelden. Een theorie over de principiële 

mogelijkheid van de theoretische denk- en ervaringshouding als zodanig schijnt zich echter in 

een vicieuze cirkel te bewegen, in zoverre zij als theorie zelf van die theoretische houding 

moet uitgaan, welker mogelijkheid voor haar een probleem zou zijn. Die vicieuze cirkel zou 

inderdaad niet kunnen worden doorbroken, wanneer het theoretisch denken als zodanig niet 

zou kunnen worden gericht op zijn eventuele vooronderstelden (praesupposita), die, zelf niet 

meer van theoretisch karakter zijnde, nochtans de theoretische kenhouding zelf eerst mogelijk 

maken.[tP080] 

Wij zullen in de loop van ons onderzoek zien, dat dit inderdaad niet mogelijk is zonder 

dat het theoretisch denken vanuit een boven-theoretisch standpunt op deze praesupposita 

gericht wordt. Betekent dit nu echter, dat daarbij de wetenschappelijke denkhouding zelf 

wordt prijsgegeven? Dit zou slechts kunnen worden beweerd, wanneer de wetenschap naar 

haar aard autonoom, d.w.z. onafhankelijk van niet-theoretische vooroordelen, zou zijn. Maar 

de vraag of dit inderdaad zo is, hebben wij juist tot het grondprobleem van onze 

transcendentale kritiek gemaakt. Daarbij mag van de aanhangers van het postulaat van de 

autonomie niet worden geëist, dat zij bij voorbaat dit postulaat zouden prijsgeven, maar alleen 

dat zij bereid zijn, het in een transcendentale kritiek op zijn ware karakter te onderzoeken en 

het niet langer in een wetenschappelijk dogmatisme voor een theoretisch axioma en het 

eigenlijk criterium van wetenschappelijkheid uitgeven.  

Zij mogen m.a.w. het bedoelde postulaat niet langer als dogma hanteren. 

 
1  Hetzelfde geldt voor de door de Duitse denker Edmund Husserl (1859-1938) gegrondveste moderne 

fenomenologie, door hem zelf als de “radicale kenniskritiek” beschouwd. Ook deze gaat dogmatisch uit van de 

autonomie van de theoretische denk- en ervaringshouding. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §4 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Wij hebben nu onze transcendentale kritiek ingeleid met de vraag: Hoe is de 

theoretische [tP081] denk- en ervaringshouding als zodanig mogelijk? Wat zijn haar 

algemeengeldige voorwaarden, die uit haar innerlijke structuur zelf voortvloeien? 

Wij moeten dus allereerst trachten in deze structuur inzicht te verkrijgen en dit laatste 

is slechts mogelijk in een kritische vergelijking van de theoretische denk- en 

ervaringshouding met de niet-theoretische van de gerijpte mens in het dagelijks leven.  

 

De theoretische denk- en ervaringshouding is gekarakteriseerd door een antithetische 

relatie 

De theoretische denk- en ervaringshouding nu is gekarakteriseerd door een 

antithetische relatie, waarin wij onze logische of analytische denk- en ervaringsfunctie stellen 

tegenover de niet-logische aspecten van de empirische werkelijkheid, die gelijk wij zagen, de 

onderzoekingsvelden van de verschillende vakwetenschappen hun primaire begrenzing geven. 

De logische denk- en ervaringswijze berust, gelijk we gezien hebben, op analytische 

onderscheiding, d.i. op onderscheiding door middel van uiteenlegging van hetgeen ons in-één, 

dus op niet-analytische wijze gegeven is, waardoor wij ons een begrip van dit laatste kunnen 

vormen. [tP082]  

In de theoretische denkhouding gaan wij onze analyserende denkfunctie op de modale 

aspecten van onze ervaring zelf richten. Deze aspecten zijn reeds in hun onderlinge relatie van 

elkaar onderscheiden, naar niet abstract analytisch, d.i. in theoretisch-logische uiteenlegging. 

Hun werkelijke onderscheidenheid openbaart zich binnen de in-één zijnde ervaringswereld als 

een slechts intuïtief te vatten gegeven, zonder hetwelk wij ook in de logische analyse hen niet 

zouden kunnen onderscheiden.2 

De modale verscheidenheid en onderscheidenheid van onze ervaringswijzen is als 

zodanig dan ook niet van slechts logisch karakter. 

De logische verscheidenheid en onderscheidenheid is slechts een modaal aspect van 

de werkelijke verscheidenheid en onderscheidenheid, die als zodanig een intermodale 

kosmische relatie tussen de aspecten is. 

Ook het subjectief bewustzijn van een verscheidenheid is allerminst slechts logische 

geaardheid. [tP083]  

Er is zelfs een vóór-logisch bewustzijn van onderscheidenheid. Zo onderscheidt het 

dier, dat toch geen analytisch onderscheidingsvermogen heeft, zijn voedsel, zijn wijfje, zijn 

jongen, zijn soortgenoten, zijn natuurlijke vijanden in zijn levensmilieu met een instinctieve 

trefzekerheid van alles, wat voor zijn soortelijk organisch bestaan van geen direct belang is.  

De theoretische denkhouding is dus gekarakteriseerd door een tegenoverstelling van 

onze logische denkfunctie aan de niet-logische aspecten van de ervaarbare werkelijkheid in de 

thans nader gepreciseerde zin. 

In deze tegenoverstelling bieden de niet-logische aspecten weerstand aan de poging, 

ze in een logisch begrip te vatten; uit die aanvankelijke weerstand wordt het theoretisch 

probleem geboren.3 

 
2  Dit geldt ook voor het logisch aspect, dat uiteraard niet mag worden vereenzelvigd met onze 

analyserende denkwerkzaamheid, die wel binnen dit aspect op analytische wijze fungeert, maar slechts in 

samenhang met haar functies in de andere aspecten. Het logisch aspect van onze denkactiviteit analyseert niet, 

omdat het niet zelf een denkverrichting is, maar slechts de algemene logische wijze (modus) van denken bepaalt. 
3  Wij kunnen het logisch aspect ook zelf tegenover onze analyserende denkfunctie stellen. Dit is mogelijk 

doordat zijn modale structuur, zoals in het vervolg zal blijken, evenals die van de andere aspecten, een 

menigvuldigheid van structuurmomenten bevat, die tot een ondeelbaar zingeheel verbonden en ons dus in-één - 

en niet in analytische uiteenstelling - gegeven zijn. Daarom stelt in de theoretische denkhouding ook dit aspect 

ons voor het theoretisch probleem hoe we langs analytische weg tot begripsinzicht in zijn modale structuur 

kunnen komen. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §4 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Zo wordt ook het juridisch aspect van onze ervaringswereld tot theoretisch probleem 

in zijn theoretische tegenoverstelling aan onze logische denkfunctie. [tP084]  

De eerste vraag, die nu rijst, en die tegelijk beslissend is voor de gehele visie, die men 

op de [tP085] structuur van de empirische werkelijkheid heeft, is deze, of de hier besproken 

antithetische grondrelatie, die eigen is aan de theoretische denkhouding en daarmee tevens 

aan de theoretische ervaringshouding, die door die denkhouding bepaald is, beantwoordt aan 

de werkelijke stand van zaken in de onderlinge verhouding van het logische tot de niet-

logische aspecten van onze ervaring. 

Ware dit inderdaad het geval, dan zou er een reële kloof gapen tussen onze logische 

denkfunctie en de niet-logische aspecten van onze ervaring en zou niet zijn in te zien, hoe 

deze kloof ooit zou kunnen worden overbrugd. In dit geval zou het verwerven van een 

theoretisch-logisch begrip van de niet-logische aspecten onmogelijk zijn. 

De zaak is echter deze, dat de antithetische theoretische denkrelatie niet aan de 

werkelijke stand van zaken beantwoordt, maar veeleer het product is van een theoretische 

abstractie, een kunstmatige aftrekking, die wij door middel van onze logische analyse zelf aan 

onze werkelijke denk- en ervaringswerkzaamheid verrichten. In werkelijkheid is het logisch 

aspect van onze denk- en ervaringswerkzaamheid onlosmakelijk vervlochten met die niet-

logische aspecten en worden zij alle samengehouden in een continue band, waarvan wij 

theoretisch slechts abstraheren, om de aspecten als zodanig voor begripsonderscheiding 

toegankelijk te maken. 

M.a.w. de theoretische abstractie kan de samenhang waarin de aspecten zich in 

werkelijkheid [tP086] bevinden, niet opheffen, maar zij is zelf slechts mogelijk, doordat zulk 

een onlosmakelijke samenhang tussen de aspecten bestaat en gegeven is. 

Ze draagt slechts een zgn. “intentioneel” karakter, d.i. zij wordt slechts in de 

theoretische denkact zelf verricht met de bedoeling (intentie) op deze wijze de geabstraheerde 

aspecten scherp in zicht te krijgen. De theoretische denkact zelf vertoont naar haar 

werkelijkheidsstructuur geen kloof tussen haar logisch aspect en haar niet-logische aspecten. 

De antithetische structuur van de theoretische denkhouding is slechts een intentionele en blijft 

binnen de werkelijkheidsstructuur van de theoretische denkact besloten. 

 

Het eerste transcendentale grondprobleem van de gegenstandsrelatie 

Daarmee rijst een transcendentaal probleem, dat wij als volgt kunnen formuleren: Wat 

wordt in de antithetische theoretische denkrelatie van de integrale structuur van onze 

ervaring afgetrokken en hoe is die aftrekking mogelijk? Of in andere en nader bepaalde 

formulering: Van welke aard is de intermodale samenhang van de modale aspecten, waarvan 

in de theoretische denkrelatie wordt geabstraheerd? 

Dit fundamenteel probleem lag reeds verscholen achter onze voorlopige oriënterende 

uiteenzetting in §2, waar wij telkens op een innerlijke samenhang tussen het juridisch aspect 

van een meerzijdige handeling en haar overige aspecten moesten wijzen. Want wij lieten hier 

de innerlijke samenhang weliswaar slechts vanuit de modale structuur van het juridisch aspect 

van de koopovereenkomst zelf zien, maar wij stuitten daarbij toch telkens op de onderlinge 

intermodale samenhang van de aspecten, die de grenzen van het juridisch aspect te buiten 

gaat. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §5 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§5  

De kosmische tijd en zijn aspecten [tP087]  

De kosmische tijd als continue band van alle modale aspecten van onze ervaring en van 

de empirische werkelijkheid 

 

Nu is de gehele empirische werkelijkheid, gelijk ze ons in die grote verscheidenheid 

van aspecten en typische totaalstructuren van dingen, gebeurtenissen, handelingen enz. 

gegeven is, in diepste zin in de tijd besloten. Zij is een tijdelijke werkelijkheid. De tijd omvat 

ons in heel ons functioneel bestaan naar alle aspecten, het logische inbegrepen. Hij omspant 

die aspecten en houdt ze in continue samenhang en sticht dus ook de intermodale samenhang 

tussen het logisch aspect en de niet-logische aspecten van onze ervaring, waarop zich ons 

theoretisch begripsinzicht richt. 

De tijd in deze universele zin vertoont zelf die verscheidenheid van modale aspecten, 

die aan onze ervaring en de empirische werkelijkheid binnen de tijdshorizon eigen bleek te 

zijn. Hij mag dus met geen van zijn modale aspecten worden vereenzelvigd. Hij moet in het 

bijzonder worden onderscheiden van de zgn. kloktijd, voor zover deze slechts een 

mechanische tijdmaat voor de beweging aangeeft. Want het bewegingsaspect is slechts één 

van de [tP088] vele aspecten, waarin de tijd fungeert. Wij zullen de tijd in zijn universele, alle 

aspecten omspannende, zin voortaan de kosmische tijd noemen, waarbij men zich dus moet 

hoeden voor een natuurwetenschappelijke interpretatie van het woord “kosmisch”. 

 

De tweezijdigheid van de tijd als tijdsorde en tijdsduur 

Deze kosmische tijd nu kunnen wij naar twee, onderling onverbrekelijk op elkaar 

betrokken, zijden beschouwen, nl. als tijdsorde en als daaraan onderworpen feitelijke 

tijdsduur. 

Naar de eerste zijde bezien, openbaart de tijd zich als een orde van vroeger en later 

resp. van gelijktijdigheid, naar de tweede als duur. 

Om dit verschil tussen tijdsorde en tijdsduur voorlopig aan een voorbeeld duidelijk te 

maken, vestig ik er de aandacht op, dat voor het tijdelijk menselijk leven een algemene orde 

van vroeger en later geldt ten aanzien van de fasen van embryonale ontwikkeling, geboren 

worden, rijping, oud worden en sterven. Het is echter geenszins zo, dat alle mensen al deze 

levensfasen ook feitelijk doormaken. Zij kunnen reeds spoedig na de geboorte sterven. M.a.w. 

hun subjectieve levensduur is individueel sterk verschillend. 

Toch handhaaft de tijdsorde zich ook in de [tP089] subjectieve levensduur. Men kan 

niet als volwassene of grijsaard ter wereld komen. De mens moet eerst de eerste 

ontwikkelingsfasen en de puberteitsperiode doormaken, vóór hij het volwassen zijn kan 

bereiken en de tijdsduur van deze periode blijft aan die tijdsorde onderworpen en gebonden. 

Werkelijke tijd, d.i. de tijd in de integrale empirische werkelijkheid, vertoont altijd 

deze beide zijden, die wij de wetszijde en de daaraan onderworpen feitelijke zijde kunnen 

noemen. 

Wij zullen later zien, hoe deze correlatie van wetszijde en daaraan onderworpen 

feitelijke zijde zich door de tijd ook aan heel de tijdelijke werkelijkheid en al haar modale 

aspecten en typische structuren mededeelt, ja hoe iedere structuur van de binnen de 

kosmische tijd besloten werkelijkheid in wezen een tijdsstructuur is, die zonder de kosmische 

tijd niet zou kunnen bestaan. 

 

De modale aspecten van de tijd 

De kosmische tijd in zijn universele, alle modale aspecten omvattende, zin gaat dus in 

geen van zijn aspecten op, doch drukt zich in elk van deze uit in een eigen modaliteit (wijze). 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §5 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De aspecten zijn zelf in een orde van vroeger en later gevoegd, die zich in hun modale 

structuur zelf uitdrukt, wat wij later uitvoerig zullen aantonen.1 

Het is ook voor de jurist van groot belang, deze onderscheiden modale aspecten van de 

tijd scherp te zien, omdat in het rechtsleven de tijd [tP090] zich in een bijzondere juridische 

zin openbaart, die tot geen van de overige tijdsaspecten valt te herleiden, ofschoon hij slechts 

in onverbrekelijke samenhang met deze kan fungeren. Daarom laten wij hier de verschillende 

modale aspecten van de tijd ter voorlopige, zij het al nog oppervlakkige oriëntering de revue 

passeren, gelijk wij dit vroeger met de aspecten van een eenvoudige koopovereenkomst 

deden. Dit is ook hierom niet overbodig, omdat in de gangbare tijdsopvattingen, zoals ze 

wijsgerig ontwikkeld zijn, de universele kosmische draagwijdte van de tijd meestal niet wordt 

gezien en men dus steeds weer bepaalde aspecten (als de mathematische, het logische, het 

morele) als principieel tijdloos beschouwt, terwijl ook de eigen aard en zin van de overige 

tijdsaspecten vaak wordt miskend. Het juridische aspect van de tijd stelt, zoals wij later zullen 

zien, de rechtswetenschap voor geheel eigen problemen, die bij hantering van een onjuridisch 

tijdsbegrip noodzakelijk verkeerd worden gesteld. 

 

Het getalsaspect van de tijd 

In het getalsaspect van de werkelijkheid fungeert de tijd in de bijzondere zin [ P091] 

van de hoeveelheid. Zeg ik, dat 2 in de + richting van de natuurlijke getallenreeks aan 3 en 4 

voorafgaat, dan vat ik inderdaad een modale tijdsorde van vroeger en later in het oog, die niet 

verward mag worden met de opeenvolgende momenten van mijn subjectieve telling. Dat het 

getal 2 in de + aan 3 voorafgaat, heeft hier de kwantitatieve tijdszin 2<3<4. In de 

minusrichting keert zich deze orde om, maar betekent dan dat 4>3>2. Het is een stand van 

zaken, die van mijn subjectieve telling niet afhankelijk is, maar in de tijdsorde van het getal is 

gegrond. En dat het hier een wezenlijke modale tijdsorde betreft, blijkt hieruit, dat zij in de 

getalsverhoudingen van de werkelijkheid op kwantitatieve duur is betrokken. Men denke bv. 

aan de numerieke hoeveelheid bladeren aan een boom, de numerieke hoeveelheid cellen in 

een levend lichaam, de numerieke hoeveelheid mensen in een vergadering enz. enz., die 

slechts gedurende een bepaalde tijdsduur dezelfde blijven. Deze tijdsduur is aan de numerieke 

tijdsorde onderworpen en kan er niet van afwijken. 

 

Het ruimtelijk aspect van de tijd 

In het ruimtelijk aspect van de werkelijkheid fungeert de tijd in de bijzondere modale 

zin van ruimtelijke gelijktijdigheid en binnen die ruimtelijke gelijktijdigheid in de zin van het 

[tP092] ruimtelijk groter en kleiner. Een bepaalde ruimtefiguur in haar oorspronkelijk-

mathematische zin kan slechts bestaan in gelijktijdige uitgebreidheid van haar ruimtelijke 

delen en niet in de successieve opeenvolging van de beweging, waarbij het ene punt verdwijnt 

als het volgende komt. Deel ik een van de tussen de punten A en B gelegen zijden van een 

willekeurige euclidische driehoek middendoor, dan is in de gelijktijdige uitgebreidheid van 

AB en B’A nochtans van A uitgerekend punt B’ ruimtelijk eerder dan punt B, omdat het 

laatste verder van punt A is verwijderd. Hier draagt de tijdsorde de bijzondere zin van de 

ruimtelijke grootteverhouding van de rechten AB’ en AB. Ook de ruimtelijke tijdsorde van 

groter en kleiner is als zodanig in de ruimteverhoudingen van de werkelijkheid weer op 

 
1  De betrokkenheid van deze orde op tijdsduur laat zich alleen aan het kosmisch wordingsproces en de 

ontwikkelingsfasen van het kind aantonen. Zo gaat aan de ontwikkeling van de logische functie bij het kind een 

fase van gesloten zinnelijk gevoelsleven vooraf, aan de ontwikkeling van de taalfunctie een fase van culturele 

oefening in klankbeheersing, aan het deelnemen aan het omgangsleven een fase van taal aanleren enz. enz. 

Anderzijds gaat in het kosmisch wordingsproces aan het optreden van organisch leven vooraf een fase van 

ontwikkeling van de fysisch-chemische verhoudingen. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §5 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

ruimtelijke duur betrokken, omdat ook mathematische verhoudingen in de werkelijkheid 

slechts in een lagere of kortere tijdsduur kunnen bestaan.2 

 

Het bewegingsaspect van de tijd 

In het bewegingsaspect, dat in zijn abstractie van de concrete werkelijkheid nog tot het 

onderzoekingsveld van de mathesis behoort (nl. tot de zgn. foronomie of zuivere kinematica), 

neemt de tijd den zin van de beweging aan. De tijdsorde van de beweging is die van een 

onomkeerbare opeenvolging van de bewegingsmomenten, welke opeenvolging zich continu 

voorplant. Het mathematisch begrip van de beweging is dat van de zgn. “eenparige 

beweging”, geabstraheerd van de energiewerkingen (krachten), die tot versnelling of 

vertraging leiden. In deze mathematische zin werd de eenparige beweging door Galilei en 

Newton gevat en Newton oriënteerde daaraan zijn begrip van de “absolute of mathematische 

(bewegings)tijd” (tempus quod aequaliter fluit). [tP093] In de werkelijkheid is echter de 

tijdsorde van de beweging noodzakelijk betrokken op feitelijke bewegingsduur, die niet los 

van energiewerkingen te vatten is. 

 

Het energetisch tijdsaspect 

In het aspect van de energiewerking neemt de tijd zelf energetische zin aan. Dit komt 

duidelijk tot uitdrukking in de natuurkundige tijdseenheid energie-seconde. De moderne 

relativiteitstheorie met een als constant aangenomen tijdmaat, georiënteerd aan de snelheid 

van de lichtvoortplanting. Met Newtons “absolute, mathematische bewegingstijd” kan zij niet 

werken, omdat deze niet in energetische zin gevat was. 

In Einsteins algemene relativiteitstheorie is het begrip absolute gelijktijdigheid van 

fysische processen prijsgegeven, omdat alle feitelijke beweging ten opzichte van de 

lichtsnelheid relatief is en bij een beweging in de richting van de lichtbron de lichtstraal het 

bewegend systeem eerder zal bereiken dan een beschouwer, die zich t.o. van die lichtbron in 

rust bevindt. Het betreft hier echter slechts een kwestie van fysicale tijdsmeting, waaruit geen 

gevolgtrekkingen mogen worden gemaakt buiten de grenzen van het energetisch aspect van 

de werkelijkheid. 

 

Het organisch levensaspect van de tijd 

In het organisch levensaspect (het biotisch aspect) van de werkelijkheid fungeert de 

tijd in de bijzondere modale zin van de organische levensontwikkeling en wel naar de orde 

van de opeenvolgende levensfasen. De vraag: wanneer is een levend individu geboren? is een 

biologische tijdsvraag, die slechts in biologische zin valt te beantwoorden (nl. wanneer het 

zelfstandig, d.i. los van het moederlichaam gaat leven). 

 

Het gevoelsaspect van de tijd 

In het gevoelsaspect fungeert de tijd in de bijzondere modale zin van gevoelstijd, 

waarin alle emotionele momenten elkaar kwalitatief doordringen in een continue stroom, die 

geen mechanische [tP094] isolering van momenten gedoogt. De gevoelsduur van een 

emotionele spanning of angst draagt een intensief karakter, en laat zich als zodanig met 

extensieve maat niet meten. In een gevoelstoestand van verveling “kruipt” de tijd, in een 

 
2  Doordat de zuivere wiskunde van de feitelijke getals- en ruimteverhoudingen in de werkelijkheid 

abstraheert en slechts de wetszijde van deze verhoudingen in het oog vat ontstaat de schijn, dat deze 

verhoudingen tijdloos zijn. Deze misvatting is zelfs bij H. van Riessen te vinden (zie zijn boek “Wijsbegeerte”, 

1970, blz. 123). En toch vat hij ook het aspect van de hoeveelheid en dat van de ruimtelijkheid als modale 

aspecten van de werkelijkheid! Hoe zou dit mogelijk zijn als er geen feitelijke getalsverhoudingen van meer en 

minder en geen feitelijke ruimtelijke verhoudingen van groter en kleiner bestonden waarvan toch ieder weet dat 

zij aan tijdsduur gebonden zijn? 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §5 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

opgewekte, gespannen gevoelstoestand “vliegt” hij om. En er is ook een tijdsorde van het 

gevoel, die zich openbaart in de opeenvolging van overwegende lust- en onlustgevoelens 

(ieder lustgevoel volgt de tijdsorde van opklimming, verzadiging en daling). 

 

Het logisch aspect van de tijd 

In het logisch aspect fungeert de tijd in een bijzondere logische zin. Naar de zijde van 

de tijdsorde heeft hij hier de modale zin van logische gelijktijdigheid, resp. van het logisch 

prius et posterius, welke laatste tijdsorde zich pregnant uitdrukt in het logisch beginsel van de 

toereikende grond, volgens hetwelk aan de gevolgtrekking de zgn. premissen (logische 

gronden) vooraf behoren te gaan, waaruit de conclusie logisch behoort te volgen. (Vgl. de 

sluitreden: premisse 1, de zgn. maior: Alle mensen zijn sterfelijk; pr. II, de minor: Socrates 

[tP095] is een mens; conclusie: Dus Socrates is sterfelijk). De orde van de logische 

gelijktijdigheid komt tot uitdrukking in de logische principes van de identiteit (A is 

tegelijkertijd A en verschillend van alle niet-A) en van de tegenspraak. (Twee tegenstrijdige 

oordelen kunnen niet in hetzelfde opzicht tegelijkertijd 3 waar zijn). In beide principes is deze 

logische tijdsorde weer betrokken op tijdsduur in het logisch aspect van de werkelijke 

denkact.  

 

Het cultuur-historisch aspect van de tijd 

In het cultuur-historisch aspect fungeert de tijd in de bijzondere zin van de 

cultuurontwikkeling met haar innige verstrengeling van verleden, heden en toekomst. 

Deze differentiatie in de tijdsinrichting naar verleden, heden en toekomst heeft een 

oorspronkelijke historische zin. Zij krijgt eerst inhoud in haar betrokkenheid op een 

cultuurtaak en wordt de mens eerst bewust bij de ontwaking van het historisch besef. Het 

historisch “heden”, waaraan wij ons ten aanzien van de beide tijdstichtingen van verleden en 

toekomst oriënteren, is allerminst een neutraal “moment” in het bewegingsaspect van de tijd. 

Het is een intensieve “tijdspanne” waarin wij ons op onze roeping bezinnen en ons van onze 

mogelijkheden rekenschap geven. Dat is een nieuw aspect van de tijd dat wij ook in het 

gevoelsaspect nog niet ontmoeten. 

De historische periode met haar (steeds elastische) begrenzing door belangrijke 

overgangspunten in de cultuurontwikkeling is een tijdsfiguur in de bijzondere zin van de 

historie, evenzeer als een historisch ogenblik. En ook hier ontmoeten wij weer de correlatie 

van tijdsorde en tijdsduur (naar de historische tijdsorde gaat aan het zgn. 

differentiëringsproces in de cultuur een ongedifferentieerde cultuurtoestand vooraf; de duur 

van de laatste kan van volk tot [tP097] volk zeer verschillend zijn. 

Opgemerkt moet worden, dat van het logisch aspect af de tijdsaspecten een normatieve 

zin aannemen. Reeds de tijdsorde van het logisch prius et posterius draagt het karakter van zo 

behoren, waarvan in de feitelijke-logische redenering kan worden afgeweken, in welk geval 

wij van onlogische redenering spreken.4 

Bovendien eist van het historisch aspect af de tijdsorde, die in de normatieve aspecten 

slechts in beginsel is gegeven, een nadere vormgeving van de zijde van de mens (vgl. onze 

sociale tijdrekening, de zgn. kalendertijd en de “periodisering” van de historische 

ontwikkeling). 

Op deze punten kan eerst in een later deel van ons onderzoek worden ingegaan. 

 
3  Hier is inderdaad een logische (en niet bv. een psychische of energetische) gelijktijdigheid bedoeld, nl. 

in de zin van de analytische implicatie en exclusie. Het oordeel: “Alle mensen zijn sterfelijk” sluit logisch uit het 

oordeel “Deze mens is onsterfelijk” en sluit tegelijkertijd het oordeel in “Deze mens is sterfelijk”, daar onder 

“alle” deze ene begrepen is. 
4  Denk bv. aan de verkeerde logische gevolgtrekking “Alle mensen zijn sterfelijk” uit de premissen 

“Socrates is sterfelijk” en “Socrates is een mens”. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §5 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Het symbolisch aspect van de tijd 

In het symbolisch aspect van onze ervaring fungeert de tijd in de bijzondere zin van de 

symbolische betekenis. Men denke aan een symbolische pauze tussen het uitspreken van twee 

volzinnen, aan de betekenis van een langzaam gebaar van een dirigent ter aanduiding van een 

vereist langzamer tempo. In de woordtaal komt de taalkundige tijdsorde tot uiting in de 

syntactische regels voor de rangschikking van de woorden in de zinsbouw.5 Zij is weer 

noodzakelijk betrokken op de feitelijke duur van het spreken of lezen in zijn taalkundig 

aspect. 

 

Het omgangsaspect van de tijd 

In het omgangsaspect fungeert de tijd in de bijzondere zin van beleefdheid, tact, 

hoffelijkheid, gezelligheid enz. Men denke aan de bijzondere omgangszin van het laten 

voorgaan van een maatschappelijk hoger gestelde, van [tP099] het eerst begroeten van de 

gastvrouw, van het tactisch bepalen van het juiste ogenblik en duur van een eerste bezoek, 

enz. enz. Alles weer in correlatie van tijdsorde en tijdsduur. 

 

Het economisch aspect van de tijd 

 In het economisch aspect fungeert de tijd in de bijzondere zin van de economische 

waardering. In economisch opzicht is de tijdsduur, waarover ik voor mijn werk, resp. mijn 

rust of ontspanning beschik, zelf een economisch schaars goed, waarmee spaarzaam behoort 

te worden omgegaan. Vgl. het Engelse spreekwoord “Time is money”. Het economisch 

renteverschijnsel impliceert een hogere economische waarde van de onmiddellijke boven de 

toekomstige mogelijkheid tot beschikking over een in leen gegeven geldsom. In de 

economische tijdsorde behoort het zich getroosten van kosten of offers vooraf te gaan aan het 

behalen van de economische lonende opbrengst (De cost gaat voor de baet uit) en alle 

economische goederen hebben hun bijzondere economische duur, een stand van zaken waarop 

de zgn. afschrijvingspolitiek is gebaseerd. 

 

Het esthetisch aspect van de tijd [tP100] 

In het esthetisch aspect fungeert de tijd in een modaal-esthetische zin, die van de 

harmonie.  

Het principieel verschil tussen het historische en esthetische tijd openbaart zich 

duidelijk in een zgn. historisch drama of een historische roman. Wanneer hier de auteur 

precies de historische tijdsorde van de gebeurtenissen volgt, dan miskent hij de eisen van het 

kunstwerk. De esthetische tijd mag niet esthetisch ledig zijn. Een historisch verloop van 

gebeurtenissen volgt als zodanig geen esthetische tijdsorde en de laatste is weer noodzakelijk 

betrokken op feitelijke tijdsduur naar zijn esthetisch aspect. Zo kan bv. in een muziekstuk of 

toneelstuk een bepaald onderdeel feitelijk te lang gerekt zijn in verhouding tot de overige, 

waardoor aan de harmonieuze tijdsorde van het geheel wordt tekort gedaan. Ook het tempo 

van de onderdelen van een muziekstuk is een intrinsiek esthetische tijdsorde, evenals het 

ritme van een dans. 

 

Het juridisch aspect van de tijd 

In het juridisch aspect fungeert de tijd in de modale zin van het recht, die wij later 

nader hebben te onderzoeken. In het tenietgaan van het eigendomsrecht of van een 

schuldvordering door zgn. extinctieve verjaring, d.i. door het verlopen van een zekere termijn, 

zonder dat de [tP101] gerechtigde door enige gedraging van zijn recht heeft doen blijken, 

openbaart de tijd een juridische zin, die als tijdsorde weer normkarakter draagt. 

 
5  Vgl. bv. het verschil in taalkundige betekenis tussen de woordvolgorde “niet helemaal” en “helemaal 

niet”, “Ik ben vrij” en “Ben ik vrij?”, “Niet meer” en “Meer niet”. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §5 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Bepaalt bv. het Burgerlijk Wetboek, dat de verjaringstermijn voor schuldvorderingen 

in het algemeen (behoudens verschillende uitzonderingen) 30 jaren is, dan komt in deze 

tijdsbepaling een normatieve rechtseis tot uitdrukking en wel die van de waarborging van de 

zgn. rechtszekerheid in het verkeer. Zowel in de bepaling van de geldingsduur van de 

rechtsnormen als in de bepaling van het tijdstip, waarop een rechtsfeit (d.i. een feit, waaraan 

de rechtsorde rechtsgevolgen heeft verbonden) heeft plaats gehad, komt de bijzondere zin van 

de juridische tijd tot uitdrukking. Men denke aan de vraag, wanneer een koopovereenkomst is 

tot stand gekomen, indien tussen aanbod en aanvaarding bv. een tijdsverloop van een week 

ligt en het schriftelijk antwoord op het aanbod bv. door de aanbieder weer eerst een week na 

zijn verzending wordt ontvangen; aan de tijdsfiguur van de zgn. “terugwerkende kracht” van 

een rechtsregel, d.w.z. dat hij ook zal gelden voor rechtsfeiten, [tP102] die zich vóór het in 

werking treden van de nieuwe rechtsregel hebben voorgedaan, maar welker rechtsgevolgen 

nog niet zijn uitgeput. Men denke voorts aan de juridische tijdsfiguur van de mora of het 

verwijl, bestaande in het niet tijdig voldoen aan zijn verplichtingen, waaraan door de 

rechtsorde verschillende rechtsgevolgen zijn verbonden. Ook hier zijn weer tijdsorde en 

feitelijke duur te onderscheiden. Zo openbaart bv. de eerste zich in de regel “lex posterior 

derogat priori”, die overigens niet zonder voorbehoud en nadere precisering geldt, of in de 

regel, dat aan het intreden van mora in het algemeen een ingebrekestelling van de schuldenaar 

behoort vooraf te gaan (voor zover dit niet door de aard van de verbintenis, resp. door een 

uitdrukkelijke bepaling in de overeenkomst is uitgesloten), terwijl de duur van de mora 

feitelijk zeer verschillend kan zijn.  

 

Het morele aspect van de tijd 

In het morele aspect fungeert de tijd in de bijzondere zin van de morele liefdeplicht. 

In de morele tijdsduur betekent iedere ongebruikt gelaten tijdelijke gelegenheid, 

waarin men door zijn schuld heeft nagelaten zijn naaste naar zijn vermogen in diens nood te 

helpen, een verzuim in zedelijk opzicht. Er is een morele tijdsorde van vroeger en later, die 

bv. gebiedt eerst zich met zijn broeder te verzoenen, vóór men anderen op hun liefdeplichten 

gaat wijzen en van gelijktijdigheid, die tegelijkertijd [tP103] bv. de betoning van ouderliefde 

en vaderlandsliefde eist. En ook deze tijdsorde is weer betrokken op feitelijke duur in het 

moreel aspect van de werkelijkheid. 

 

Het geloofsaspect in de tijd 

In het geloofsaspect eindelijk neemt de tijd de bijzondere zin aan van de openbaring in 

de tijd van het boventijdelijke, van het achter de tijd verborgene. 

In deze zin is te verstaan het aanvangswoord van het boek Genesis: “in den beginne 

schiep God de hemel en de aarde”.  

In deze zin ook de scheppingsdagen, waarin Gods scheppingswerk, dat als zodanig 

niet in de tijd en in onderworpenheid aan de tijdsorde is geschied (de tijd behoort immers zelf 

tot het geschapene), in het geloof op de menselijke werkdagen wordt betrokken, opdat wij 

steeds ons tijdelijk werk in het licht van Gods werk zouden zien. In deze zin is ook te verstaan 

de belijdenis, dat de wedergeboorte aan de bekering moet voorafgaan, hetgeen een stand van 

zaken in de tijdsorde van het geloof betekent, enz.  

 

Alle genoemde tijdsaspecten zijn dus slechts modaliteiten of bijzondere 

uitdrukkingswijzen van de kosmische tijd, die de aspecten in een [tP103] continue samenhang 

bindt en omspant. 

In de ervaring wordt de tijd nimmer in een abstract aspect, maar slechts in zijn 

continue samenhang van aspecten beleefd. Kijk ik in het dagelijks leven op mijn horloge, dan 

ervaar ik de tijd niet uitsluitend in zijn abstract bewegingsaspect, maar tegelijk in zijn 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §5 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

gevoelsaspect, zijn symbolisch-, zijn omgangs-, zijn economisch-, zijn rechtsaspect enz. De 

kloktijd maant mij onophoudelijk tot gevolg geven aan mijn sociale plichten. 

Juist omdat de vóór-theoretische ervaring in deze continuïteit van de kosmische tijd 

blijft ingesteld, komen hier de modale aspecten van de zich binnen onze ervaringshorizon 

manifesterende concrete werkelijkheid niet expliciet, niet in theoretische discontinuïteit, tot 

bewustzijn, maar slechts impliciet aan concrete gebeurtenissen, handelingen, te volbrengen 

taken enz. De continuïteit van de kosmische tijd overdekt in het vóór-theoretisch bewustzijn 

zijn onderscheiden modale aspecten. 

Van de kosmische tijd als zodanig is ook geen begrip mogelijk. Immers ieder begrip 

vooronderstelt de kosmische tijd, omdat de logische functie van onze denkwerkzaamheid zelf 

door die tijd wordt omvat. Slechts van de modale aspecten van de tijd kunnen wij ons een 

begrip vormen. In de theoretische denkhouding moeten wij dan ook in de eerste plaats deze 

aspecten abstraheren uit de kosmische continuïteit van hun [tP105] tijdssamenhang, om ze 

gearticuleerd te kunnen onderscheiden. 

 

De theoretische idee van de tijd en het begrip van de tijdsaspecten 

De theoretische abstractie van de continuïteit van de tijd 

Dit neemt echter niet weg, dat wij ons theoretisch denken kunnen richten op de 

kosmische tijd als op een noodzakelijke vooronderstelde van alle theoretisch begrip als 

datgene wat dit begrip eerst mogelijk maakt. Wij komen dan tot een zgn. theoretische idee of 

een grensbegrip van de kosmische tijdsorde van vroeger en later, waarin de aspecten zelf een 

vaste plaats zullen innemen. Zulk een theoretisch idee van de tijd leert ons de laatste niet in de 

continuïteit van zijn duur kennen, maar brengt hem ons alleen in de theoretische 

discontinuïteit van al zijn theoretisch onderscheiden aspecten tot bewustzijn en wel in een 

theoretisch-systematisch samenhang van deze aspecten, waarin de plaats van elk van hun 

binnen het geheel duidelijk aan het licht komt. 

En zulk een theoretische tijdsidee is inderdaad een noodzakelijke vooronderstelling 

van ieder aspectbegrip van de tijd, omdat de onderscheiden tijdsaspecten een innerlijke 

samenhang vertonen, waarin zij hun eigen aard eerst kunnen openbaren. [tP106]  

M.a.w. de stand van zaken, die wij in §2 bij onze eerste summiere onderscheiding van 

de verschillende aspecten van een koopovereenkomst moeten vaststellen, nl. dat de eigen 

aard van haar juridisch aspect zich doorlopend slechts binnen de innerlijke samenhang van al 

haar aspecten bleek uit te drukken, is in de kosmische tijd zelf gegrond. 

Wanneer wij nu in de theoretische denkhouding van de continuïteit van de kosmische 

tijd moeten abstraheren, om de modale aspecten van de tijdelijke werkelijkheid zelf in 

theoretisch-logische discontinuïteit te kunnen vatten, dan dringt zich opnieuw het principieel 

verschil tussen de theoretische en de niet-theoretische denk- en ervaringshouding aan onze 

aandacht op. Wij moeten trachten in dit verschil een volkomen helder inzicht te krijgen, 

zullen wij in ons vakwetenschappelijk denken niet voortdurend bloot staan aan het gevaar in 

een onkritische vereenzelviging van de theoretische werkelijkheidsvisie met de niet-

theoretische van het dagelijks leven terug te vallen. [tP107]  



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §6 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§ 6  

De subject-objectrelaties van de integrale vóór-theoretische ervaring 

 

De denkhouding van de niet-theoretische ervaring onderscheidt zich principieel van de 

theoretische door het ontbreken van de vroeger besproken antithetische relatie. Hier stellen 

wij niet onze logische denkfunctie tegenover de niet-logische ervaringsaspecten van de 

werkelijkheid, maar blijven wij met onze logische denkfunctie en onze overige 

ervaringsfuncties in de volle tijdelijke werkelijkheid ingesteld. Er heeft hier dus ook geen 

abstractie plaats van de vroeger besproken continuïteit van de kosmische tijd.  

 

De subject-objectrelaties in de niet-theoretische integrale werkelijkheidservaring 

Deze integrale denk- en ervaringshouding is gewaarborgd door de subject-

objectrelaties, die voor haar karakteristiek zijn en die in de kennistheorie ten onrechte vaak 

met de theoretische kenrelatie worden vereenzelvigd. Wat hebben wij onder deze subject-

objectrelaties in de integrale, niet-theoretische ervaring van de werkelijkheid te verstaan? 

In deze ervaringshouding kennen wij zonder aarzeling objectieve eigenschappen van 

biotisch, [tP108] zinnelijk, logisch, taalkundig, cultureel-historisch, esthetisch, economisch, 

juridisch en zelfs moreel en geloofskarakter1 toe aan dingen en gebeurtenissen in ons 

dagelijks leven, die onmogelijk een subjectieve functie in al deze aspecten van de 

werkelijkheid kunnen hebben. Wij weten zeer wel, wanneer wij de kinderschoenen en de 

primitief animistische opvattingen ontwassen zijn, dat deze dingen en gebeurtenissen niet 

kunnen functioneren als subjecten, die zelf organisch leven, voelen en zinnelijk waarnemen, 

logisch onderscheiden, dingen met woorden symbolisch betekenen, of waarderingsoordelen 

vellen. Wij weten heel goed, dat deze objectieve hoedanigheden hun alleen toekomen in 

betrekking tot de subjectfuncties, die mensen - en voor zoveel betreft de organische 

levensfuncties en de sensitieve levensfuncties resp. ook planten en dieren - binnen de 

genoemde bijzondere aspecten hebben. Maar nochtans vatten wij ze als objectieve 

hoedanigheden van de dingen en gebeurtenissen zelf. Zo doen wij bv. wanneer wij (uiteraard 

weer zonder theoretische onderscheiding van de aspecten als zodanig) water, dat toch zelf niet 

leeft, een levensmiddel noemen, of van een vogelnest spreken, dat, ofschoon zelf uit niet-

levende bestanddelen opgebouwd, reeds in de woordverbinding, waarmee het wordt 

aangeduid, met het subjectief-organisch leven van het dier in onverbrekelijke betrekking 

wordt gevat. Zo doen wij, wanneer wij een tafel of een stoel [tP109] een cultuurvoorwerp 

noemen, dat gezellig of ongezellig, mooi of lelijk, kostbaar of economisch waardeloos is en 

ons of iemand anders in eigendom toebehoort, een voorwerp, waarvan we houden of dat we 

haten. 

Wij doen zo, wanneer wij zinnelijke hoedanigheden van kleur, reuk, smaak, zinnelijke 

vorm en gedaante toekennen aan dingen, die zelf niet als subject gewaarwordingen kunnen 

hebben. 

 

Het structureel karakter van de subject-objectrelaties 

Wij ervaren deze subject-objectrelaties als structurele relaties van de empirische 

werkelijkheid zelf. Dat wil zeggen: de objectieve hoedanigheid van levensmiddel komt aan het 

water werkelijk toe in betrekking tot ieder mogelijk binnen onze tijdelijke werkelijkheidsorde 

levend wezen en niet slechts in betrekking tot één bepalend individu; de zinnelijke kleur komt 

aan de roos toe in betrekking tot iedere mogelijke normale zinnelijke kleurwaarneming, niet 

slechts in betrekking tot die van mij of u. Ongetwijfeld zijn de subject-objectrelaties in de 

 
1  Denk slechts aan een kerkgebouw, een rozenkrans, een tempel, een altaar enz. enz., die steeds door een 

objectfunctie in het geloofsaspect zijn gekarakteriseerd, maar evenzeer aan een natuurgebeuren, waarin het 

geloof een objectieve uitdrukking van de goddelijke macht opmerkt, hetzij in afgodische, hetzij in Bijbelse zin. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §6 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

concrete ervaring van het dagelijks leven betrokken op individuele dingen en gebeurtenissen, 

zodat de daaraan opgemerkte objectieve hoedanigheden zelf een individueel karakter dragen. 

[tP110]  

Maar deze individualiteit blijft niettemin objectief ten aanzien van iedere mogelijke 

subjectieve menselijke ervaring van de werkelijkheid.2 

 

De subject-objectrelaties van de niet-theoretische ervaring laten de werkelijkheid inéén 

Wij zien dus, hoe de subject-objectrelaties van de niet-theoretische ervaring de 

werkelijkheid inéén of intact laten, in de gegeven (continue) samenhang van haar modale 

aspecten; terwijl daarentegen de theoretische kenrelaties, gelijk wij gezien hebben, de 

werkelijkheid uiteenstellen en het resultaat zijn van een theoretische abstractie. 

Ongetwijfeld kunnen ook de subject-objectrelaties van de niet-theoretische ervaring 

aan theoretische analyse worden onderworpen, maar dan weer alleen in de theoretische 

uiteenstelling van de modale aspecten, waarbinnen zij zich voordoen, dus met abstractie van 

haar continue intermodale tijdssamenhang. Zij worden dan in theoretische relatie tot onze 

logische denkfunctie gesteld, maar zijn niet zelf van theoretische aard. 

 

De misvatting van de vóór-theoretische ervaring als een naïef-realistische 

afbeeldingstheorie 

De kijk, die ik hier gaf op de vóór-wetenschappelijke ervaring is allerminst een 

algemeen aanvaarde. De meest gangbare opvatting in de kennistheorie is nog steeds deze, dat 

deze ervaring zelf een [tP111] soort theorie van de werkelijkheid is, die men de theorie van 

het naïef-realisme of de “afbeeldingstheorie” noemt. Volgens deze theorie zou het menselijk 

bewustzijn als een soort gevoelige plaat zijn opgesteld tegenover de werkelijkheid, zoals die, 

geheel onafhankelijk van dit bewustzijn “op zichzelf” zou zijn. Die werkelijkheid “op 

zichzelf” zou zich nu in de zinnelijke waarneming op objectieve wijze “afbeelden”. En deze 

naïef-realistische theorie zou nu grondig weerlegd zijn door de moderne natuurwetenschap, 

die ons de subjectiviteit van onze zinnelijke gewaarwordingen heeft doen kennen. 

Dit is evenwel een volledige misvatting van de vóórwetenschappelijke ervaring, een 

misvatting die zich alleen laat verklaren uit een onkritische verabsolutering van de 

theoretische denkhouding, die men nu onvoorziens ook aan de vóórwetenschappelijke, zgn. 

“naïeve” ervaring gaat toedichten. 

De “naïeve ervaring” wordt hier gevat in een theoretische antithetische relatie, die 

haar, gelijk wij zagen, principieel vreemd is en zij wordt bestreden met 

natuurwetenschappelijke argumenten, die slechts op bepaalde abstracte aspecten van de 

werkelijkheid betrokken zijn. 

De naïeve ervaring is geen theorie over de werkelijkheid, zij vat veeleer de 

werkelijkheid in de [tP112] structuren, waarin zij zich geeft. Ja zij is zelf het grote gegeven 

voor alle werkelijkheidstheorie, waarvan de laatste behoorlijk rekenschap moet kunnen geven. 

 
2  Het heeft geen zin te menen, dat alleen de natuurwetenschap ons de “objectieve” werkelijkheid zou 

leren kennen onafhankelijk van de “subjectieve” interpretaties en waardering van de zijde van de mens. Immers 

men vergeet daarbij dat ook de fysisch-chemische en biotische functies van de werkelijkheid, voor zover ze 

natuurwetenschappelijk worden onderzocht, steeds betrokken blijven op de subjectieve ervaringsfuncties van de 

mens. Zonder zinnelijke waarneming van de verschijnselen is geen experimentele natuurwetenschap mogelijk. 

Dat daarbij objectief zinnelijke verschijnselen worden betrokken op exacte telling, weging en meting verandert 

niets aan het feit, dat zij slechts in de subject-objectrelatie aan de menselijke ervaring toegankelijk zijn. Ook 

tellen, wegen, en meten zijn menselijke wijzen van verifiëring en de objectieve maat waarmee wordt gemeten, 

heeft slechts zin in betrekking zin in betrekking tot de subjectieve meting en weging door de mens. De subject-

objectrelatie is echter niet beperkt tot meten en wegen van de verschijnselen. Men mag nimmer vergeten dat de 

natuurwetenschappelijke kenrelatie slechts op enkel abstracte aspecten van de subject-objectrelatie gericht is. 

Zie hieronder in de tekst. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §6 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Iedere theorie over de werkelijkheid, die zulks niet vermag, moet in haar grondslagen 

verkeerd zijn. 

 

De vóórwetenschappelijke ervaring vat de werkelijkheid in individualiteitsstructuren 

De vóórwetenschappelijke ervaring vat, gelijk wij reeds vroeger opmerkten, de 

werkelijkheid in typische totaalstructuren, die in beginsel alle aspecten omspannen en waarin 

de functies, die de dingen, gebeurtenissen en andere concrete werkelijkheden in deze aspecten 

hebben, op een typische wijze gegroepeerd en geïndividualiseerd tot een individueel geheel. 

Wij zullen deze structuren voortaan de structuren van de individualiteit of 

“individualiteitsstructuren” noemen. Ook de logische begrippen zijn in de 

vóórwetenschappelijke ervaringshouding aan deze individualiteitsstructuren georiënteerd. Wij 

onderscheiden in het gewone leven bv. een appelboom van een kastanjeboom en een tafel van 

een stoel, doordat wij typische totaalkenmerken van deze dingen in het oog vatten, die hier, 

zoals wij zullen zien, nog in starre gebondenheid aan de zinnelijke waarneming worden 

begrepen. 

 

De verhouding van de vakwetenschappen tot de wijsbegeerte 

Eerst in de theoretische of wetenschappelijke denkhouding beginnen wij de 

werkelijkheid [tP113] naar haar afzonderlijke aspecten te analyseren. Terwijl daarbij de 

empirische vakwetenschappen al haar aandacht richten op de wisselende verschijnselen, die 

zich binnen deze aspecten voordoen, zonder dat zij als zodanig ons inzicht in de structuur van 

deze aspecten zelf kunnen geven, is het de onafwijsbare taak van de wijsbegeerte ons de 

modale structuren aspecten te leren kennen. En daar deze structuren slechts in haar onderlinge 

innerlijke samenhang haar eigen aard kunnen openbaren, moet de wijsbegeerte ons in die 

totale samenhang van de aspecten inzicht verschaffen. 

Daar echter iedere vakwetenschap grondbegrippen moet hanteren, die in de structuur 

van de aspecten in hun eigen geaardheid en onderlinge samenhang gegrond behoren te zijn, 

kan van een autonomie van de vakwetenschap tegenover de wijsbegeerte in de zin van een 

onafhankelijkheid van de eerste van wijsgerige vooronderstellingen geen sprake zijn. Men 

kan alleen zeggen, dat het wijsgerig inzicht in de modale structuren van de aspecten en in de 

individualiteitsstructuren van de werkelijkheid ons nog slechts de grondslagen van het 

vakwetenschappelijk onderzoek biedt, maar dat het nimmer dit onderzoek kan vervangen of er 

op vooruit kan lopen. Aan deze laatste fout heeft [tP114] zich de zgn. speculatieve of 

bespiegelende filosofie, voor zover zij zich los van de ervaring wilde maken, herhaaldelijk 

schuldig gemaakt en dit verklaart ook de neiging tot emancipatie van de zijde van de 

vakwetenschap. Feitelijk betekende deze emancipatie echter niets anders, dan dat de 

vaktheoretici zich op eigen hand een theoretische visie op de werkelijkheid gingen ontwerpen, 

die niet minder van wijsgerige aard was dan de speculatieve, tegen welker a-prioristische 

systeemdwang zij in verzet kwamen. Want het moet nu de lezer wel duidelijk zijn geworden, 

dat zonder een theoretische werkelijkheidsvisie geen empirische vakwetenschap mogelijk is 

en dat een theoretisch visie op de werkelijkheid als zodanig de grenzen van een 

vakwetenschap overschrijdt en zich op wijsgerig terrein begeeft. 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §7 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§7  

Het tweede grondprobleem van de transcendentale denkkritiek: het probleem van de 

theoretisch synthesis en van haar uitgangspunt 

 

Wij vatten nu de draad van onze transcendentale kritiek van de theoretische denk- en 

ervaringshouding weer op. De laatste bleek gekarakteriseerd door een antithetische relatie 

tussen onze logische denkfunctie en de niet-logische aspectfuncties van de empirische 

werkelijkheid. [tP115] En uit deze theoretische antithesis ontsprong het eigenlijke theoretisch 

probleem van de “gegenstand”, d.i. van het niet-logisch, maar reeds uit de kosmische 

tijdssamenhang geabstraheerde en daardoor analytisch afgezonderde, veld van ons onderzoek. 

Wij kunnen echter bij het probleem geen halt maken. Wij moeten van de theoretische 

antithesis voortschrijden tot de theoretische synthesis, tot de theoretische verbinding van het 

logisch aspect van onze theoretische denkwerkzaamheid met het daaraan tegenovergestelde 

niet-logische aspect van onze ervaring, om tot een theoretisch begrip van deze “gegenstand” 

te komen. Voor de jurist is dit het probleem van het rechtsbegrip en van alle daarin vervatte 

juridische grondbegrippen. 

 

Het transcendentale probleem van de theoretische synthesis en van haar uitgangspunt 

 

Maar hier rijst een nieuw grondprobleem, dat wij als volgt kunnen formuleren: “Van 

welk standpunt uit laten zich de in de theoretische antithesis uiteen- en tegenover elkaar 

gestelde modale aspecten van de binnen de menselijke ervaringshorizon fungerende 

werkelijkheid weer in een theoretische synthesis van logisch en niet-logisch aspect verenigen? 

Hier raken wij de eigenlijke kernvraag van onze transcendentale kritiek. Want door de 

formulering van dit nieuwe probleem onderwerpen wij ieder mogelijk uitgangspunt van het 

theoretisch [tP116] denken aan deze kritiek. 

Nu is het ontwijfelbaar, dat een waarlijk kritische denkhouding ons niet veroorlooft dit 

uitgangspunt in één van de beide termen van de antithetische relatie te zoeken, hetzij in het 

logisch denkaspect, hetzij in het niet-logisch aspect dat in zijn analytische abstractie zijn 

“gegenstand” vormt. 

Het uitgangspunt van de synthesis moet boven beide aspecten verheven zijn en de 

diepere eenheid van beide zijn, zal het tot een wezenlijke verbinding van de beide termen van 

de gegenstandsrelatie komen. Dit kritisch inzicht belet ons definitief, van de theoretische 

denkhouding zelf uit te gaan als van een onproblematisch gegeven. 

Toch schijnt de gangbare opvatting krachtens haar dogma van de autonomie van de 

wetenschap gedwongen, in het theoretisch denken zelf het uitgangspunt van de theoretische 

begripsvorming te zoeken. Hier ontstaat dus blijkbaar voor haar een onontkoombare impasse. 

 

De impasse van de aanhangers van de autonomie der wetenschap: De “ismen” in de 

theoretische werkelijkheidsvisie 

Immers door haar intrinsieke structuur is onze theoretische denkfunctie gedwongen in 

intermodale theoretische synthesis te werk te gaan. Nu zijn er zoveel soorten van intermodale 

theoretische synthesis mogelijk als de werkelijkheid modale aspecten van niet-logische 

[tP117] vertoont. Er is bijvoorbeeld een synthetisch denken van mathematisch, van fysicaal, 

van biologisch, van psychologisch, van historicaal, van taalkundig, van economologisch, van 

estheticaal, van rechtstheoretisch, van moraal-theoretisch, van theologisch karakter. 

In welke van deze mogelijke synthetische gezichtspunten zal de theoretische 

werkelijkheidsvisie, die zoals wij gezien hebben aan alle empirische vakwetenschap als 

noodzakelijke vooronderstelling ten grondslag ligt, haar uitgangpunt kiezen? Onverschillig 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §7 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

hoe deze keuze uitvalt, steeds zal zij neerkomen op de verabsolutering van één van de 

bijzondere vakwetenschappelijke gezichtspunten. 

Dit is de bron van alle “ismen” (zoals energetisme, biologisme, psychologisme, 

historicisme, moralisme enz.) in de theoretische opvatting van de werkelijkheid, die in de 

wetenschap opgeld doet en elkaar wederkerig opheffen. 

 

Het onkritisch karakter van de verabsolutering van vakwetenschappelijke 

gezichtspunten  

Nu zijn deze “ismen” in een dubbel opzicht onkritisch. In de eerste plaats toch geeft de 

antithetische theoretische “gegenstandsrelatie” geen enkele grond tot verabsolutering een 

vakwetenschappelijke gezichtspunt. Zij biedt integendeel weerstand aan iedere poging, een 

van de antithetisch tegenover elkaar gestelde aspecten van de werkelijkheid [tP118] tot 

worteleenheid van alle andere te verheffen en zij wreekt zich op iedere poging, om het ene 

modale aspect tot een ander te herleiden, door het theoretisch denken daarbij in antinomieën 

(zakelijke tegenstrijdigheden) te verstrikken; een punt, waarop wij nog afzonderlijk 

terugkomen. 

Immers in de theoretische “gegenstandsrelatie” komt niet slechts het logisch aspect 

van ons denken antithetisch te staan tegenover de niet-logische aspecten van de werkelijkheid. 

Deze laatste komen ook onderling in een antithetische verhouding. Zij worden uiteen- en 

tegenover elkaar gesteld, om ze theoretisch van elkaar te kunnen onderscheiden. 

In de tweede plaats keert in ieder “isme” het transcendentale probleem van de 

intermodale theoretische synthesis onopgelost terug; want iedere verabsolutering van een 

vakwetenschappelijk gezichtspunt vooronderstelt een theoretisch synthesis van het logisch 

aspect en het niet-logisch aspect, dat men verabsoluteert. 

Zo kan men bv. niet in de trant van het “historisme” aan de gehele werkelijkheid, die 

zich binnen de menselijke ervaringshorizon presenteert, een historisch karakter toekennen, 

zonder dat men eerst het cultuur-historisch aspect van deze werkelijkheid analytisch heeft 

geabstraheerd uit de kosmische samenhang van de aspecten. Maar de “ismen” negeren dit 

transcendentale probleem en gaan van de verabsolutering van een vakwetenschappelijk 

synthesis uit als van een onproblematisch axioma. [tP119] Zij spelen als wijsgerige 

werkelijkheidsvisies een fundamentele rol in de vakwetenschappen, omdat zoals wij gezien 

hebben, iedere empirische wetenschap een theoretische conceptie van de werkelijkheid 

onderstelt. 

 

Het probleem van de synthesis in de wiskunde 

Ja, zelfs de zuivere wiskunde, die in het algemeen niet tot de empirische 

wetenschappen wordt gerekend, ontkomt niet aan de invloed van de “ismen”. De 

mathematische wetenschap toont ons een fundamenteel verschil van opvattingen juist met 

betrekking tot het probleem van de intermodale synthesis. Hoe moeten wij de verhouding zien 

tussen het logisch denkaspect, de aspecten van aantallige hoeveelheid en ruimtelijkheid, het 

zinnelijke aspect van de ervaring en het taalaspect van de symbolen, die in de wiskunde 

worden gebruikt? Heeft de wiskundige “gegenstand” zijn oorsprong in de logische 

denkfunctie of in de zinnelijke waarneming, of in een synthesis van het logisch begrip van 

eenheid en veelheid met de intuïtie van de tijd in de opeenvolgende fasen van de telhandeling, 

of is hij wellicht slechts een complex van taalsymbolen, waarmee kan worden geopereerd op 

de grondslag van formele, bij afspraak in het denkverkeer overeengekomen, definities? 

[tP120]  

Mathematisch “logicisme”, “empirisme”, “intuïtionisme” en “formalisme” geven op 

deze fundamentele vragen een zeer verschillend antwoord. En de invloed van deze “ismen” 

beperkt zich niet tot een zuiver wijsgerig debat over de grondslagen van de wiskunde. Het 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §7 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

antwoord, dat men hier op het probleem van de synthesis geeft, is veeleer beslissend voor de 

waardering van een gehele tak van de hogere wiskundige theorie (de theorie van de zgn. 

transfiniete getallen). 

Zolang men in het theoretisch denken zelf het “autonome” uitgangspunt van de 

wetenschap zoekt, schijnt de onkritische verabsolutering van een vakwetenschappelijke 

synthese niet te ontgaan.  

 

Het immanentie-standpunt 

Wij zullen voortaan hen, die dit gangbare standpunt verdedigen, aanhangers van het 

theoretisch immanentiestandpunt noemen, omdat zij menen, dat het uitgangspunt (of het zgn. 

“archimedisch punt”) van de wetenschap aan het theoretisch denken immanent moet zijn.  

Nu is er echter een richting in deze immanentie-filosofie, die het onkritisch [tP121] 

karakter van de verabsolutering van een vakwetenschappelijk gezichtspunt tot uitgangspunt 

van de wetenschap wel degelijk heeft ingezien en meent, dat men, met volkomen handhaving 

van de autonomie van de wetenschap, nochtans binnen het theoretisch denken zelf een 

uitgangspunt kan ontdekken, dat boven alle verscheidenheid van de bijzondere synthetische 

gezichtspunten van de vakwetenschappen is verheven en dus inderdaad als kritisch 

uitgangspunt in aanmerking komt. Dit is de zgn. kritische richting in de wijsbegeerte, welke 

door Immanuel Kant is geïntroduceerd. 

Wij dienen allereerst deze zgn. “kritische” wetenschapstheorie aan onze 

transcendentale kritiek te onderwerpen, omdat zij ook in de rechtswetenschap vele aanhangers 

heeft gehad en nog heeft. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §8 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§8  

Het zgn. “kritisch” immanentiestandpunt en het derde transcendentale grondprobleem 

van het theoretisch denken 

 

In zijn "Kritik der reine Vernunft", het beroemde werk waarin hij een onderzoek 

instelde naar de grondslagen en grenzen van de wetenschappelijke kennis, is Kant uitvoerig 

ingegaan op het probleem van de theoretische synthesis, zonder daarbij echter de structuur 

van de gegenstandsrelatie en de [tP122] daarin plaatsgrijpende theoretische uiteenstelling van 

de aspecten gezien te hebben. Een wetenschappelijke synthesis is volgens hem slechts de 

verbinding van een ons in de zinnelijke aanschouwing gegeven menigvuldigheid van 

indrukken tot de eenheid van een object of een “gegenstand” (Kant onderscheidt deze beide 

niet). 

Deze verbinding kan volgens hem niet in het “object” zelf gegeven zijn, maar moet 

uitgaan van het “subject” van de kennis, van de kennende ikheid. Zij onderstelt dus de diepere 

eenheid van het subject, die nog boven alle synthetische begrippen moet verheven zijn omdat 

deze laatste het verbindend subject onderstellen, immers van dit subject moeten uitgaan. 

M.a.w. Kant zoekt het ware uitgangspunt van de wetenschappelijke kennis in de weg van de 

kritische zelfbezinning. 

 

De weg van de kritische zelfbezinning in het theoretisch denken 

Deze weg houdt inderdaad een grote belofte in. Want het is ontwijfelbaar, dat ons 

theoretisch denken, zolang het analytisch op de verschillende theoretisch uiteengestelde 

aspecten van de empirische werkelijkheid gericht [tP123] blijft, in een theoretische 

verscheidenheid wordt verstrooid, welker diepere eenheid verborgen blijft. Alleen in de weg 

van de zelfbezinning kan het menselijk bewustzijn de concentrische richting vinden op de 

ikheid, waarin alle aspecten van onze empirische existentie convergeren als in een 

worteleenheid. Vraag aan de wetenschap, wat de mens is, en u krijgt van de verschillende 

vakwetenschappen, die zich op het terrein van de antropologie bewegen, een ware staalkaart 

van wetenswaardigheden, die ons slechts tonen hoe groot de verscheidenheid van aspecten is, 

die het tijdelijk menselijk bestaan vertoont. Maar in deze verwarrende verscheidenheid 

verliest u de blik op de worteleenheid van de menselijke existentie, die ons slechts in de 

zelfkennis wordt ontsloten. 

De oude Griekse denkers wisten dit reeds. Socrates proclameerde de zelfkennis (het 

“gnoothi seauton”) tot de sleutel van alle ware filosofie. Augustinus bedoelde hetzelfde toen 

hij schreef: “Deum et animam scire volo. Nihilne plus? nihil omnino”. En de Franse wijsgeer 

Descartes, de grondlegger van het moderne denken, zocht het [tP124] “archimedisch punt” of 

uitgangspunt van de wijsbegeerte in het “cogito”, het “ik denk” als bewustzijnsact, welke in 

de ikheid is geconcentreerd. 

 

Het derde grondprobleem van de transcendentale kritiek 

Maar hier rijst voor onze transcendentale kritiek een nieuw probleem, dat wij als volgt 

kunnen formuleren: Hoe is de concentrische richting van het theoretisch denken op de ikheid 

of de kritische zelfbezinning in het theoretisch denken mogelijk en van welke aard is zij? 

Dat hier een wezenlijk grondprobleem ligt, dat ons door de intentionele structuur van 

de theoretische denkhouding zelf wordt opgedrongen, kan niet twijfelachtig zijn. Immers uit 

de gegenstandsrelatie is de concentrische richting van het theoretisch denken op de ikheid niet 

te verklaren. Veeleer schijnt deze theoretische grondrelatie het denken onherroepelijk de 

richting op de centrale eenheid van het denkend ik af te snijden en het te verstrooien in een 

onherleidbare veelheid van aspecten, waarin de werkelijkheid theoretisch uiteengelegd is. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §8 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Kant wenste echter de autonomie van het theoretisch denken als wetenschappelijk 

axioma niet prijs te geven. En daar hij slechts twee bronnen voor onze kennis van de 

empirische werkelijkheid aannam, nl. de zinnelijke waarneming en de logische denkfunctie of 

het verstand, en inzag, dat de theoretische synthesis van deze beide functies niet door de 

eerste kon worden bewerkt, restte hem slechts, haar aan het verstand toe te schrijven. Dit viel 

hem te gemakkelijker, omdat hij de eigenlijke structuur van de kennistheoretische synthesis 

niet onderzocht had en haar slechts formeel-logisch als de “verbinding van een (in de 

zinnelijke aanschouwing gegeven) menigvuldigheid tot een eenheid” had omschreven. Aan 

alle synthetische werkzaamheid van het “verstand” (de logische denkfunctie in haar 

betrokkenheid [tP125] op mogelijke zinnelijke ervaring) ligt echter volgens hem ten 

grondslag de betrekking op de formeel-logische eenheid van het denkend zelfbewustzijn, het 

ik denk. 

 

Kants logicistische opvatting van de eenheid van het zelfbewustzijn 

Kant noemt deze laatste eenheid de “transcendentale eenheid van het zelfbewustzijn” 

of de “transcendentale eenheid van de apperceptie”1 en op andere plaatsen ook het 

“transcendentaal-logisch ik” of het transcendentale denksubject”. Met al deze termen bedoelt 

hij slechts uit te drukken, dat hier sprake is van een algemeengeldige voorwaarde voor de 

theoretische synthesis die deze laatste eerst mogelijk maakt en die niet in de empirische 

werkelijkheid van onze denkwerkzaamheid is te vinden, maar een bloot logische 

vooronderstelling er van is.  

Dit “transcendentaal-logisch ik” is gedacht als de subjectieve pool van de logische 

denkfunctie, de pool die zelf nimmer tot “gegenstand” van ons denken kan worden, en 

waartegenover de gehele empirische werkelijkheid, inbegrepen onze concrete empirische 

denkact, in de tegenpool van “gegenstand” komt te staan. Want iedere denkact, waarin ik mij 

op de empirische werkelijkheid richt, onderstelt deze transcendentaal-logische [tP127] 

eenheid van het zelfbewustzijn: Het “ik denk” moet al mijn concrete denkhandelingen kunnen 

begeleiden, zullen het inderdaad mijn denkhandelingen zijn. Het is echter zelf niet in de 

empirische werkelijkheid terug te vinden. Het draagt geen individueel karakter het is niet in 

“tijd en ruimte” gegeven en het is geen “gegenstand”, waarvan wij synthetische kennis zouden 

kunnen verwerven. Want theoretische kennis is volgens Kant slechts mogelijk van een aan de 

zinnelijke ervaring gebonden “gegenstand”. 

Uit de transcendentaal “logische eenheid” van het “ik denk” is dus ook geen zelfkennis 

te putten. Zij is volgens Kant een bloot logische eenheid, waarin op zichzelf geen 

menigvuldigheid meer te ontdekken valt en die juist daarom ook nog boven de 

vakwetenschappelijke begrippen en boven de verscheidenheid van vakwetenschappelijke 

gezichtspunten verheven is. 

De concentrische richting van het theoretisch denken op de ikheid, die denkt, zou dus 

kunnen worden verkregen langs de weg van een autonome kennistheorie, die ons de eenheid 

van het zelfbewustzijn eenvoudig als een logische voorwaarde voor iedere mogelijke 

theoretische synthesis ontdekt. 

 

 

 

 
1  Onder “apperceptie” verstaat Kant op het voetspoor van zijn Duitse voorganger Leibniz: het in een 

logisch begrip vatten van een gegeven menigvuldigheid van zinnelijke indrukken, in tegenstelling tot de 

“perceptie”, d.i. de puur zinnelijke, nog niet logisch analyserende en synthetisch samenvattende waarneming van 

deze indrukken. “Transcendentale eenheid van de apperceptie” wil dan zeggen het a-priorisch, alle 

wetenschappelijke kennis eerst mogelijk makend, betrokken zijn van onze wetenschappelijke begrippen op die 

logische eenheid van het denkend bewustzijn, waarvan alle logische apperceptie volgens Kant uitgaat. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §8 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Kants “kritische” methode is in het licht van onze transcendentale denkkritiek een 

dogmatische [tP128] 

Deze gehele, door Kant gegrondveste zgn. “kritische” denkmethode, die door de 

kantianen tegenover de “dogmatische” of “onkritische” wordt gesteld, blijft intussen, gelijk 

wij hierboven hebben aangetoond, dogmatisch in haar inzet. Zij gaat immers van de 

theoretische “gegenstandsrelatie” uit als van een onproblematisch gegeven en vereenzelvigt 

haar met de subject-objectrelatie. Zo schakelt zij het eerste, door ons opgeworpen 

transcendentale grondprobleem (Wat wordt in de theoretische gegenstandsrelatie van de 

ervaarbare werkelijkheid afgetrokken en hoe is deze aftrekking mogelijk?) op dogmatische 

wijze uit. 

Het gevolg van dit dogmatisch uitgaan van de theoretische denkhouding is een 

volledige vertheoretisering van de ervaringswerkelijkheid en daarmee impliciet van de vóór-

theoretische ervaringshouding. Volgens Kant is heel de empirische werkelijkheid 

“gegenstand” (of “theoretisch object”) van het transcendentaal-logisch denksubject. Wij 

weten intussen, dat dit per se onwaar is, omdat de “gegenstand” slechts kan ontstaan door een 

theoretisch-logische abstractie, door een theoretisch uiteen- en tegenover elkaar stellen van 

het logisch aspect en de niet-logische aspecten van de werkelijkheid. [tP129] 

Wij hebben voorts gezien, dat het ware uitgangspunt van de theoretische synthesis 

boven de gegenstandsrelatie moet verheven zijn en ons de diepere worteleenheid van de 

antithetisch tegenover elkaar gestelde aspecten moet onthullen. 

Kants “transcendentaal-logisch denksubject” is echter niet boven de 

“gegenstandsrelatie” verheven. Het is integendeel de ene pool van deze relatie en het blijft in 

het logisch denkaspect besloten. 

Derhalve moet het ook een fundamentele misvatting zijn, dat deze “formeel-logische 

eenheid” boven de verscheidenheid verheven zou zijn, gelijk Kant aanneemt. De logische 

geaardheid van deze eenheid waarborgt integendeel, dat zij slechts een eenheid in een 

verscheidenheid van momenten en nimmer een eenheid boven de verscheidenheid zal zijn. 

Want wij hebben reeds laten zien, dat de eigengeaardheid van een aspect zich slechts in een 

innerlijke samenhang met alle overige kan openbaren. 

 

De verhouding van de ikheid tot de logische denkfunctie 

In het “ik denk” schuilt bovendien de in Kants gedachtegang volkomen 

problematische betrekking tussen de ikheid en haar logische denkfunctie. Deze twee kunnen 

nimmer een logische eenheid zijn. De menselijke ikheid gaat inderdaad noodzakelijk de 

verscheidenheid van haar tijdelijke functies binnen de verschillende aspecten van de 

werkelijkheid te boven. [tP130] Maar dit is zeker niet het geval met haar logische denkfunctie. 

Vanuit deze laatste laat zich de concentrische richting van het theoretisch denken op de ikheid 

als centrale eenheid van de menselijke existentie zeker niet verklaren. Veeleer moet onze 

logische denkfunctie als zodanig steeds binnen de verscheidenheid van de aspecten bevangen 

blijven, gelijk de theoretische denkhouding steeds in de gegenstandsrelatie besloten blijft. 

Zo rijst hier dus opnieuw het door ons hierboven geformuleerde transcendentale 

probleem: “Hoe is de concentrische richting van het theoretisch denken op de ikheid mogelijk 

en van welke aard is zij?” 

Kant is ook dit kritisch grondprobleem uit de weg gegaan door zijn dogmatische 

opvatting van de “transcendentale eenheid van het zelfbewustzijn” als een transcendentaal 

logische. 

 

Kants scheiding tussen het autonome kentheoretisch ik en het autonome zedelijk ik 

Het was inderdaad niet zijn mening, dat de ware zelfheid van de mens zou zijn te 

vinden in de “transcendentaal-logische eenheid” van een abstract denksubject. Zijn ware 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §8 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

overtuiging was veeleer deze, dat de kern van de menselijke persoonlijkheid niet langs 

theoretische weg kan worden ontdekt, maar alleen in de weg [tP131] van het praktisch 

(redelijk) geloof. De homo noumenon, d.i. de autonome, zichzelf de wet stellende, redelijke 

vrije wil, als vrije oorzaak van het menselijk gedrag, is volgens hem de ware zelfheid van de 

mens. 

Dit is een normatieve “idee” van onze “praktische rede”, die in de empirische 

werkelijkheid geen grond vindt, maar niettemin praktische realiteit krijgt in het richten van 

het menselijk handelen naar een categorisch of onvoorwaardelijke zedelijke norm. Zij behoort 

tot de sfeer van het “sein-sollende”, “het zo behoren”, niet tot het rijk van de in ruimte en tijd 

besloten empirische werkelijkheid. 

Maar Kant wilde niet toegeven, dat in deze praktische idee van de autonome vrijheid 

van de menselijke wil het ware uitgangspunt van zijn kennistheorie school. 

Getrouw aan het dogma van de autonomie van het theoretisch denken handhaaft hij 

een strenge scheiding tussen wetenschap en geloof. Eerst zijn leerling Fichte waagde het in de 

eerste uitgave van zijn “Wissenschaftsleher” deze scheidslijn te overschrijden en de gehele 

kennistheorie op de praktische idee van de morele autonomie van de vrije wil te gronden. 

Maar hiermee week hij principieel van zijn leermeester af, wiens “kritisch” standpunt een 

scherp dualisme tussen [tP132] autonome wetenschap en autonoom geloof (theoretische en 

praktische rede) impliceerde. Kants theoretisch “dogmatisme”, dat wij hierboven hebben 

aangetoond, werd geëist door het dualisme in zijn verborgen uitgangspunt, dat door een 

inderdaad radicale transcendentale kritiek behoort te worden blootgelegd. Want het is zeker, 

dat het ware uitgangspunt van zijn kennistheorie niet is te vinden in het “transcendentaal-

logisch denksubject” dat zelf product is van een theoretische abstractie. 

 

Kants visie op de empirische werkelijkheid 

Wij willen thans nog kort nagaan, welke theoretische visie Kant vanuit zijn 

kennistheoretische standpunt op de “empirische werkelijkheid” heeft. Hij gaat uit van de 

metafysische tegenstelling tussen de werkelijkheid zoals “ze op zichzelf” “an sich”, d.i. los 

van het menselijke bewustzijn, is, en de werkelijkheid zoals ze in het menselijk bewustzijn 

verschijnt. De eerste is onkenbaar,2 de laatste is volgens hem de “empirische werkelijkheid”. 

Deze dekt zich echter allerminst met de volle empirische werkelijkheid in de rijkdom van haar 

vele modale aspecten, zoals zij dit tevoren leerden kennen. Om te beginnen zijn bij Kant alle 

normatieve aspecten, waarin de werkelijkheid onder regels van zo behoren fungeert, 

uitgeschakeld. Kant gaat immers, zoals wij zagen, uit van een [tP133] scherpe scheiding 

tussen de “empirische werkelijkheid” en het “sein-sollende”, het ideële rijk van het zo 

behoren. Reeds hieruit blijkt, dat Kants opvatting van de empirische werkelijkheid inderdaad 

slechts een theoretische abstractie uit de volle werkelijkheid is, die hij op onkritische wijze 

met de laatste vereenzelvigt. 

 

De zinnelijke ervaringsmaterie en de a-priorische bewustzijnsvormen 

Van de aldus theoretisch gereduceerde werkelijkheid is volgens hem aan het menselijk 

bewustzijn niets anders gegeven dan een chaotisch complex van zinnelijke indrukken, die 

ontstaan door een mysterieuze inwerking van de (voor ons onkenbare) werkelijkheid “an 

sich” op onze zinnelijke gewaarwordingsfunctie. Deze laatste ontvangt dus deze indrukken als 

een nog ongeordend materiaal. De eigenlijke opbouw van onze ervaringswereld uit dit 

 
2  Dit is inderdaad de logische consequentie van de opvatting, dat het denkend menselijk bewustzijn in 

antithetische relatie tegenover een werkelijkheid “an sich” zou staan en dat deze antithesis aan de werkelijke 

stand van zaken zou beantwoorden. Dan is er natuurlijk een reële kloof tussen die metafysische werkelijkheid en 

het menselijk bewustzijn, die niet valt te overbruggen.  



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §8 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

materiaal is volgens hem echter het spontane en autonome werk van het menselijk bewustzijn 

zelf, dat de ruwe “materie” van de zinnelijke indrukken ordent door er vorm aan te geven. 

Volgens Kant beschikt het menselijk bewustzijn over tweeërlei soort “vormen”, die als 

algemeengeldige voorwaarden een geordende ervaring eerst mogelijk maken en dus zelf niet 

in de ervaring gegrond zijn. Zij [tP134] behoren deels tot de zinnelijke, deels tot de logische 

functie van het kennend bewustzijn en hij noemt ze transcendentale vormen, omdat zij de 

geordende ervaring eerst mogelijk maken en dus een zgn. a-priorisch (aan alle zinnelijke 

ervaring voorafgaand) karakter dragen. 

 

De zinnelijke aanschouwingsvormen van ruimte en tijd en de logische 

denkvormen of categorieën 

Onze zinnelijke gewaarwordingsfunctie vat de ruwe “materie” van de zinnelijke 

indrukken in de transcendentale vormen van ruimte en tijd, door Kant 

“aanschouwingsvormen” genoemd. 

Dit zijn volgens hem dus receptieve vormen van het menselijk bewustzijn, die niet tot 

de werkelijkheid “an sich” behoren. Onze logische denkfunctie, die als bron van kennis van 

de empirische werkelijkheid noodzakelijk op de zinnelijke aanschouwing betrokken is, ordent 

nu actief en spontaan de aldus in ruimte en tijd ontvangen zinnelijke indrukken tot een 

“objectieve ervaringswereld” door middel van haar logische denkvormen of categorieën, die 

door Kant worden onderscheiden in mathematische en dynamische 

(natuurwetenschappelijke). 

 

De synthesis van categorie en zinnelijke ervaringsmaterie 

Daartoe is een synthetische verbinding nodig van de logische categorie met de 

“zinnelijke materie” van de ervaring en dit geschiedt volgens Kant door het zgn. 

“transcendentale verbeeldingsvermogen” (“transzendentale Einbildungskraft”), waardoor 

[tP135] wij aan de op zichzelf onaanschouwelijke categorie, a priori, een zeker ruimtelijk of 

tijdelijk “vormbeeld” of “schema” geven. 

Want de verbeelding is dat vermogen, waardoor wij ons beelden kunnen ontwerpen, 

die niet in de zinnelijke ervaring gegeven zijn. De empirische verbeelding vormt zich zulke 

fantasiebeelden naar aanleiding van vroegere zinnelijke ervaring. Deze beelden hebben een 

materiële zinnelijke inhoud, geput uit de herinnering van vroegere zintuigelijke waarneming 

van dingen of gebeurtenissen. De transcendentale verbeelding daarentegen geeft slechts a-

priorische vormbeelden of schema’s van logische denkvormen, die op de 

aanschouwingsvormen van ruimte en tijd zijn betrokken. Zo zijn bv. alle getallen en 

mathematische ruimtefiguren volgens Kant a-priorische (niet in de zinnelijke ervaring 

gegeven) schema’s of a-priorische beelden van de logische categorieën van de hoeveelheid en 

grootte in de zinnelijke “aanschouwingsvorm” tijd, resp. ruimte. Maar ook in deze 

“transcendentale verbeelding” gaat de synthetische werkzaamheid volgens hem van het 

verstand (de logische denkfunctie) uit. Daar het dus ons verstand als de op zinnelijke ervaring 

betrokken logische denkfunctie is, dat eerst orde en wetmatige betrekkingen in de zinnelijke 

materie der ervaring schept, is ook dit verstand zelf de formele wetgever van de natuur. Alle 

mathematische en natuurkundige wetten, die algemene geldigheid voor de ervaring bezitten, 

vinden dus haar formele oorsprong in een synthetische werkzaamheid van onze logische 

denkfunctie, die bestaat in de verbinding van de logische denkvormen met de “materie” van 

de zinnelijke gewaarwordingen door bemiddeling van de “aanschouwingsvormen” van ruimte 

en tijd. [tP136]  

Zo verklaart Kant de mogelijkheid van algemeengeldige kennisoordelen in wiskunde 

en natuurwetenschap, die hun grond niet in de zinnelijke waarneming kunnen vinden. 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §8 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De empirische werkelijkheid is bij Kant “natuurwerkelijkheid”, en wel zoals ze door de 

mathematische natuurwetenschap wordt gevat 

Uit het bovenstaande, uiteraard uiterst summiere, schema van Kants visie op de 

empirische werkelijkheid blijkt wel onomstotelijk, dat deze visie ons slechts een 

natuurwetenschappelijk beeld van de “werkelijkheid” geeft. De gehele empirische 

werkelijkheid is hier synthetisch geconstrueerd naar het vakwetenschappelijke gezichtspunt 

van de zgn. klassieke mathematische natuurkunde, zoals die door Newton was opgebouwd. 

Alle “empirische werkelijkheid” gaat volgens Kant op in “natuurwerkelijkheid”, die ons 

alleen door de mathematische natuurwetenschap op werkelijk objectieve en algemeengeldige 

wijze wordt ontsloten. [tP137]  

 

Kants scheiding tussen de empirische werkelijkheid en het ideële rijk van het “sein-

sollende” 

Geheel buiten de empirische werkelijkheid als “natuurwerkelijkheid” ligt volgens hem 

het ideële rijk van de normen, die gegrond zijn in het praktisch geloof in de vrijheid en 

autonomie van de menselijke wil. Dit is geen terrein van de wetenschap, van de theoretische 

kennis, maar van het geloof in de autonomie van de rede op het praktisch terrein van het 

handelen. 

Dat Kant geen andere synthetische categorieën of logische denkvormen kent dan die 

van de wiskunde en van de mathematische natuurkunde, vindt zijn verklaring in zijn 

dogmatische vereenzelviging van de empirische werkelijkheid met de theoretische abstractie, 

welke de mathematische natuurwetenschap aan de werkelijkheid verricht. Daardoor kent hij 

ook geen eigenlijke aspecten aan de empirische werkelijkheid, met uitzondering van het 

zinnelijke (het psychisch gevoelsaspect in onze zin) en het logische. Slechts het zinnelijk-

psychische met zijn “aanschouwingsvormen” van ruimte en tijd wil hij niet tot logische 

categorieën herleiden. 

Hij weigert zulks, gelijk wij later zullen zien, om aan de natuurwetenschappelijke 

onderzoekmethode van zijn tijd, die al het gebeuren als een gesloten keten van mechanische 

oorzaken en gevolgen [tP138] trachtte te vatten, een halt te kunnen toeroepen voor de 

normatieve sfeer van het bovenzinnelijk, zedelijk leven (het morele aspect in onze zin), waarin 

volgens Kant de vrijheid en autonomie van de menselijke persoonlijkheid moet worden 

aanvaard. 

Daartoe poneerde hij, dat de natuurwetenschappelijke denkcategorieën, met name die 

van de causaliteit, principieel beperkt zijn tot het gebied van de zinnelijke verschijnselen, 

voor zover deze kunnen geteld, gemeten en gewogen worden. 

 

De onkritische behandeling van het probleem van de theoretische synthesis bij Kant 

Zo stuit Kant althans bij zijn tegenover elkaar stellen van het zinnelijk en het logisch 

aspect van het menselijk bewustzijn op het echte transcendentale probleem van de 

intermodale theoretische synthesis: Hoe laten de logische categorieën zich met de zinnelijke 

ervaringsmaterie verbinden? Maar ook dit kritisch grondprobleem kan Kant niet tot oplossing 

brengen, doordat hij dogmatisch de theoretische verbinding van deze beide aspecten laat 

uitgaan van de logische denkfunctie. 

Weliswaar voert hij hier het zgn. “transcendentale verbeeldingsvermogen” in, dat 

zowel een zinnelijke als een logische zijde vertoont, en dat dus de synthesis mogelijk zou 

maken, maar [tP139] in dit vermogen gaat toch volgens hem de eigenlijk synthetische 

werkzaamheid uit van het transcendentaal-logisch denksubject. Van de kosmische tijd als 

continue band van de aspecten weet Kant niets.  

Hij vat de tijd slechts in zijn sensitieve aspect en maakt hem vervolgens tot een vorm 

van onze zinnelijke aanschouwing en van onze innerlijke belevingen. Nu tracht hij wel 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §8 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

aannemelijk te maken, dat de tijd in deze modale zin als bemiddelaar tussen de logische 

denkfunctie en de zinnelijke gewaarwordingsfunctie kan optreden maar hij omzeilt hier 

inderdaad het wezenlijk probleem, waarvoor de theoretische gegenstandsrelatie het denken 

stelt. Immers de tijd kan in Kants opvatting niet een derde zijn tussen zinnelijk en logisch 

aspect, maar hij behoort als zinnelijke vorm tot het eerste. 

Daardoor laat Kant de vraag hoe een theoretische synthesis tussen logische categorie 

en zinnelijke ervaringsstof mogelijk is, feitelijk onopgelost liggen. 

 

Het recht als logische denkvorm bij de neokantiaanse juristen 

Kants kenkritische methode werd in het laatst van de vorige en in het begin der XXe  

eeuw - tegen [tP140] Kants eigen opvatting in - door zgn. neokantiaanse juristen (Stammler, 

Kelsen, e.a.) ook op de rechtswetenschap betrokken. Volgens Kant zelf behoort het recht naar 

zijn a-priorisch redelijke grondslag, als complex van a priori geldige normbeginselen voor het 

menselijk gedrag, niet tot de empirische werkelijkheid, maar tot het ideële rijk van het “sein-

sollende”, dat niet door wetenschappelijke denkcategorieën, maar door praktische rede-ideeën 

als richtsnoeren voor het handelen, wordt beheerst. Dit is volgens hem een onveranderlijk 

“natuurrecht”, of liever “rede-recht”, dat aan alle positief, veranderlijk recht ten grondslag 

ligt. Ook het algemene rechtsbegrip is volgens Kant eigenlijk een praktische rede-idee,3 die in 

zijn gedachtegang dus niet op zinnelijke ervaring betrokken is, zoals de logische categorie. 

Daardoor werd de verhouding tussen deze rechtsidee en het empirisch recht zeer 

problematisch. 

Rudolf Stammler, in leven hoogleraar te Berlijn, begon echter ook het juridisch aspect 

van de werkelijkheid tot een systeem van bijzondere logische denkvormen te verklaren, de 

zgn. categorieën van het recht, samengevat in het transcendentale rechtsbegrip, waarin wij 

een historisch-economische “ervaringsmaterie” zouden ordenen. 

Dit rechtsbegrip onderscheidt hij dan scherp van de rechtsidee, die slechts een ideële 

beoordelingsmaatstaf van het positieve recht is, om het op zijn gerechtigheid te toetsen. 

En hij meende daarmee in Kants eigen kentheoretische lijn te blijven, waaraan deze 

grote wijsgeer echter in zijn rechtsfilosofie ontrouw zou zijn geworden. 

Hoe Stammler zich de rol van de juridische denkcategorieën, die volgens hem de 

rechtservaring eerst mogelijk maken, dacht, laat zich misschien aan een voorbeeld het best 

duidelijk maken. Stel dat u getuige zijt van een ongeluk, waarbij een hefboom een omstander 

in de hals [tP141] treft, ten gevolge waarvan hij op slag sterft. Stel dat u nadien een 

gerechtelijk executie van een doodvonnis bijwoont, waarbij de ter dood veroordeelde door het 

neervallen van de valbijl het leven verliest. Waardoor onderscheiden zich beide ervaringen? 

Volgens Stammler niet essentieel in de zinnelijke ervaringsmaterie, d.i. in de zinnelijke 

indrukken, die wij van beide gebeurtenissen opvangen, maar alleen in de wijze, waarop deze 

laatste door het bewustzijn in verschillende denkvormen worden geordend: in het eerste geval 

in de “natuurwetenschappelijke denkcategorie” van de causaliteit, in het tweede geval in de 

 
3  In zijn Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre (1797) omschrijft Kant haar aldus: “Recht ist der 

Inbegriff der Bedingungen, unter welchen die Willkür des Einen mit der Willkür des Ander nach einem 

allgemeinen Gesetz der Freiheit bestehen kann.” 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §8 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

denkcategorieën van het recht, die volgens Stammler de ervaringsmaterie volgens de relatie 

middel-doel ordenen.4 

 

Negering van de structurele orde van de werkelijkheid in de juridische begripsvorming 

De juridische grondbegrippen als ledige denkvormen, die zich met iedere willekeurige 

inhoud laten vullen 

Na alles wat wij tevoren over de innerlijke samenhang van de juridische 

grondbegrippen met die van de overige vakwetenschappen hebben opgemerkt, moet het 

duidelijk zijn, dat door zulk een logicifiëring van het juridisch aspect dit laatste uit zijn 

samenhang met alle andere aspecten van de werkelijkheid wordt gerukt. Hierdoor wordt aan 

de grootste willekeur in de vorming van de juridische grondbegrippen de weg [tP142] 

gebaand, waarbij met de structurele orde van de werkelijkheid geen rekening meer wordt 

gehouden. 

Dat bv. het rechtsleven een eigen juridisch causaal verband kent dat zonder innerlijke 

samenhang met het causaal verband in het energetisch aspect niet is te vatten, is op dit 

standpunt niet in te zien.5 

De juridische en de natuurwetenschappelijke “denkcategorieën” worden hier 

eenvoudig los van elkaar en tegenover elkaar gesteld als twee radicaal verschillende 

methoden voor het ordenen onzer ervaringsindrukken. 

Bovendien worden de juridische grondbegrippen hier tot bloot-formele logische 

ordeningsmethoden voor onze ervaring ontzield, die zich met iedere willekeurige inhoud 

zouden kunnen vullen. Wordt deze gedachtegang consequent doorgevoerd, dan kan de 

rechtsorde bv. alles tot rechtssubject of rechtsobject proclameren, omdat beide slechts 

subjectieve denkcategorieën zouden zijn, die niet aan een gegeven structuur van de 

werkelijkheid gebonden zijn. [tP144]  

 
4  Stammler ziet hierin de logische grondrelatie van het willen, dat door hem op zeer onheldere wijze dus 

tot een logische denkvorm wordt gemaakt. Ook de moraal en de omgangsnormen zijn volgens hem bepaalde 

wijzen van “willen”. Het “juridisch” willen onderscheidt zich volgens hem van het morele, doordat het eerste 

een sociaal karakter draagt en dus steeds op “verbinding” van doeleinden rust, waarbij het doel van de een tot 

middel wordt voor de ander. De moraal zou daarentegen uitsluitend op den enkeling zijn betrokken. Van de 

omgangsvormen zou het juridisch willen zich onderscheiden, doordat het als rechtsregel zich soeverein aan de 

enkeling oplegt, terwijl de omgangsregel slechts een uitnodigend karakter zou dragen. Eindelijk zou het juridisch 

willen als rechtsregel zich van de willekeur onderscheiden door zijn onschendbaar karakter, terwijl de willekeur 

ieder ogenblik aan verandering onderhevig is. Zo komt Stammler tot de volgende samenvattende formule voor 

het rechtsbegrip: Recht is onschendbaar, soeverein, verbindend willen.  
5  Stammler erkent in zijn Theorie der Rechtswissenschaft slechts, dat de jurist bij de vaststelling van een 

causaal verband niet op exacte wijze kan te werk gaan. Vgl. ook de uitspraak van Stammlers leerling A. Graf zu 

Dohna, “dasz jede juristische Kausaltheorie Kausaltheorie eben nicht ist” (aangeh. bij D. v. ECK Causaliteit en 

aansprakelijkheid voor gevolgen in het strafrecht. (Nijmegen 1947, I, pag. 71.) 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §9 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§9 

De weg van de zelfkennis en het religieuze grondmotief van het theoretisch denken als 

het verborgen uitgangspunt van de wetenschap 

Het derde door ons geformuleerde transcendentale probleem wacht nog steeds op zijn 

oplossing, nadat wij hebben gezien, hoe het door Kant in zijn kenniskritiek werd omzeild. 

Eén ding is ons intussen wel gebleken: De concentrische richting van het theoretisch 

denken op de eenheid van het zelfbewustzijn is slechts mogelijk in de weg van de wezenlijke 

zelfkennis en deze zelfkennis is inderdaad door de wetenschap als zodanig niet te bereiken. 

Niet in de erkenning van deze laatste stand van zaken faalde de kantiaanse kenniskritiek, maar 

slechts hierin, dat zij terwille van het dogma van de autonomie van de wetenschap de kritische 

zelfbezinning in het theoretisch denken los van de eigenlijke zelfkennis mogelijk achtte. 

 

De structuur van het theoretisch denken zelf openbaart de onzelfgenoegzaamheid van 

het laatste  

Zelfkennis slechts mogelijk in de weg van de Godskennis. 

De ware stand van zaken is deze, dat ons uit de innerlijke structuur van de theoretische 

denkhouding zelf de onzelfgenoegzaamheid, de afhankelijkheid van het theoretisch denken 

ten opzichte van die centrale eenheid van onze existentie, gebleken is, die wij onze ikheid 

noemen. De concentrische betrekking van alle, in de theoretische gegenstandsrelatie [tP145] 

uiteen en tegenover elkaar gestelde, aspecten van de werkelijkheid op deze ikheid is slechts 

mogelijk wanneer die ikheid zich van haar zijde richt op de absolute Oorsprong, waaraan zij 

alle het aanzijn danken en die in de ikheid als worteleenheid van de menselijke existentie zijn 

creatuurlijk spiegelbeeld schiep. Dit wil zeggen, dat de zelfkennis afhankelijk is van de 

godskennis. 

De mens is naar Gods beeld geschapen. Daarom is zijn ikheid niets buiten de 

concentrische relatie tot zijn goddelijke Oorsprong. Die ikheid heeft slechts een existentieel 

bestaan,1 d.w.z. ze kan niet in zichzelf, rusten, maar slechts in de concentrische relatie tot God, 

die de mens buiten zichzelf uitdrijft naar de Oorsprong van zijn bestaan. 

Nu is de concentrische betrekking van de theoretisch uiteengestelde 

werkelijkheidsaspecten op hun absolute Oorsprong als zodanig van onmiskenbaar religieuze 

geaardheid en zij kan niet door het theoretisch denken, maar slechts door de ikheid als het 

individuele religieuze concentratiepunt van ons bestaan worden bewerkstelligd. D.w.z. ook 

het theoretisch denken kan slechts vanuit dit religieuze centrum op de absolute Oorsprong 

worden geconcentreerd in die concentrische richting, waarin het in de godskennis tegelijk tot 

zelfkennis komt. Want de religie is geen aspect van de tijdelijke werkelijkheid, maar zij is 

naar haar aard de concentrische verhouding tussen de mens en God, waarin de mens vanuit 

het centrum, of de religieuze worteleenheid van zijn existentie, heel zijn tijdelijk bestaan in al 

zijn aspecten concentreert op de dienst van zijn ware of vermeende goddelijke Oorsprong. 

 

Het transcendent karakter van de centrale eenheid van de menselijke existentie; de 

oorsprong tendentie [tP146]  

Daarom is dit religieuze centrum, door de H. Schrift het “hart” van de mensen 

genoemd, het enige punt in ons bewustzijn, waarin wij ons inderdaad boven de kosmische tijd 

met zijn verscheidenheid van aspecten kunnen verheffen door in actieve betrekking tot de 

eeuwige Oorsprong van alle dingen te treden. 

 
1  Ik gebruik hier een term ontleend aan de moderne existentiefilosofie, die daar echter een geheel andere 

zin heeft. De term “ex-sistere” wordt hier nl. gebruikt ter kenschetsing van de menselijke existentie in haar 

historische vrijheid om haar toekomst te ontwerpen, in tegenstelling tot het statisch “voorhandene” van de 

gegeven natuur. Het menselijk ik kan volgens het existentialisme zich distantiëren van het verleden als het 

voorhandene en in die zin buiten het statisch voorhandene treden. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §9 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

In dit hart van ons bestaan is die Oorsprongstendentie ingeschapen, waardoor wij in 

het tijdelijke en betrekkelijke geen rust kunnen vinden, maar eerst rust vinden in de absolute 

Oorsprong. “Inquietum est cor nostrum, donec requiscat in Te”, zei Augustinus terecht. 

Het is de goddelijke Woordopenbaring, die in de zelfopenbaring Gods aan de mens 

tegelijk de mens aan zichzelf openbaart. Ook in de afval van deze Woordopenbaring blijft het 

echter een vaste wet van de menselijke existentie, dat de mens in zijn hart naar een absolute 

grond van zijn tijdelijke existentie blijft zoeken en dat zijn zelfkennis afhankelijk blijft van 

zijn (dan afgodische) godskennis. 

 

De religieuze concentratiewet 

Wij kunnen deze centrale wet de religieuze concentratiewet noemen.  

Wanneer bv. de Griekse wijsgeer Aristoteles [tP147] het centrum van de menselijke 

existentie in het theoretische denken zoekt,2 dan is deze opvatting volkomen afhankelijk van 

zijn idee van de godheid als de absolute (niet meer aan het zinnelijke gebonden) 

denkactiviteit, die in gelukzalige zelfcontemplatie slechts zichzelf tot object heeft (de noèsis 

noèseoos) en die zuiver “Vorm” is in tegenstelling tot alle “materie”. 

Wanneer in de moderne tijd de Duitse wijsgeer Leibniz het centrum van de menselijke 

natuur zoekt in het exacte mathematische denken, dan is deze opvatting weer volkomen 

afhankelijk van zijn idee van de godheid als het scheppend mathematisch denken, de “grote 

geometer” (intellectus archetypus). 

En wanneer Kant in zijn Kritik der praktischen Vernunft het diepste wezen en centrum 

van de menselijke persoonlijkheid zoekt in bovenzinnelijke morele functie, waarin de wil zich 

uitsluitend behoort te richten naar het onvoorwaardelijk gebod van de zedewet die hij zichzelf 

in volkomen vrijheid van alle natuuroorzaken, autonoom in de “praktische rede” stelt, dan is 

deze opvatting weer geheel afhankelijk van Kants godsidee, die in wezen moralistisch is. 

 

Het getuigenis van Cassirer 

Ook buiten het wijsgerig denken om is de [tP148] correlatie van zelfkennis en 

godskennis bij de mens vast te stellen. 

Onder de indruk van de gegevens, die de godsdienstwetenschap in het onderzoek van 

de van de ontwikkeling van de godsdienstige voorstellingen te dezen aanzien verschaft heeft, 

schreef de tijdens de jongste wereldoorlog overleden prof. Ernst Cassirer, eens een van de 

hoofdfiguren van de zgn. “Marburgerschool” van de neokantianen,: “So bewährt sich immer 

wieder, dasz der Mensch sein eigenes Sein nur soweit erfaszt und erkennt, als er sich im Bilde 

seiner Götter sichtbar zu machen vermag”.3 [tP149]  

 

De verabsoluteringen in het wetenschappelijk denken ontspringen uit een religieuze 

concentrering van dit denken 

Ten aanzien van het theoretisch denken betekent de religieuze concentratiewet, dat de 

gehele concentrische richting van dit denken op een absolute grond, en de gehele 

oorsprongstendentie die ook aan de wetenschappelijke werkzaamheid eigen is, uit het 

religieuze centrum van de menselijke existentie stamt. 

Zelfs de verabsolutering van een vakwetenschappelijk gezichtspunt, zoals we die in de 

verschillende “ismen” konden opmerken, vindt haar bron in een in wezen religieuze 

 
2  De theoretische denkactiviteit (door zijn volgelingen nous poiètikos genoemd) stamt volgens hem echter 

niet uit de natuur, maar is als een onpersoonlijke geestelijke substantie van buiten af aan de menselijke natuur 

ingeplant. Ze is volgens hem onsterfelijk, in tegenstelling tot de menselijke ziel, die aan het materielichaam 

gebonden is. 
3  Philosophie der symbolischen Formen II (1925) S.269. 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §9 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

concentrering van het denken. Want zij is, gelijk we gezien hebben, uit de antithetische 

structuur van de theoretische gegenstandsrelatie en dus uit de theoretische denkhouding zelf 

nimmer te verklaren. Maar de bedoelde concentrische richting is wel gepostuleerd door de 

structuur van de theoretische denkhouding, omdat de theoretische synthesis niet mogelijk 

bleek zonder een uitgangspunt, dat de gegenstandsrelatie te boven gaat. 

 

De ikheid als religieus centrum is de verborgen speler op het instrument van het 

theoretisch denken 

De ikheid, waarvan de denkact uitgaat, is als het individuele religieuze centrum 

[tP150] van heel het menselijk bestaan, de verborgen speler op het instrument van het 

theoretisch denken. Want dit laatste is niet een zelfstandig bestaand iets, een “substantie” in 

de metafysische zin. Het is slechts een “act”, een werkzaamheid, van onze ikheid. De ikheid 

in haar ware natuur van religieus centrum kan niet uit haar “acten” worden geëlimineerd. En 

wanneer een zgn. transcendentale kenniskritiek terwille van het dogma van de autonomie van 

de “theoretische rede” weigert rekenschap te geven van de ware geaardheid van dit 

actcentrum en zijn transcendent (de wetenschap te bovengaand) karakter negeert, dan dwaalt 

zij af van de kritische weg en vervalt in een theoretisch dogmatisme. 

 

Geen terugval in de theoretische metafysica 

Het is niet waar, dat de transcendentale kritiek van het theoretisch denken door 

rekenschap te geven van dit ware karakter van het centrum van onze denkacten, gedwongen 

zou zijn terug te vallen in een theoretische metafysica, die door Kants kenniscritiek is 

ontmaskerd als een ijdele speculatie, omdat zij de grenzen van de theoretische 

kennismogelijkheid overschrijdt. [tP151]  

Onze transcendentale kritiek heeft integendeel aangetoond, dat iedere metafysica, die 

met behulp van een vermeend autonoom theoretisch denken tot de absolute Oorsprong van de 

empirische werkelijkheid en tot zelfkennis meent te kunnen doordringen, een dogmatische 

afwijking van de kritische wetenschapshouding betekent en in wezen religieuze 

vooronderstellingen voor strikt theoretische oordelen uitgeeft. 

Als wij werkelijk in de lijn van een transcendentale denkkritiek willen blijven, dan 

moeten wij ons theoretisch denken richten op zijn presupposita, die door de structuur van dit 

denken zelf zijn vereist. En de denkende ikheid is zulk een presuppositum, evenzeer als de 

vroeger besproken onderlinge samenhang van de modale aspecten. Hier moet het theoretisch 

denken erkennen, dat ware zelfkennis niet mogelijk is in de weg van een zuiver theoretisch 

onderzoek en dat zij nochtans strikt vereist is, voor de handhaving van de kritische 

denkhouding. 

 

De individuele ikheid is niet zelf het uitgangspunt van de wetenschap 

De zelfkennis is slechts de weg tot het ontdekken van dit uitgangspunt, dat van boven-

individueel karakter moet zijn 

Maar hebben wij in de ikheid als het religieuze centrum van ons theoretisch denken, 

[tP152] reeds het ware uitgangspunt van dit laatste ontdekt? Zij is ongetwijfeld het 

individuele centrum van ons tijdelijk bestaan, niet in de door Kant bedoelde zin van de 

individualiteit als een door tijd en ruimte bepaalde empirische bijzonderheid, maar in de 

centrale, geestelijke of religieuze zin van worteleenheid van de menselijke individualiteit. 

Maar dit individuele geestelijk centrum kan naar zijn religieuze aard slechts bestaan in 

een geestelijke gemeenschap als zijn voedingsbodem. Ook de menselijke wetenschap is niet 

het theoretisch product van in zichzelf afgesloten individuen, maar zij is een sociale taak, die 

alleen kan worden vervuld in gemeenschappelijke arbeid op de grondslag van een 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §9 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

gemeenschappelijke denktraditie. Ook zij eist een geestelijke of religieuze gemeenschap als 

haar wortel. 

In het ware uitgangspunt van de wetenschap moet niet slechts het individuele 

menselijke bestaan, maar de zin van heel de tijdelijke kosmos zijn geconcentreerd. De 

aspecten zowel als de individualiteitsstructuren van de tijdelijke werkelijkheid, die in de 

theoretische [tP153] denkhouding zijn uiteengesteld, zijn immers niet slechts aan de 

individuele mens eigen, maar zij vormen het grondleggende structurele kader, waarin alle 

tijdelijke schepselen, verhoudingen en gebeurtenissen besloten zijn, ook het dieren- en 

plantenrijk en het rijk der anorganische stoffen. Daarom hebben wij de zelfkennis slechts als 

de noodzakelijke weg gekarakteriseerd, om het ware uitgangspunt van het theoretisch denken 

te ontdekken. Dit laatste moet een bovenindividueel karakter dragen, maar het moet tegelijk 

de menselijke ikheid omvatten in die zin, dat de laatste er deel aan heeft. Immers het blijft de 

menselijke ikheid, die theoretisch denkt. Had zij geen deel aan het uitgangspunt van de 

wetenschap, dan zou dit laatste haar vreemd blijven. Maar dit zou een onmogelijke stand van 

zaken zijn, omdat, gelijk we gezien hebben, het wetenschappelijk denken zonder uitgangspunt 

niet kan fungeren. 

Kant heeft in zijn kenniskritiek terdege ingezien, dat niet het individuele denkende ik 

het uitgangspunt van de theoretische synthesis kan zijn. Maar terwille [tP154] van het dogma 

van de autonomie der wetenschap meende hij nu een algemeengeldig uitgangspunt te kunnen 

vinden in de theoretische abstractie van een “transcendentaal-logisch ik”, waarvan alle 

individuele werkelijkheid theoretisch werd afgetrokken. Dit was, gelijk wij gezien hebben, 

een onkritische conceptie. 

 

De religieuze wortelgemeenschap van de mensheid en het religieuze grondmotief van de 

menselijke activiteit 

Slechts in een reële religieuze wortelgemeenschap van de mensheid kan de zin van 

heel de tijdelijke kosmos geestelijk zijn geconcentreerd, omdat de overige, in de tijd besloten 

schepselen geen eigen religieus centrum bezitten. Aan deze gemeenschap heeft de individuele 

mens inderdaad deel, terwijl ze toch als zodanig van bovenindividueel karakter is. 

God heeft ons in Zijn Woord geopenbaard, dat de mens inderdaad in zulk een 

religieuze wortelgemeenschap geschapen is, zodat in haar eerste Hoofd tegelijk heel de 

mensheid van God afviel. En Hij heeft ons tevens geopenbaard, dat in de religieuze 

wortelgemeenschap van het mensengeslacht de totale zin van [tP155] heel de tijdelijke 

kosmos was geconcentreerd. 

Om de menselijke zondeval wordt heel de tijdelijke wereld vervloekt. Aan de mens 

was tot taak gesteld heel de tijdelijke schepping te ontsluiten in de dienst van God. Wanneer 

de mens in de radicale zondeval aan deze taak ontrouw wordt, sleept hij in zijn val 

noodzakelijk heel de tijdelijke wereld mee, omdat de laatste zich buiten de mens niet 

zelfstandig op God kon richten en de in haar gelegde krachten in Zijn dienst ontsluiten. 

De zondeval, de radicale (d.i. de geestelijke wortel van het bestaan rakende) afval van 

God was dat het menselijk hart zich tegen zijn goddelijke Oorsprong verhief, dat de mens 

meende iets in zichzelf en dus gelijk God te zijn, dat hij zichzelf en met zich zijn god in het 

geschapene en dus betrekkelijke ging zoeken. 

Dit was de afgodendienst in de afval van de waarachtige God, gelijk Hij zich in het 

menselijk hart door Zijn Woord had geopenbaard. 

De religieuze wortelgemeenschap van het mensengeslacht nu kan slechts worden 

instandgehouden [tP156] door een gemeenschapsgeest, die als een dunamis, een centrale 

drijfkracht heel de tijdelijke menselijke werkzaamheid beheerst en haar richting wijst, zelfs al 

is de individuele mens zich daarvan niet altijd bewust. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §9 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Deze gemeenschapsgeest werkt in het religieuze grondmotief van de menselijke 

activiteit, dat dus een geestelijk gemeenschapsmotief is, en niet door een individu is in het 

leven geroepen. 

 

De antithese in de wortelgemeenschap en de pluriformiteit van het grondmotief van de 

afval 

Sinds de zondeval van de mens en de belofte van de komende verlossing in Christus 

Jezus is in de religieuze wortelgemeenschap van de mensheid tweeërlei dunamis werkzaam, 

die zich in tweeërlei grondmotief openbaart en deze beide grondmotieven staan tegenover 

elkaar in een onverzoenlijke religieuze (dus niet een theoretische) antithese.4 

Het eerste grondmotief is van afgodische aard, het tweede is de dunamis van de 

goddelijke Woordopenbaring, die door de Heilige Geest in de harten van de in Christus 

herborenen, d.i. in de door Hem geestelijk vernieuwde mensheid werkt. Het eerste 

grondmotief kan zich in verschillende [tP158] gestalten uitdrukken, omdat de afvallige 

richting van de religieuze geest zich in verabsoluterende zin op het tijdelijke met zijn 

intrinsieke verscheidenheid van aspecten en structuren richt, en hier dus vele mogelijkheden 

van verabsolutering vindt. 

Het tweede grondmotief kan in de grond van de zaak slechts één integrale inhoud 

hebben, omdat het niet anders kan zijn dan het grondmotief van de goddelijke 

Woordopenbaring zelf. Wanneer het nochtans in de geschiedenis van de mensheid 

verschillende uiteenlopende en onderling tegenstrijdige vormen gaat vertonen, dan kan zulks 

alleen te wijten zijn aan de neiging van het menselijk hart, om nadat het door de 

Woordopenbaring is aangeraakt, een onmogelijke religieuze synthese te zoeken tussen het 

grondmotief van Gods Woord en de grondmotieven van de afvallige religies, die tot het eerste 

in radicale antithese staan. 

Wij moeten intussen opmerken, dat de afvallige grondmotieven ook zelf noodzakelijk 

een innerlijk antithetisch karakter vertonen, zodra de afvallige religie de meest primitieve 

vorm van natuurvergoddelijking is te [tP159] boven gekomen en de mens zich zijn suprematie 

over de redeloze schepselen is bewust geworden. Maar daarover in de volgende paragraaf. 

 
4  De theoretische antithesis wordt, gelijk wij gezien hebben door de theoretische synthesis overbrugd en 

kan zulks, omdat zij niet radicaal en absoluut, maar betrekkelijk is.  

De religieuze antithesis raakt de geestelijke wortel van het tijdelijk leven en kan dus nooit theoretisch worden 

verzoend. Hierover zo aanstonds nader in de tekst. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§10  

De vier religieuze grondmotieven van het westers denken 

 

Onze transcendentale kritiek van het theoretisch denken, d.i. ons onderzoek naar zijn 

noodzakelijke door zijn eigen innerlijke structuur geëiste vooronderstelden heeft thans het 

slotstadium bereikt. Wij zijn door de beslissende wending, welke ons onderzoek in de vorige 

§ nam, in staat gesteld de ware uitgangspunten van wijsbegeerte en vakwetenschap van het 

masker van een voorgewende theoretische neutraliteit tegenover geloof en religie te ontdoen. 

Wij weten thans dat zij inderdaad in religieuze grondmotieven geworteld zijn, die als zodanig 

een gemeenschapskarakter dragen. 

 

De valstrik in een vermeend zuiver-theoretisch onderzoek van de ontwikkeling van het 

westers denken: het “inleggen” van eigen grondmotief in een daaraan vreemde 

gedachtegang 

Wij willen thans nagaan welke grondmotieven de ontwikkeling van het westere 

denken hebben beheerst. Hierdoor zal uiteraard ook ons inzicht in de ontwikkeling van het 

rechtswijsgerig denken en daarmee impliciet van de rechtswetenschap als vakwetenschap 

worden verdiept. De traditionele opvatting [tP160] van deze ontwikkelingsgang was immers 

belast met het dogmatisch vooroordeel, dat de wijsbegeerte en de wetenschap in het algemeen 

hoogstens in het beginstadium nog met de religie zijn samengeweven, maar zich geleidelijk 

van deze band hebben losgemaakt, om verder volkomen autonoom haar eigen zuiver 

theoretische weg te volgen, waarmee dan gepaard zou zijn gegaan een emancipatie van de 

vakwetenschappen uit haar dienstbaarheidsverhouding ten opzichte van de wijsbegeerte. De 

waarheid bleek echter te zijn, dat het religieuze grondmotief, als verborgen uitgangspunt, de 

wijsbegeerte eerst mogelijk maakt en dat de empirische vakwetenschap noodzakelijk een 

wijsgerig-theoretische visie op de werkelijkheid onderstelt, zodat ook de voorgewende 

neutraliteit van de empirische wetenschappen ten aanzien van de religie op een fundamenteel 

misverstand moet berusten. 

Zeer foutieve interpretaties van vroegere en latere wijsgerige stelsels zijn van de 

vermeende “zuiver-theoretische" beschouwing ervan het gevolg geweest. Want daar in 

waarheid zulk een zuiver-theoretische opvatting niet mogelijk is, schoof men onvoorziens - 

zonder zich van zijn ware geaardheid bewust te zijn - een religieus grondmotief, waarvan men 

zelf uitging, onder wijsgerige [tP161] stelsels, die door een geheel ander grondmotief werden 

beheerst. Ook voor het onderzoek van de geschiedenis van de wijsbegeerte en van de 

vakwetenschappen moet onze transcendentale kritiek dus tot het inslaan van nieuwe wegen 

dwingen, die de belofte inhouden inderdaad ook wetenschappelijk aan de ontwikkelde stelsels 

beter recht te laten wedervaren. 

 

De vier religieuze grondmotieven van het westers denken 

Er zijn in hoofdzaak vier grote grondmotieven geweest, die de ontwikkeling van het 

westers denken hebben beheerst. Niet echter uitsluitend die van de westerse wetenschap. Zij 

hebben inderdaad de gehele ontwikkeling van de westerse cultuur en samenleving geleid 

omdat zij de centrale drijfkrachten van heel de westerse denk- en levenshouding zijn geweest. 

De bedoelde vier grondmotieven zijn de volgende: 

1e Het vorm-materiemotief van de Griekse en Grieks-Romeinse oudheid; 

2e  het Schriftuurlijk grondmotief van schepping, zondeval, en verlossing door Christus 

Jezus in de gemeenschap van de Heilige Geest; 

3e  het Romanistisch (door het rooms-katholicisme geïntroduceerde) synthesemotief van 

natuur en genade, dat de beide vorige tracht te verzoenen; 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

4e  het modern-Humanistisch grondmotief van natuur [tP162] en vrijheid, waarin getracht 

wordt alle drie vroeger genoemde motieven tot een “diesseitige”, op de mens 

geconcentreerde, religieuze synthese te brengen. 

 

Vóór wij op de betekenis van deze grondmotieven afzonderlijk ingaan, laten wij enige 

algemene opmerkingen voorafgaan. 

 

Het polair karakter van de niet-Schriftuurlijke grondmotieven en hun religieuze 

dialectiek. 

Het eerste, derde en vierde dragen een “polair”, door een innerlijk dualisme gespleten, 

karakter. Dit wil zeggen, zij zijn eigenlijk samengesteld uit twee religieuze motieven, die in 

een religieuze en daarom absolute antithesis tegen elkaar inwerken en, zodra zij beslag op het 

theoretisch denken krijgen, nu ook dit laatste voortdurend in tegengestelde richtingen drijven 

van de ene pool tot de andere. Dit innerlijk conflict in het religieuze uitgangspunt verwikkelt 

het menselijk denken en handelen in een religieuze “dialectiek”, d.i. een proces, waarin 

getracht wordt de innerlijke tweestrijd te boven te komen, maar waarin steeds weer de 

polariteit van het grondmotief deze pogingen doet mislukken. Daarin verschilt de religieuze 

dialectiek principieel van de theoretische, die in de antithetische structuur van de 

gegenstandsrelatie is gegrond. [tP163] 

 

Het principieel verschil tussen religieuze en theoretische antithesis 

Het zgn. “primaat” van een van de tegenstrijdige motieven 

Immers de theoretische antithesis is naar haar aard betrekkelijk, wijl in een tijdelijke 

relatie geworteld en zij eist een door de denkende ikheid uit te voeren theoretische synthesis. 

De religieuze antithesis daarentegen is naar haar aard van absoluut karakter, omdat zij 

geen hoger uitgangspunt boven zich heeft, van waaruit een synthesis mogelijk zou zijn. 

Waar dus een wezenlijke synthesis boven de religieuze antithesis is uitgesloten, rest 

slechts de mogelijkheid, aan één van de beide antithetische motieven de religieuze voorrang 

(het primaat) toe te kennen. Daarbij zal dan het tegenovergestelde motief worden 

ontgoddelijkt en ontadeld. Zo kende b.v. Kant het primaat toe aan het humanistisch 

vrijheidsmotief (het zgn. Primat der praktischen Vernunft) en deprecieerde hij het in het 

humanistisch “natuurmotief” vergoddelijkt natuurwetenschappelijk denken (de “theoretische 

Vernunft”) tot een kennis van een blote “verschijningswereld” die hij als zodanig weigert op 

een goddelijke Oorsprong te betrekken. 

Wanneer het theoretisch denken in zulk een dualistisch grondmotief zijn uitgangspunt 

heeft, zal uiteraard de gehele theoretische kijk op de [tP164] tijdelijke werkelijkheid en de 

theoretische begripsvorming zelf daarvan noodzakelijk de gevolgen ondergaan. 

 

De oorsprong van de polariteit in het eerste en vierde grondmotief 

Nu moet worden opgemerkt, dat in het eerste en vierde van de genoemde 

grondmotieven de religieuze antithesis ontstaat door een vergoddelijking en dus 

verabsolutering van sommige aspecten van de tijdelijke geschapen werkelijkheid. Maar deze 

aspecten zijn van nature van betrekkelijk karakter, zij staan tot alle andere in onverbrekelijke 

correlatie. Wanneer dus een aspect verabsoluteerd wordt, zal zijn correlaat in het religieus 

bewustzijn zijn tegenovergestelde absoluutheid opeisen. Zo roept het ene 

verabsoluteringsmotief het andere, daaraan tegengestelde, op.  

Nochtans bepalen de tegengestelde motieven elkaar wederkerig. Zo is de religieuze zin 

van het Griekse vormmotief nimmer los van het materiemotief te vatten en omgekeerd. En 

evenmin is de zin van het modern humanistisch natuurmotief los van het humanistisch 

vrijheidsmotief te verstaan en omgekeerd. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Bij het door het rooms-katholicisme geïntroduceerde grondmotief van natuur en 

genade staat het enigszins anders. Want hier is in het christelijk grondmotief van schepping, 

zondeval en verlossing [tP165] zelf een daaraan vreemd dualisme gebracht door de poging het 

scheppingsmotief met het Griekse vorm-materiemotief religieus te verbinden. Wij krijgen hier 

dus een dubbele religieuze antithesis: 

1e   die tussen het grondmotief van de christelijke en dat van de Griekse religie en  

2e   die tussen het Griekse vorm- en het Griekse materiemotief. 

 

Het onkritisch karakter van de zgn. dialectische methode in het wijsgerig denken als 

poging tot theoretische overbrugging van de religieuze antithesis 

Iedere poging een religieuze antithesis in een vermeend autonome zgn. dialectische 

methode van wijsgerig denken te overbruggen, door de beide antithetische motieven in een 

theoretische synthesis te verbinden, is fundamenteel onkritisch. Wij hebben immers gezien, 

dat de theoretische synthesis zelf slechts vanuit het (ons levenscentrum beheersend) religieuze 

grondmotief mogelijk is. Toch was deze onkritische wijze van synthetisch denken de weg van 

alle zgn. “dialectische wijsbegeerte” vanaf de Griekse denker Heraclitus tot de hegeliaanse 

school en vele na-hegeliaanse stromingen in de moderne tijd. Dit “dialectisch denken” wil 

door de religieuze tegenstellingen logisch heendenken, of eigenlijk heenlezen (dia-legein) en 

daarom het vroeger besproken logisch beginsel van de tegenspraak (het principium 

contradictionis, dat de logische tegenstrijdigheid [tP166] in het denken verbiedt) terzijde 

stellen. Maar, zelf geworteld in een polair, dialectisch grondmotief, blijft het in gebreke ons 

aan te tonen, hoe een synthese boven de religieuze antithesis in haar verborgen uitgangspunt 

mogelijk is. 

De vier religieuze grondmotieven, die de ontwikkeling van het westers denken hebben 

beheerst, kunnen hier uiteraard slechts kort worden besproken. Voor een brede uiteenzetting 

van hun invloed op het wijsgerig denken moet ik verwijzen naar mijn werk “De Wijsbegeerte 

der Wetsidee” Bk I en naar Dl I en II van mijn nieuwe werk “Reformatie en Scholastiek in de 

Wijsbegeerte” (Dl 1 1949). 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

I 

Het Griekse vorm-materiemotief 

Dit grondmotief, dat vóór Aristoteles nog geen vaste benaming had, vindt zijn 

oorsprong in een onverzoenbaar conflict in het religieuze bewustzijn van de Grieken tussen de 

oudere natuurreligie en de jongere cultuurreligie van de Olympische goden. 

 

De religieuze zin van het materiemotief 

Het materiemotief is het dominerend grondmotief van die vroegere 

natuurgodsdiensten, die in de latere tijd meer invloed kregen, en ons als zodanig bekend zijn 

geworden, en bestond in de vergoddelijking van de “altijd vloeiende stroom van het leven”, 

die uit de “moederaarde” opkomt en in een kringloop in zich terugkeert. Deze vergoddelijkte, 

[tP167] bezielde levensstroom is zelf volstrekt vormloos; uit hem komt periodiek alles voort, 

wat individuele vorm en gestalte heeft, maar als zodanig onderworpen is aan de ondergang. 

Geboorte, rijping, afsterving en geboorte van nieuwe individuele levens is het lot van alles, 

wat individuele vorm heeft, opdat de kringloop van de eeuwig vloeiende levensstroom, de 

wenteling van het “rad van de geboorten”, ononderbroken kan doorgaan. In dit proces zag 

men de werking van een blind en onafwendbaar lot, de “Anangke” of  

“Heimarmene tuche”. De primitieve natuurreligie ziet de onbegrepen natuurkrachten als wilde 

en ongebonden machten. De idee van een onderworpenheid van deze krachten aan een 

redelijke beheersing en aan een begrijpelijke wetmatigheid is haar vreemd. 

Onafzienbaar was het aantal natuurgodheden en demonen, waarin dit proces van de 

eeuwig vloeiende levensstroom in de geloofsvoorstelling een variabele en sterk lokaal 

verschillende uitdrukking kreeg. Geen van deze godheden werd in een persoonlijke vorm 

uitgebeeld. De vorm, de begrenzing, gold als zodanig als ongoddelijk. 

 

De religieuze zin van het vormmotief 

Het vormmotief is daarentegen het dominerend grondmotief van de latere religie van 

de [tP168] Olympische goden, die de “moederaarde” met de vloeiende levensstroom hebben 

verlaten en hun zetel krijgen op de Olympus. Zij zijn niet onderworpen aan de “Anangke”; zij 

zijn onsterfelijke, stralende vormgoden van persoonlijke gestalte; de verpersoonlijking van de 

vergoddelijkte cultuurmachten van de Griekse polis (stadsstaat). Hun vorm en gestalte is 

bovenaards, onzichtbaar voor het lichamelijk oog, verheven boven de zinnelijk-waarneembare 

vormenwereld, die aan het doodslot onderworpen is. Deze nieuwere cultuurreligie werd de 

publieke godsdienst van de Griekse polis, als de religie van vorm, maat en harmonie. Zij 

schiep met de godenberg Olympus tevens een eerste nationaal-godsdienstig verenigingspunt 

voor de Grieken, terwijl de oudere natuurgodsdiensten van stam tot stam en van plaats tot 

plaats hadden verschild in goden en riten. De Olympische goden hebben echter geen macht 

over de “Anangke”, het huiveringwekkende doodslot van de stervelingen; de “Anangke” blijft 

hun eigenmachtige tegenvoeter. 

Zoals in het oudere materiemotief in het proces van de organische levensontwikkeling 

(zonder dat hierbij het biotisch en het psychisch aspect onderscheiden werden), [tP169] zo 

werd in het nieuwe vormmotief van de cultuurreligie het (historisch) cultuuraspect 

vergoddelijkt. Want het culturele, als het later te onderzoeken kernmoment van het historisch 

aspect, is die wijze van vormgeving aan een materiaal, die naar een vrij, redelijk ontwerp dit 

laatste beheerst, in tegenstelling tot de vormgeving, die wij in de natuur opmerken. 

Daar nu het vormmotief van de cultuurreligie zich onmiddellijk in een absolute (wijl 

religieuze) antithese tegenover het materiemotief van de oudere levensreligie stelde, werd het 

in het Griekse religieuze bewustzijn ook volkomen losgemaakt van het moment van de 

historische ontwikkeling, waarin het historisch cultuuraspect naar zijn structuur 

onverbrekelijk met het organisch levensaspect samenhangt. De goddelijke vorm wordt als 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

onsterfelijk en onzichtbaar gevat en dus ook boven het tijdelijk historisch aspect zelf 

uitgeheven. 

 

De pogingen tot synthese van natuur- en cultuurreligie 

De oude Griekse dichters Homerus en Hesiodus en de theologiserende “zieners” 

trachtten het volk duidelijk te maken, dat de nieuwe Olympische goden zelf uit de oudere 

natuurgoden waren voortgekomen (de zgn. theogonieën of geslachtsregisters van de goden). 

Maar al deze pogingen, om de twee antagonistische religieuze [tP170] motieven van materie 

en vorm met elkaar te verzoenen, waren tot mislukking gedoemd. De nieuwe cultuurreligie 

negeerde de diepste vragen van leven en sterven; de Olympiërs konden de mens niet helpen, 

wanneer de wrede Noira of Anangkè tot zijn dood had besloten. 

De blinde Anangkè van de natuurreligie, waarover zij geen heerschappij hebben, blijft 

de eigenmachtige tegenvoetster van de redelijke macht van de stralende vorm- of 

cultuurgoden. 

Het redelijk vormmotief van de cultuurreligie roept zelf als zijn polaire tegenstelling 

het duistere materiemotief van de levensreligie weer op. Dit speelt in de cultuurreligie zelf een 

rol als de Moira, die een “ouder recht” heeft dan de Olympische goden. Voor zover deze 

Moira als het doodslot van de stervelingen optreedt, komt zij volkomen overeen met de oude 

Anangkè. 

Daarom is het te begrijpen, dat de Grieken in hun private leven aan de oude 

natuurreligies vasthielden, die van meet af in de primitieve geslachtsverbanden en 

huisgemeenschappen in ere waren geweest, al vereerden [tP171] zij tegelijk de Olympiërs in 

de publieke staatsgodsdienst. Begrijpelijk ook, dat de diepere religieuze aandriften van het 

volk zich vooral op de zgn. mysteriëndiensten richten, waarin de problemen van leven en 

sterven in het middelpunt stonden. 

 

Het openlijk conflict tussen beide religies 

De polaire uitwerking van het Griekse grondmotief in de orphische antropologie 

In de overgangsperiode van de Myceense riddertijd (in Homerus’ heldendicht 

bezongen) tot de Perzische oorlogen valt ook de grote religieuze crisis in het Griekse leven, 

waarin het conflict tussen oudere en nieuwe religie openlijk aan het daglicht treedt (de wilde 

uitbraak van de oude levensreligie in de zgn. “dionysische beweging”1) en de orphiek. 

In de “Orphiek” een religieuze hervormingsbeweging uit deze tijd, die de 

legendarische thracische dichter-zanger Orpheus als haar stichter vereerde, en op het Griekse 

denken een diepgaande invloed verwierf, krijgt dit conflict voor het eerst een antropologische 

uitwerking. 

De mens heeft volgens haar een tweeslachtige afkomst! Hij heeft een onsterfelijke 

redelijke [tP173] ziel; die uit de lichtvolle sterrenhemel stamt, waarin vorm, maat en 

harmonie heerst. Die ziel is echter afgevallen op de duistere aarde waar zij met een 

materielichaam bekleed onderworpen wordt aan het “rad van de geboorten”, aan de Anangkè 

van de altijd vloeiende aardse levensstroom. Dit materielichaam is een onrein “graf” of 

“kerker” voor de ziel. De laatste moet tijdens haar omzwerving op de aarde naar de kringloop 

van de levensstroom telkens in andere lichamen (ook dierlijke) verhuizen, tot zij zich door 

 
1  De is deze religieuze beweging vereerde Dionysus was een in oorsprong Thracische god en de meest 

pregnante uitdrukking van het grondmotief van de oude levensreligie. Zijn dienst droeg eer wild, extatisch, tot 

razernij voerend, karakter. Daarin trad de mens buiten zijn begrensde lichaamsvorm om één te worden met de 

god, in wie zich de eeuwig vloeiende levensstroom openbaart. De orphische beweging, die de legendarische 

zanger Orpheus als haar religieuze grondlegger beschouwde, bedoelde deze wilde Dionysusdienst te hervormen. 

Zij vereerde een herboren Dionysus, die na door de Titanen verscheurd te zijn, in de nieuwe Olympische gestalte 

van Dionysus Zagreus als zoon van Zeus herleeft en van zijn Olympische vader de wereldheerschappij verkrijgt. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

een ascetische levenswijze van de besmetting met het materielichaam gezuiverd heeft. In deze 

antropologische opvatting heeft zich het vormmotief van de cultuurreligie verbonden met het 

oude (zgn. ouranische) motief van de hemelverering en zich in openlijke tegenstelling tot het 

materiemotief van de oude levensreligie geplaatst. Men vindt haar in de Griekse wijsbegeerte 

in verschillende uitwerkingen terug (o.a. bij de pythagoreïsche school, bij Empedocles en 

Plato). 

Ook nadat de cultuurreligie in de mythologische vormgeving, waarin ze bij Homerus 

en Hesiodus verschijnt, in het godsdienstig bewustzijn van de Griekse denkers ondermijnd 

was, bleef het eigenlijk religieuze grondmotief, dat uit haar ontmoeting met de oude 

natuurreligie geboren [tP174] was, de gehele levens- en denkhouding van de Grieken 

beheersen. 

De Griekse wijsbegeerte wordt van meet af betrokken in het innerlijk conflict tussen 

het vormmotief en het materiemotief, welk conflict haar in polaire richtingen doet uiteengaan. 

 

De Griekse natuurbeschouwing is geheel door het vorm-materiemotief beheerst 

Ook de Griekse opvatting van de “natuur” (physis) wordt geheel door dit polaire 

grondmotief bepaald. In het vijfde boek (cap.4) van zijn Metaphysica somt Aristoteles de 

verschillende betekenissen van het woord φύσις op. Het betekende nu eens het proces van de 

levensontwikkeling (φύεσθκι) uit een vormloos oerbeginsel; dit laatste werd vaak in de 

vloeiende gestalte van een bewegelijk “element” (water, lucht of vuur) gevat. Dan weer 

betekende “natuur” de vaste zijnsvorm van de dingen, die hun onveranderlijk wezen uitdrukt. 

Aristoteles beproefde in zijn begrip van de “natuur” vorm- en materieprincipe te verbinden. 

De “natuur” is dan de wezensvorm van de dingen, die een beginsel van de beweging of 

wording in zich hebben en daarom uit “vorm” en “materie” zijn samengesteld. Aristoteles gaf 

ook eerst aan de beide antithetische motieven de vaste benamingen vorm (morphè) en materie 

(hulè). [tP175]  

 

Ook de Griekse theoria ontleent aan dit motief haar typisch karakter 

Ook de Griekse opvatting van de theorie (theoria) is geheel door dit religieuze 

grondmotief bepaald. De theoria wordt, zodra zij achter de zinnelijk waarneembare, aan het 

materieprincipe onderworpen, dingwereld tracht door te dringen tot de eeuwige, 

bovenzinnelijke zijnsvormen resp. tot de vormloze oergrond, aangediend als de ware weg tot 

de godskennis. De geloofsfunctie (pistis) wordt in de Griekse wijsbegeerte van meet af 

neergedrukt tot de lagere sfeer van de zinnelijke verbeelding, die slechts een onzekere mening 

(doxa) kan geven en waaraan de grote massa van de mensen blijft hangen, omdat zij zich tot 

de theoretische denkhoogte niet weet te verheffen. 

Met het religieuze vormmotief hangt ook onverbrekelijk samen het schouwend 

element, dat aan de Griekse opvatting van de theorie eigen was. De eeuwige zijnsvormen 

(eidè of ideeën) van de dingen moeten worden geschouwd als bovenzinnelijke gestalten en 

deze theoretische aanschouwing gaat nog boven het theoretisch begrip uit. In het bijzonder in 

Plato's theorie van de “ideeën” als “bovenzinnelijke vormen” komt dit beschouwend element 

sterk naar voren. De woorden “eidos” en idea gaan beide terug op de stam van het [tP176] 

werkwoord idein, dat zien betekent. 

 

Het Griekse denken begint onder toekenning van het primaat aan het materiemotief 

De Ionische natuurfilosofie 

De Griekse wijsbegeerte neemt haar aanvang in de Ionische cultuurkring als zgn. 

“natuurfilosofie”. Zij ontstaat in de hierboven kort geschetste religieuze crisisperiode onder 

het onmiskenbaar primaat van het materiemotief. De oude natuurfilosofie vergoddelijkt de 

eeuwig vloeiende stroom van het leven als de goddelijke Oorsprong (archè) van alle dingen 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

die een individuele vorm hebben en vereenzelvigt hem meestal met een “bezield” gedacht 

vloeiend “element” als water, vuur of lucht. De grote Ionische denker Anaximander (6e eeuw 

v.Chr.) tracht nog dieper door te dringen tot de goddelijke archè en zoekt haar in het zgn. 

apeiron, het volstrekt vormloze “onbegrensde”, waaruit door afscheiding lucht, vuur, water en 

aarde met paarsgewijze tegengestelde eigenschappen ontstaan, die dan in onderlinge 

vermenging aan een oneindig aantal werelden met individuele vormdingen het aanzien geven. 

Van hem is de uitspraak, dat alle bestaande dingen volgens het lot terugkeren tot hun 

bestanddelen, waaruit zij ontstaan. En hij ziet in dit proces een wet van de gerechtigheid 

werken: “Want de dingen betalen elkaar gerechte boete en straf voor het onrecht [tP176] (van 

hun bestaan) in de orde van de tijd”. D.w.z. alle wezens, die in een lichamelijke vorm zijn, 

begaan onrecht tegenover elkaar, omdat dit bestaan slechts ten koste van dat van andere kan 

worden in stand gehouden. Het materieprincipe is goddelijk, de vorm is ongoddelijk, hetgeen 

niet wegneemt, dat men het proces van de ontwikkeling en wording rationaliseert met behulp 

van het motief van vorm, maat en harmonie: er heerst een vaste maat en evenredigheid tussen 

ontstaan en vergaan; zij wordt gevat als een kosmisch gerechtigheids- of vergeldingsprincipe 

(δική) en wordt door Heraclitus als een eeuwige wereldwet (logos) op “dialectische” wijze 

met het goddelijk materieprincipe vereenzelvigd. Maar ze kon uit dit principe in zijn 

oorspronkelijke zin niet worden afgeleid. Het evenredigheids- en maatbeginsel was veeleer uit 

het vormmotief van de cultuurreligie ontsprongen. 

 

De polaire uitwerking van het grondmotief in de tegenstelling van zijnsvorm en 

vloeiende wording 

Heraclitus en Parmenides 

Reeds in deze eerste periode wordt het Griekse denken door de polaire tendensen van 

zijn religieuze grondmotief in twee tegenovergestelde richtingen uiteengedreven.  

Terwijl Heraclitus van Ephese op het voetspoor van de Ionische natuurfilosofen de 

eeuwig vloeiende levensstroom vergoddelijkt in het symbool van het naar vaste maat 

opvlammend en weer [tP178] uitdovend bewegelijk element “vuur” en het bestaan van 

eeuwige begrensde vormen beslist loochent, ontkent daarentegen Parmenides, de grondvester 

van de zgn. Eleatische school, de ware realiteit van de vloeiende stroom van de 

levensontwikkeling en wording. Hij zoekt de ware “natuur” in het eeuwig, ongeworden, 

onveranderlijk zijn, waaraan een absolute eenheid (zonder veelheid) en waarheid toekomt, en 

dat niet door de zinnelijke waarneming valt te ontdekken, maar slechts door het theoretisch 

logisch denken, dat de weg van de waarheid is. Deze theoria wordt beheerst door het Griekse 

vormmotief. Dit motief wordt in deze periode niet meer zuiver in de zin van de cultuurreligie 

gevat, maar onder orphische invloed is het, onder aanknoping aan de oude zgn. ouranische 

godsdienst van de hemellichamen, omgebogen in de vergoddelijking van de, sferisch 

gedachte, vorm van de sterrenhemel. Daarom kan volgens Parmenides het eeuwige zijn niet 

bloot in een logisch begrip worden gevat. Het moet worden geschouwd in een hemelse 

sferische vorm of eidos, die van een onzinnelijk geometrisch karakter is. 

Zo werkt de polaire tegenstelling tussen vorm- en materiemotief zich uit in de 

metafysische tegenstelling van zijn en worden. [tP179] 

Sinds Parmenides was het in de Griekse wijsbegeerte niet langer mogelijk het 

vormprincipe tot het materieprincipe als oorsprong (archè) terug te voeren. En daar het starre 

Eleatische standpunt, dat de mogelijkheid van ontstaan en vergaan en van het gehele 

wordingsproces ontkende, het theoretisch denken in een impasse voerde, trachtte men van nu 

aan het vormprincipe en het materieprincipe als gelijkgestelde oorsprongsbeginselen van de 

tijdelijke werkelijkheid met elkaar nader te verbinden, zonder dat men echter een 

uitgangspunt voor deze synthesis had. Daarbij wordt het vormmotief op Parmenides 

voetspoor nog vaak in een naturalistische mathematische zin uitgewerkt. Zo bv. bij de 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

grondleggers van de atomistiek (Leucippus en Democritus), die de gehele werkelijkheid 

menen te kunnen opbouwen uit een oneindig aantal atomen of ondeelbare mathematische 

zijnsvormen en een vloeiende luchtmaterie (het ledige). 

 

Het primaat van het vormmotief der cultuurreligie bij Anaxagoras 

De goddelijke nous als vormgever tegenover de chaotische materie 

Nog in de laatste ontwikkelingsfase van de Ionische natuurfilosofie begint echter het 

vormmotief van de cultuurreligie de overhand te verkrijgen, het wordt inmiddels door de 

wijsbegeerte [tP180] gezuiverd van de met de zedelijke maatstaven van het volksbewustzijn 

niet meer strokende mythologische voorstellingen, gelijk we die bij Homerus vinden, en van 

de in de orphiek voltrokken verbinding met het motief van de hemelverering van de oude 

ouranische natuurgodsdiensten. Ook begint zich het bedoelde vormmotief geleidelijk los te 

maken van zijn polytheïstische uitwerking in de Griekse staatsgodsdienst en zich tot een 

monotheïstische godsvoorstelling te verdiepen die vaak een compromis zocht met het 

polytheïstisch volksgeloof. 

Anaxagoras van Klazomenae (5e eeuw v.Chr.) is de eerste Griekse wijsgeer, die de 

nous of denkende geest tot goddelijke oorsprong van alle vorm verheft en deze nous als 

geheel afgescheiden van de materie vat. Hij is bij hem ook niet meer door een sferische vorm 

begrensd (De nous is “apeiros”). De “materie” als eigenmachtige tegeninstantie van het 

goddelijke vormprincipe wordt door hem geheel ontgoddelijkt. Zij wordt in zijn conceptie 

zelfs ontzield en van de eeuwig vloeiende beweging beroofd (die in de vroegere 

natuurfilosofie juist als het goddelijk levensbeginsel van de hulè werd vereerd). Daardoor 

wordt de “materie” gereduceerd tot een starre chaos, waarin alles met alles vermengd ligt 

[tP181] en waarin slechts de “kiemen” of mogelijkheden voor alle “vormdingen” besloten 

zijn. De vormgevende beweging, die uit de “chaos” een “kosmos” maakt, vindt echter 

uitsluitend haar oorsprong in de goddelijke nous. In de uitwerking van deze gedachte is hij 

echter nog niet consequent. 

 

De sofistiek in het licht van het vorm-materiemotief 

Ook bij Protagoras van Abdera, de grondlegger van de “sofistiek” (5e eeuw v.Chr.) is 

het primaat reeds geheel aan het vormmotief van de cultuurreligie toegekend, waarvan de 

Griekse polis de draagster was.  

Ook bij hem heeft het materiemotief alle goddelijk karakter verloren: het doet bij hem 

in de eerste plaats dienst, om de voorafgegane natuurfilosofie en metafysische zijnsleer in 

haar aanspraak op theoretische waarheid aan te tasten. Hij voert het materieprincipe in de 

heraclitische opvatting van de eeuwige vloeiing van alle dingen consequent door in zijn 

kennistheorie, maar met negering van de logosidee, die bij Heraclitus een tegenwicht schiep 

tegen het materieprincipe door de stroom van het ontstaan en vergaan te binden aan een vaste 

maat van evenredigheid. Daardoor ontkende Protagoras ook de mogelijkheid van een vaste 

norm van waarheid voor de wetenschap. De menselijke kennis berust volgens hem uitsluitend 

op subjectieve zinnelijke waarneming, die echter, evenals de waargenomen dingen, aan 

bestendige vloeiing en verandering onderworpen is. Wat een zieke in ijlkoortsen ziet is voor 

hem tijdens zijn ziekte even waar als [tP182] dat deze fantasiebeelden voor de gezonde niet 

bestaan. Algemeengeldige begrippen en kennisoordelen zijn dus onmogelijk. Zo veroorzaakte 

Protagoras een ware crisis in de Griekse wetenschap. De voorafgegane natuurfilosofie en 

metafysische zijnsleer, gingen volgens hem het menselijke kenvermogen te boven. De 

theoretische wetenschap is waardeloos. Maar aan deze depreciatie van de theoretische kennis 

ligt bij Protagoras ten grondslag de depreciatie van het materieprincipe ten bate van het 

vormmotief van de cultuurreligie. Zijn beroemde homo-mensuraregel (“De mens is de maat 

van alle dingen”) bedoelde op het terrein van de wetenschap niets anders dan de ontkenning 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

van iedere algemeengeldige maatstaf zulks wegens de consequente doorvoering van het 

materiemotief. Wanneer zowel in de subjectieve kennis als in de gekende “natuur” alles in 

vloeiende steeds veranderende toestand verkeert dan is eigenlijke wetenschap onmogelijk. 

Ook de menselijke natuur heeft als zodanig volgens hem geen vaste vorm en maat. Hij 

ziet haar, geheel onder de heerschappij van het materieprincipe, in bandeloze wildheid 

verzonken. 

 

De tegenstelling van physis en nomos, en Protagoras’ loochening van een natuurrecht 

[tP183]  

Vandaar ook zijn tegenstelling tussen physis en nomos (“natuur” en “wet”) en zijn 

loochening van een zgn. natuurrecht, dat zonder positieve vaststelling door de staat, reeds in 

de natuurlijke orde in de wereld gegeven zou zijn. 

Wezenlijk “vorm” krijgt de maatloze “natuur” eerst door de “cultuur”, door de vrije 

vormgeving, welke in haar opvoedende werkzaamheid uitgaat van de polis als draagster van 

de cultuurreligie.2 De polis, de stadstaat, geeft volgens hem door haar positieve wetgeving 

eerst het aanzijn aan recht en zedelijkheid. Op deze terreinen is niet, gelijk op het gebied van 

de theoretische kennis, het individu in zijn subjectieve veranderlijke meningen, maar de 

mening van de staat de maatstaf. Het vormmotief van de cultuurreligie heeft dus het 

onbetwistbare primaat in Protagoras' denken. 

 

Het primaat van het materiemotief in de jongere, radicale vleugel van de sofistiek: het 

natuurrecht van de bandeloze machtsmens 

De jongere radicale vleugel onder de sofisten ging daarentegen het materieprincipe 

consequent doorvoeren, ook op het gebied van het staatsleven en van recht en zedelijkheid. 

Zo kwamen zij tot de propagering van een natuurrecht van de “machtsmens”, die een 

natuurlijk recht heeft zich boven de wetten van de polis te stellen [tP184] en in maatloze 

ongebondenheid zijn macht te gebruiken tot onderdrukking van de zwakkeren (Kallikles e.a.). 

Want slechts de zwakken zoeken de bescherming van de wet. 

Zo blijkt ook de sofistiek, de “Griekse verlichtingsbeweging”, die gewoonlijk als een 

gedachterichting wordt beschouwd, die het wijsgerig denken van de religie zou hebben 

geëmancipeerd, geheel beheerst door het vorm-materiemotief als het religieuze 

gemeenschapsmotief van het Griekse denken. 

 

Het kritisch keerpunt in het Griekse denken: Socrates en de zelfkennis 

De idee van het goede en schone als oorsprongseenheid van alle vorm 

Met Socrates van Athene komt dan het kritisch keerpunt, waardoor het Griekse denken 

de weg van de zelfbezinning inslaat en de menselijke ikheid zelf in het licht van het 

vormmotief van de cultuurreligie wordt gevat. 

De Delphische spreuk “Ken u zelf” wordt door hem in het centrum van de filosofie 

gesteld. Hij wenst volgens Plato’s getuigenis in diens dialoog Phaedrus (230A) te weten, of 

hij in de kern van zijn wezen verwant is aan Typhoon, de veelvormig (opgeblazen en wilde 

natuurgod van de verderfelijke stormen (een pregnant symbool van het materieprincipe van de 

oude natuurreligie), dan wel of hij van een eenvoudige en maatvolle aard is. De zuivere nous, 

die door Anaxagoras was verheven tot oorsprong van alle vorm [tP185] en begrenzing in de 

kosmos, wordt door Socrates, in religieus-ethische verdieping van deze gedachte, gevat als 

oorsprong van het “kalogathon”, het goede en schone in de wereld. De socratische 

 
2  Dit werd een algemeen Griekse gedachte, dat hij, die buiten de polis leeft en “barbaros” is, eigenlijk 

meer dier dan mens. Aristoteles drukt dit later zo uit, dat hij, die buiten de polis leeft òf een god of een dier moet 

zijn. En hij meende, dat de “barbaros” van nature voor de “slavernij” bestemd was. De mens kan ook volgens 

hem eerst in de polis de redelijk-zedelijke wezensvorm van zijn natuur of zijn “natuurlijke volmaking” bereiken. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

redeneermethode bedoelde het sofistisch nihilisme in de kennistheorie, door het blootleggen 

van zijn innerlijke tegenstrijdigheden, schaakmat te zetten en het onbestemde en vloeiende in 

zinnelijke voorstelling en woorduitdrukking door de vaste begripsvorm te breidelen. Maar zij 

krijgt bij hem een wezenlijk religieuze concentratie in de goddelijke idee van het goede en 

schone, die volgens hem in een redelijke, doelmatig ingerichte wereldorde haar uitdrukking 

vindt. Een begrip, dat ons niet op de weg tot het ontdekken van de goddelijke vormkracht van 

het goede en schone voert, en dat ons niet leert wat de aretè, wat het doel is, waartoe een ding 

dient, en waartoe het goed is, mist voor Socrates iedere waarde. Ook het begrip van de 

menselijke deugden als gerechtigheid, matigheid, dapperheid en vroomheid, waarin deze 

deugden in hun verscheidenheid van elkaar worden afgebakend, moet steeds weer in de idee 

van het goede en het schone op haar oorsprongseenheid worden gericht. Het vormmotief van 

de cultuurreligie krijgt dus over de gehele linie het primaat in [tP186] Socrates’ denken, 

doordat dit (denken) zich in de kritische zelfbezinning er op gaat concentreren. De problemen 

van de oude natuurfilosofie interesseren hem niet. De mens en zijn gedragingen zijn in het 

centrum van zijn denken gekomen. 

 

De klassieke Griekse theorie van de wezensvormen bij Plato en Aristoteles 

Vanuit dit kritisch keerpunt neemt dan de Griekse wijsbegeerte haar wending naar de 

klassieke metafysica van de zijnsvormen of ideeën (eidè) zoals wij die in verschillende 

richting ontwikkeld vinden bij Plato en Aristoteles. Zij zullen straks ook weer de door 

Socrates terzijde geschoven problemen van de “natuur” (de physis) in hun wijsbegeerte 

betrekken. Het materieprincipe heeft bij hen definitief elk goddelijk karakter verloren. Al het 

goddelijke concentreert zich hier in de verabsoluteerde nous, de goddelijke theoretische 

denkactiviteit, als oorsprong van alle vorm, maat en begrenzing. In zijn grote dialoog Politeia 

voert Plato uitdrukkelijk ook de oorsprong van de bovenzinnelijke en onveranderlijke eidè of 

wezensvormen terug op de goddelijke idea van het goede en schone, waarin de vormgevende 

kracht van de goddelijke nous in een oorsprongseenheid is geconcentreerd. De reeds door 

Parmenides aan de zijnsvorm toegekende hoedanigheden [tP187] van eenheid en waarheid 

worden nu op Socrates’ voetspoor verbonden met die van het goede en schone. Aristoteles 

noemt ze de eerste (zgn. transcendentale) bepalingen van het zijn, dat volgens hem het eerste 

en meest omvattende begrip is, dat alle andere begrippen eerst mogelijk maakt. 

Maar ook deze beide grote denkers kunnen uiteraard het dualisme van het Griekse 

grondmotief in hun denken niet te boven komen. 

 

Het dualisme tussen ideeënwereld en zinnelijke verschijningswereld bij Plato 

Vooral in de eerste ontwikkelingsfase van Plato’s ideeënleer (leer van de eeuwige 

zijns- of wezensvormen, die aan de zinnelijk waarneembare wereld ten grondslag zouden 

liggen) spitst dit dualisme zich toe in een volstrekte scheiding van de eeuwige en 

onveranderlijke intelligibele wereld van de eidè en de aan het materieprincipe onderworpen 

zinnelijke wereld van de phanomena (verschijnselen). Tegelijkertijd - en in onmiddellijk 

verband met deze dualistische werkelijkheidsvisie - werkt het dualisme zich - onder orphische 

invloed - ook uit in zijn antropologie. In de beroemde dialoog Phaedo wordt een scherpe 

dichotomie (een “in tweeënsnijding” van het menselijk bestaan) geleerd tussen de [tP188] 

onsterfelijke “redelijke ziel”, die geheel in de theoretische denkfunctie zou opgaan, en het 

onreine “materielichaam”, dat als een graf of kerker voor de ziel wordt beschouwd en 

waarvan de wijze zich reeds op aarde in de theoretische beschouwing van de eeuwige wereld 

van de “ideële vormen” zou moeten losmaken. 

 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De poging tot dialectische verbinding van wezensvorm en materie in Plato’s later 

denken  

De goddelijke nous tegenover de Anangkè 

 Maar ook wanneer Plato in zijn latere ontwikkeling dit absolute dualisme langs de 

vroeger besproken weg van een “dialectische logica” tracht te overbruggen en vorm- en 

materieprincipe, ideeën en zinnelijke verschijningswereld, logisch poogt “samen te denken”, 

blijft niettemin de polaire tegenstelling tussen deze beide principes het religieuze 

uitgangspunt van zijn wijsbegeerte beheersen. 

Nog in de “Timaeus”, de grote dialoog over het ontstaan van de kosmos als zinnelijk 

waarneembaar heelal, die uit Plato’s laatste levensjaren stamt, vindt de goddelijke nous, als de 

“demiurg” die uit de chaos een kosmos of vormwereld in het leven roept, tegenover zich als 

zijn tegenpool de Anangkè van het materieprincipe. [tP189] De goddelijke nous heeft geen 

heerschappij over deze Anangkè, die een chaotische invloed binnen de kosmos heeft. Hij kan 

haar slechts door “overreding” trachten te breidelen. In de dramatische trilogie Oresteia van 

de grote tragediedichter Aeschylus vindt men het verrassend pendant van deze “overreding” 

van de Anangkè door de goddelijke nous als vormgever. Het treurspel eindigt met de 

overreding van de wilde wraakgodinnen, de “dochters der Anangkè”, die als oudere godheden 

ook een ouder recht hebben dan de Olympiers, door de godin van de wijsheid Athene, dochter 

van Zeus. Het derde deel van de tragedie besluit met de triomfkreet: “Zo worden Zeus en de 

Anangkè verzoend”. Hieruit blijkt wel duidelijk, hoe het religieuze grondmotief zich ook in 

de Griekse kunst deed gelden. 

 

Het fundamenteel dualisme in Aristoteles zijnsleer 

De beide polen van “zuivere vorm” en “zuivere materie” 

Ook Aristoteles kon de consequenties van het fundamenteel dualisme in zijn religieus 

uitgangspunt niet ontgaan, ofschoon hij in zijn gerijpte wijsgerige stelsel de materie opvatte 

[tP190] als een blote mogelijkheid of potentie van zijn (dunamei on), die pas door een aan de 

vergankelijke dingen immanente wezensvorm (morphè) tot werkelijk actueel bestaan kan 

komen. Daarmee had hij de platonische conceptie inzake een zelfstandig bestaan van een 

wereld van ideële wezensvormen los van de zinnelijke verschijningswereld prijsgegeven. 

Niettemin vertoont zijn metafysische zijnsleer de polaire tegenstelling tussen “zuivere 

materie” (prootè hulè) en “zuivere vorm” (de goddelijke nous) en hij kent geen hoger beginsel 

als uitgangspunt voor een wezenlijke synthesis tussen deze beide polaire principes. Zelfs zijn 

antropologie kon dit fundamenteel dualisme niet te boven komen. Schijnbaar zijn “ziel” en 

“materielichaam” in zijn opvatting tot een “substantiële eenheid” verbonden; de “redelijke 

ziel” wordt opgevat als de “vorm” van het materiële lichaam, zodat dit laatste zonder de ziel 

niet werkelijk (“actueel”) kan bestaan. Toch doemt het dualisme weer op in Aristoteles’ 

conceptie van de nous poiètikos, d.i. van de actieve denkwerkzaamheid, die door hem wordt 

opgevat als een algemene vorm, die ook tijdens het leven van de mens geheel afgescheiden 

van het materielichaam werkt, als een onsterfelijke goddelijke zelfstandigheid (“substantie”), 

die van buitenaf (thrathèn) in de menselijke ziel komt, en dus niet van nature haar eigen is. 

[tP191]  

Zo beheerst dus het polaire grondmotief van vorm en materie inderdaad het Griekse 

denken in al zijn hier genoemde richtingen, hoezeer deze laatste ook onderling uiteenlopen. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

II 

Het Schriftuurlijk grondmotief van schepping, zondeval en verlossing door Christus 

Jezus in de gemeenschap van de Heilige Geest 

 

Het integraal en radicaal karakter van het grondmotief der christelijke religie 

Het tweede grondmotief werd in het westerse denken ingevoerd door de christelijke 

religie in aansluiting aan de oudtestamentische Godsopenbaring. Het is de sleutel tot het 

verstaan van de Heilige Schrift en waarborgt zijn goddelijke Waarheid tegenover alle 

afvallige grondmotieven in zijn integraal en radicaal karakter. Als Schepper openbaart God 

zich als de absolute en integrale Oorsprong van alle betrekkelijk bestaan. Hij heeft geen 

eigenmachtige mede-Oorsprong naast en tegenover zich. Het Griekse vorm-materiemotief 

sloot de scheppingsgedachte principieel uit. Het kende slechts de wording van een kosmos, 

waarin de godheid hoogstens als vormgever of demiurg tegenover een onafhankelijk van haar 

bestaande materie wordt erkend. 

Het “Ex nihilo nihil fit” is de hoofdsom [tP192] van de Griekse wijsheid over het 

ontstaan van de wereld, waartegen het scheppingsmotief van de goddelijke Woordopenbaring 

zijn absolute antithese stelt. Zodra dit scheppingsmotief zijn beslag op het theoretisch denken 

krijgt, wordt dit laatste op het integraal karakter van de geschapen werkelijkheid gericht, dat 

zich tegen iedere verabsolutering van een theoretische abstractie verzet. Het drijft het denken 

aan, de integrale structuren van de geschapen werkelijkheid na te sporen, die de eigen aard 

van de schepselen bepalen, omdat God alles naar zijn aard heeft geschapen. Het behoedt het 

denken dus voor een theoretische nivellering van de aspectstructuren en de 

individualiteitsstructuren van de empirische werkelijkheid en drijft het aan, ze vanuit haar 

waarachtige worteleenheid en integrale Oorsprong in haar onderlinge verhouding en 

samenhang te onderzoeken. 

 

De religieuze worteleenheid van de menselijke natuur 

In onmiddellijk verband met de Zelfopenbaring Gods als Schepper van alle dingen 

staat Zijn openbaring van de mens aan zichzelf in de integrale religieuze worteleenheid van 

zijn existentie. God schiep de mens naar Zijn beeld. Gelijk God Zichzelf openbaart als de 

absolute en integrale Oorsprong, [tP193] zo concentreerde Hij alle functies en structuren van 

de tijdelijke werkelijkheid in de religieuze worteleenheid, in het hart, van het menselijk 

bestaan, waarin heel het tijdelijk leven op de liefdedienst van God en de naaste zou zijn 

betrokken. Dat is het radicale, het tot de religieuze wortel van het geschapene doordringend, 

karakter van het Schriftuurlijk scheppingsmotief. Het openbaart inderdaad de mens aan 

zichzelf, aan het centrum van heel de tijdelijke existentie. Daarmee zijn ook bij de wortel 

afgesneden alle zgn. dichotomistische antropologische constructies, waarbij het tijdelijk 

bestaan van de mens in twee van elkaar onafhankelijke en polair tegenover elkaar staande 

“substanties” wordt uiteengebroken. 

De Griekse opvatting van het “materie-lichaam” en de “redelijke ziel” was, gelijk we 

gezien hebben, geheel beheerst door het polaire religieuze grondmotief van vorm en materie, 

dat voor een religieuze worteleenheid van de menselijke existentie geen plaats had. De 

overneming van deze Griekse opvatting in het christelijk denken kon slechts plaats vinden, 

zolang het Schriftuurlijk scheppingsmotief nog niet ten volle beslag op het theoretisch denken 

gekregen had. [tP193] 

 

 

 

 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De onverbrekelijke samenhang van schepping, zondeval en verlossing  

Deze samenhang niet van “dialectische” aard 

In onverbrekelijke samenhang met dit scheppingsmotief staat dat van de zondeval, dat 

als centrale drijfkracht van het afvallig menselijk bestaan slechts door de verlossing in 

Christus Jezus reëel is opgeheven. Daar de afval van God in de religieuze wortel van het 

menselijk bestaan ingrijpt, draagt zij noodzakelijk een radicaal karakter en kan zij ook slechts 

door een radicale verlossing worden verzoend. Het gaat hier niet om een theoretische 

synthesis, nòch om een “dialectische” verzoening van twee antithetische grondmotieven, maar 

om een reële verbreking van de macht van de zonde en de stichting van de gemeenschap van 

de H. Geest in het koninkrijk Gods als het “corpus Christi”. De Satan is immers naar de 

Bijbelse opvatting geen eigenmachtige mede-Oorsprong tegenover de Schepper, maar is zelf 

een schepsel, dat zijn creatuurlijke vrijheid heeft misbruikt krachtens de mogelijkheid, die 

daarvoor bij zijn schepping geschapen was. Zijn macht over de mens stamt uit de schepping 

en berust op wat wij vroeger de religieuze concentratiewet van de menselijke existentie 

noemden. Hij kan de aan het menselijk hart ingeschapen oorsprongstendens slechts in 

afvallige richting leiden, die tot de nietigheid, de leugen voert, maar niets aan Gods schepping 

kan toevoegen. De afval van God is niets positiefs, maar een beroving, een privatio. 

Daarom kan het grondmotief van de christelijke religie in zijn Schriftuurlijke zin geen 

polair of “dialectisch” karakter dragen. Dit is uitgesloten juist door zijn integrale en radicale 

aard. [tP194] 

 

De strijd met het Griekse grondmotief en de parasitaire rol van dit laatste in het 

christelijk denken 

Het had echter van meet af, sinds zijn ingrijpen in de historie van het avondland, een 

strijd op leven en dood te voeren tegen het Griekse grondmotief, dat in een geestelijk 

parasitisme zich in de helleense wereld aan de christelijke religie hechtte en voortdurend 

trachtte afbreuk te doen aan zijn integraal en radicaal karakter. 

Sommige apologeten, die in de eerste eeuwen van het christendom tegenover de 

Griekse wijsbegeerte de “redelijkheid” van het christelijk geloof wilden verdedigen, 

interpreteerden de schepping in de zin van het Griekse grondmotief van vorm en materie. Het 

“Scheppend Woord” werd dan voorgesteld als een Platonische “demiurg”, als de logos in de 

Griekse zin van goddelijke nous, die vorm geeft aan de nog ongeordende, onafhankelijke van 

hem bestaande “materie”, die zich dus in een chaotische toestand bevond. En daar deze logos 

noodzakelijk in contact moest komen met de onreine “materie”, kon hij ook niet van een 

volledige goddelijke natuur zijn, maar slechts een halfgod wezen. Bovendien kon de invloed 

van de Griekse opvatting van de theoria worden bespeurd in de heterodoxe onderscheiding bij 

sommige Griekse kerkvaders tussen de pistis, het geloof van de eenvoudige christelijke 

gemeente, [tP196] dat gebonden is aan een “materiële” of zinnelijke voorstellingswijze, en de 

hogere theologische gnosis, die de eeuwige waarheid van de Woordopenbaring in een 

wijsgerige theoretische zin verstaat en de christelijke religie feitelijk tot een filosofische 

ethiek maakt. 

 

Augustinus’ verwerping van de autonomie van de wetenschap 

Het orthodoxe denken van de patristiek (de leer van de kerkvaders) bereikt zijn 

hoogtepunt in Aurelius Augustinus. Hij hield inderdaad vast aan de integrale en radicale zin 

van het Bijbels grondmotief. Hij aanvaardde de absolute Scheppingssoevereiniteit Gods en de 

radicale zin van zondeval en verlossing. En hij loochende daarom de autonomie van het 

theoretisch denken. 

 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Augustinus opvatting van christelijke wetenschap: philosophia ancilla theologiae 

Maar het innerlijk aanknopingspunt tussen de christelijke religie en het theoretisch 

denken in wijsbegeerte en vakwetenschap werd door hem nog niet gezien. Hij verstond de 

christelijke wetenschap zo, dat de Griekse (in het bijzonder de neoplatonische en stoïsche) 

filosofie diende te worden “geaccommodeerd” of aangepast aan het kerkelijk dogma en 

alleen diende te worden gebruikt in het kader van de dogmatische christelijke theologie. Dit 

wil zeggen: de wijsbegeerte moest [tP197] de “slavin” zijn van de christelijke theologie 

(philosophia ancilla theologiae). 

 

De Griekse oorsprong van deze opvatting inzake de verhouding van theologie en 

wijsbegeerte 

Nu moet worden opgemerkt, dat deze opvatting inzake de betrekking tussen 

wijsbegeerte en theologie haar oorsprong had in de Griekse opvatting van de theologische 

theoria als “regina scientiarum”. 

Aristoteles had in het tweede boek van zijn Metaphysica (B 996 b 15) duidelijk 

gezegd, dat de metafysische theologie, als wetenschap van het hoogste goed en einddoel van 

de kosmos, de koningin is van alle andere wetenschappen en dat de laatste als haar 

“slavinnen” haar waarheid niet zouden mogen weerspreken. Want de theoria in deze hoogste 

(theologische) zin was voor de Griek de “weg der waarheid”, de enige weg om met de 

goddelijke nous in onmiddellijk contact te treden. 

 

De oorsprong van de christelijke scholastiek 

In zoverre was de augustinische opvatting van de christelijke wetenschap inderdaad de 

oorsprong van heel de latere “scholastiek” in het christelijk denken. Want de scholastische 

weg is altijd de weg van de accommodatie en niet de weg van een innerlijke reformatie van 

het wetenschappelijk denken. [tP198]  

Toch was het grondmotief van Augustinus’ wijsbegeerte niet dat van de latere rooms- 

katholieke scholastiek. Hij zocht niet bewust naar een religieuze synthese tussen het 

christelijke en het Griekse grondmotief; in zijn latere tijd trachtte hij zijn denken steeds meer 

te bevrijden van de Griekse invloed. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

III 

Het religieuze grondmotief van natuur en genade 

Het derde religieuze grondmotief is dat van natuur en genade of dat van natuur en 

bovennatuur. Het werd in de XIIe eeuw door het rooms-katholicisme in het westers denken 

geïntroduceerd en vond zijn oorsprong in een poging tot religieuze synthese tussen het 

grondmotief van de Griekse natuuropvatting en dat van de christelijke religie. 

 

Doorwerking van het grondmotief van natuur en genade ook in het reformatorisch 

denken 

Het blijft in zijn innerlijk onverzoend dualisme ook het reformatorische (met name het 

lutherse) denken nog voor een belangrijk deel beheersen, ofschoon de reformatie het in 

beginsel overwonnen had, omdat juist in de terugkeer tot het Schriftuurlijk grondmotief in 

zijn radicale en integrale zin haar eigenlijke beweegreden en rechtvaardigingsgrond school. 

Het motief van natuur en genade kreeg in de reformatie een andere vorm dan in het 

rooms-katholicisme, in “aanpassing” aan [tP199] de lutherse, resp. calvinistische geloofsleer. 

 

De typisch rooms-katholieke conceptie 

Voor de rooms-katholieke conceptie is karakteristiek de aanvaarding van een 

natuurlijke sfeer van de werkelijkheid als autonome onderbouw onder een bovennatuurlijke 

genadesfeer. 

De “natuur” wordt dan overeenkomstig het Griekse grondmotief gevat als een 

samenstel van “vorm” en “materie”. Intussen is dit vorm-materiemotief, gelijk we zullen zien, 

op scholastische wijze geaccommodeerd aan de kerkelijke scheppingsleer. De menselijke 

natuur werd dan overeenkomstig de aristotelische opvatting gezien als samengesteld uit een 

stoffelijk lichaam als “materie” en een redelijke ziel (anima rationalis) als “vorm”, die als 

geïncorporeerde wezensvorm de “entelechie” van het lichaam genoemd wordt. In afwijking 

van de Griekse denker en in aanpassing aan de rooms-katholieke kerkleer werd dan echter 

deze ziel in haar geheel gevat als een geestelijke, onsterfelijke substantie. 

 

De autonomie van de natuur als onderbouw der genade 

De aldus opgevatte “natuur” zou nu, als autonome onderbouw onder de 

bovennatuurlijke genade, door die genade tot een hogere “bovennatuurlijke” volmaking 

worden gebracht. Op haar beurt zou de “genade” de “natuur” in haar geaccommodeerde 

Griekse zin niet kunnen weerspreken [tP200] (gratia naturam non tollit, sed perficit). In deze 

wederkerige accommodatie werden beide motieven afgebogen van hun oorspronkelijke zin. 

Het Bijbelse grondmotief werd door de onttrekking van de “natuurlijke sfeer” aan zijn 

centrale, heel het menselijke bestaan omvattende invloed, beroofd van zijn integraal en 

radicaal karakter en kon in deze gedenatureerde zin niet meer de innerlijke drijfkracht zijn van 

het “natuurlijk” denken en handelen.  

 

Het natuurlijke denken onder beslag van het geaccommodeerde vorm-materiemotief 

Het Thomisme 

Dit laatste kwam onder beslag van het aan de kerkleer aangepaste vorm-materiemotief. 

De verheffing van het natuurlijke leven tot de bovennatuurlijke trap van volmaking zou 

slechts kunnen geschieden door het kerkinstituut als bovennatuurlijke genade-instelling en 

wel door zijn sacramentele genade middelen en zijn kerkelijke richtsnoeren voor het 

christelijk geloof. 

In de wijsbegeerte van Thomas van Aquino, die de aristotelische filosofie aan de 

kerkleer aangepaste en in zijn “natuurlijke theologie” de aristotelische godsidee met 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

neoplatonisch-augustinische gedachtelijnen verbond, vond de Roomse synthese haar meest 

adequate uitdrukking.  

De door Augustinus verworpen autonomie [tP201] van het theoretisch denken, werd 

hier openlijk geproclameerd, waarbij tegelijk de wijsbegeerte haar autonomie tegenover de 

christelijke (“bovennatuurlijke”) theologie opeiste, zonder dat het augustinische adagium 

“philosophia ancilla theologiae” werd prijsgegeven. Immers ook volgens Thomas moest de 

Griekse wijsbegeerte de “bovennatuurlijke” en “heilige godgeleerdheid” dienen, en wel als 

een “natuurlijke onderbouw”, maar zonder dat zulks haar autonomie op het gebied van de 

natuurlijke kennis zou mogen aantasten. Slechts de “sancta theologia” kan op dit standpunt de 

naam van christelijke wetenschap dragen, de “profane” natuurlijke wetenschappen nimmer. 

 

De Griekse opvatting van de autonomie van de wetenschap en de scholastische opvatting 

daarvan bij Thomas 

De autonomie van deze laatste werd in het thomisme echter in een typisch 

scholastische wijze verstaan, die radicaal verschillend was zowel van de Griekse als van de 

modern-humanistische opvatting daarvan. 

In de Griekse metafysica had het theoretisch denken zijn autonomie tegenover het aan 

de zinnelijke voorstelling gebonden volksgeloof (de pistis) opgeëist, omdat de theoria de weg 

van de ware godskennis zou zijn. De eigenlijke [tP201] zin van de autonomie werd hier 

geheel door het religieuze vorm-materiemotief bepaald, onverschillig of daarbij aan het 

materie-, dan wel aan het vormmotief het primaat werd toegekend. In de thomistische 

scholastiek daarentegen kreeg de autonomie van de “natuurlijke rede” een betekenis, die 

geheel door het grondmotief van natuur en genade in zijn rooms-katholieke conceptie werd 

beheerst. Het natuurlijke denken zou nooit in tegenspraak mogen komen met de 

bovennatuurlijke waarheden van de openbaringstheologie. Volgens Thomas is zulk een 

tegenspraak onmogelijk, zolang het natuurlijke denken maar geen intellectuele fouten maakt. 

De christelijke pistis werd hier gevat als een bovennatuurlijke gave (donum super-additum) 

aan het verstand of intellect; het natuurlijk intellect reikt als zodanig niet tot de 

bovennatuurlijke waarheden. Dit impliceerde, dat eventuele tegenspraken tussen natuurlijke 

wetenschap en kerkleer langs “zuiver-theoretische weg” zouden kunnen worden geëlimineerd 

door het bloot leggen van de denkfouten, die daarbij van de zijde van de eerste gemaakt zijn. 

 

De autonomie van de zgn. natuurlijke theologie en het eerste Thomistisch godsbewijs 

In Thomas „theologia naturalis” die in [tP203] Griekse zin was gevat als de hoogste 

trap van de metafysica of natuurlijke zijnsleer, werd de schepping als zodanig als een 

“natuurlijke waarheid” begrepen, die langs zuiver theoretische weg kan worden bewezen uit 

de logische noodzakelijkheid van een zelfonbewogen beweger als eerste oorzaak en einddoel 

van alle empirisch vast te stellen bewegingen. Het bewijs was in eerste instantie gebouwd op 

de logische onmogelijkheid van een zgn. regressus in infinitum in de reeks van oorzaken, die 

een beweging doen ontstaan. Een oneindige, niet voltooide reeks kan immers niet werkelijk 

bestaan. Er zou dus ook geen werkelijke middelste en geen naaste oorzaak kunnen zijn, 

wanneer er geen eerste oorzaak ware. En daar alle oorzaken, die zelf weer veroorzaakt zijn, 

andere onderstellen, moet dus de eerste Oorzaak van de beweging zelf niet-veroorzaakt en dus 

onbewogen zijn. Want alles wat in beweging is, vraagt een oorzaak van de beweging. 

 

De religieuze vooronderstelling van dit vermeend zuiver theoretisch godsbewijs 

De logische conclusie van de sluitreden was intussen precies de religieuze 

vooronderstelling van het gehele bewijs, nl. dat God “zuivere vorm” en zuivere (geen potentie 

bevattend) “actualiteit” is, en het materiebeginsel als het beginsel van de beweging en [tP204] 

verandering het beginsel van de onvolmaaktheid is, omdat de beweging een doel nastreeft, dat 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

het in beweging zijnde wezen nog niet bereikt heeft. Deze stellingen waren als metafysische 

axiomas in de zijnsleer geïntroduceerd, maar onderstelden uiteraard de goddelijkheid van het 

vormprincipe en de ontgoddelijking van het materieprincipe. De vóór-socratische Griekse 

denkers, die de eeuwig vloeiende stroom van het leven vergoddelijkten, konden vanuit dit 

religieuze uitgangspunt ook logisch nimmer vragen naar een oorzaak van de beweging als 

zodanig, daar immers volgens hen de godheid als Oorsprong zelf absolute levensbeweging 

was. 

 

De accommodatie van het Griekse grondmotief aan het scheppingsmotief 

Wanneer nochtans God zuiver vorm is - en Thomas aanvaardt deze aristotelische 

conceptie - dan moet hij tegenover zich hebben het principe van de zuivere materie als 

principe van de mogelijkheid en onvolmaaktheid. Maar het scheppingsmotief van de 

christelijke religie verdraagt deze Griekse polariteit niet. Derhalve werd het Griekse 

grondmotief “geaccommodeerd” aan het scheppingsmotief van de Woordopenbaring, zoals 

dit door de Roomse kerk werd verstaan. [tP205] 

God heeft de materie tegelijk met de vorm geschapen, maar alleen materie en vorm 

van concrete wezens, zoals deze in “scheppingsideeën” in de goddelijke geest waren. 

De beginselen van vorm en materie (de zgn. “zuivere materie”) zijn echter niet 

geschapen, maar in de schepping voorondersteld en Thomas stemt in met de ontgoddelijking 

van het materieprincipe bij zijn Griekse leermeester Aristoteles. Nadat op deze wijze het 

scheppingsmotief toch aan de Aristotelische metafysica is aangepast, wordt het noodzakelijk 

mede van zijn radicaal karakter ontdaan. In het kader van het vorm-materiemotief is geen 

plaats voor een worteleenheid van de menselijke natuur in het religieuze centrum, in het hart 

van de menselijke existentie. 

 

Invoering van het dualisme in de scheppingsidee  

Het christelijk grondmotief wordt van zijn integraal en radicaal karakter beroofd. 

Nu veroorzaakt het dialectisch grondmotief van natuur en genade een nieuw 

fundamenteel dualisme in de scheppingsidee. 

De schepping van de mens heeft volgens Thomas een natuurlijk en een 

bovennatuurlijk bestanddeel: de menselijke natuur en een bovennatuurlijke genadegift 

(donum superadditum). 

De zondeval verliest in deze gedachtegang mede zijn radicale zin. De zonde bestaat 

[tP206] volgens de Thomistisch-Roomse opvatting alleen in het verlies van de 

bovennatuurlijke genadegift, maar heeft de menselijke natuur niet verdorven. Die natuur 

wordt slechts gewond doordat haar band met de bovennatuurlijke genade nu verbroken is, 

maar ze is allerminst radicaal verdorven. Zo kan dus ook de verlossing geen radicaal karakter 

meer dragen. Van een omzetting van de verdorven wortel van de menselijke natuur is hier 

geen sprake meer. De genade in Christus Jezus verheft slechts de “natuur” tot een 

bovennatuurlijke trap van volmaking, zonder welke de mens verloren gaat. 

 

De polariteit van het natuur-genademotief 

Zolang het grondmotief van natuur en genade het christelijk denken beheerst, wordt 

dit laatste verwikkeld in een “religieuze dialectiek”, die de tendens heeft het in polair 

tegenover elkaar staande richtingen uiteen te drijven. Slechts de rooms-katholieke kerk is in 

staat de kunstmatige “pseudo-synthese” tussen het Griekse en het christelijk grondmotief in 

stand te houden door haar pauselijke gezagshiërarchie. 

 

 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Verbreking van de religieuze synthese door de occamistische en averroïstische 

stromingen van de laat-scholastiek 

Wanneer in de 14e en 15e eeuw machtige stromingen in de scholastiek opkomen, die 

met dit [tP207] religieuze compromis breken, “natuur” en “genade” als polair tegenover 

elkaar staande sferen volstrekt van elkaar scheiden en alle metafysica en natuurlijke theologie, 

waarop de pseudo-synthese gebouwd was verwerpen, grijpt de kerk met haar banvonnis in. 

Het waren de zgn. occomatische richting (zo genoemd naar de franciskaner monnik William 

van Occam) en de averroistische (die de Aristotelische wijsbegeerte uitlegde in de geest van 

de Arabische denker Averroës), waar wij in een later verband op terugkomen. 

Terwijl de roomse kerk in de lijn van haar onderbouw-bovenbouwschema gedurende 

de hoog-middeleeuwen heel het “natuurlijk leven” van bovenaf geleid had om het op te 

voeren tot de bovennatuurlijke sfeer van een christelijke samenleving, eisten de genoemde 

laat-middeleeuwse stromingen een volstrekte zelfstandigheid op voor het “natuurlijk” of 

“wereldlijk” leven tegenover de kerk. In de strijd om de suprematie tussen het wereldlijk 

hoofd van de christenheid, de keizer, en het kerkelijk hoofd, de paus, kozen zij de zijde van de 

keizer. Zo werden deze laat-middeleeuwse stromingen in de scholastiek, die de thomistische 

synthese tussen “natuur” en “genade” bestreden, althans in deze negatieve zin, de 

wegbereidsters voor de grote reformatiebeweging en (voor) moderne humanisme, dat straks 

een geheel nieuw religieus grondmotief [tP208] in het westers denken zou invoeren. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.4 

Inleiding (tekstversie) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

IV 

Het religieuze grondmotief van natuur en vrijheid 

Het vierde grondmotief eindelijk is dat van natuur en vrijheid, dat uit de moderne 

humanistische persoonlijkheids- en wetenschapsreligie sinds de renaissance stamt en dat de 

drie oudere grondmotieven in zich poogt te absorberen door ze principieel van betekenis te 

doen veranderen. 

Het is geworteld in een religie van de menselijke persoonlijkheid, waarin het 

christelijk grondmotief van schepping, zondeval en verlossing geleidelijk wordt 

geseculariseerd. 

 

De humanistische opvatting van de autonomie 

In de idee van de menselijke persoonlijkheid wordt het motief van een scheppende 

vrijheid gelegd, die geen andere binding en wet kan aanvaarden, dan die welke zij zichzelf 

autonoom in de rede heeft gesteld. Dit nieuwe persoonlijkheidsmotief van de moderne mens 

wordt met een revolutionaire hartstocht gekeerd tegen de middeleeuwse binding van het 

individu in alle levenssferen aan traditionele ordeningen en de kerkelijke autoriteit. 

Daarbij kruisen zich een ogenblik de wegen van de reformatiebeweging en die van het 

humanisme, zolang dit laatste zich nog als een christelijk humanisme aan de Heilige Schrift 

en vooral aan [tP209] de kerkvaders wenst te oriënteren en voor vrij Bijbelonderzoek het pleit 

voert (Erasmus, Hugo Grotius, Agricola e.a.). Maar al spoedig gaan de wegen van reformatie 

en humanisme radicaal uiteen, zodra het laatste ook de onderwerping van de menselijke 

persoonlijkheid aan een bovenredelijke Openbaring gaat afwijzen en alles, wat zich als 

waarheid of als norm voor het menselijk handelen aandient, voor het forum van de 

“autonome” menselijke rede daagt. 

Nadat in de laat-middeleeuwse scholastiek de innerlijke polariteit van het grondmotief 

van natuur en genade tot een verbreking van de “synthese” tussen de antagonistische 

motieven van natuur en bovennatuur had geleid, stonden twee wegen open: of een terugkeer 

tot het Schriftuurlijk grondmotief van schepping, zondeval en verlossing, dat door Rome als 

een bovennatuurlijke Openbaring boven de relatief autonome “natuur” was geplaatst en aan 

het Griekse vorm-materiemotief was geaccommodeerd, ofwel een eliminering van het 

“bovennatuurlijk” genademotief en een innerlijke omzetting van het roomse natuurmotief in 

overeenstemming met de geseculariseerde religieuze aandrift van het moderne 

persoonlijkheidsideaal, dat een volstrekte [tP210] autonomie voor de mens opeiste, om in het 

leven zijn lot in eigen handen te nemen. De eerste weg werd in beginsel door de reformatie 

ingeslagen, ofschoon, gelijk wij zagen, het motief van natuur en genade nog in meerdere of 

mindere mate in het reformatorisch denken bleef doorwerken. De tweede weg werd met 

steeds toenemend radicalisme door het Humanisme gevolgd. 

Tot volle emancipering uit de greep van het scholastisch grondmotief van natuur en 

genade komt de humanistische geestesbeweging in de verlichtingstijd (laatst van de 17e en 18e 

eeuw), terwijl zij sindsdien tot een verdiepte zelfbezinning komt in het zgn. 

vrijheidsidealisme, dat door Kant en het na-kantiaanse idealisme wordt gepredikt. 

 

De onverbrekelijke samenhang van “natuur” en “vrijheid” in het humanistisch 

grondmotief 

Intussen scholen in het nieuwe religieuze persoonlijkheidsideaal van meet af twee 

innerlijk tegenstrijdige tendensen. 

In de renaissancetijd wint de moderne mens tegelijk met zijn nieuwe visie op de 

vrijheid en autonomie van de persoonlijkheid een nieuwe visie op de “natuur” als een veld 

van oneindige mogelijkheden, om de heerschappij van de autonome menselijke rede te 

ontwikkelen. Door Copernicus’ ontdekking van de dubbele beweging van de aarde rondom 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.4 

Inleiding (tekstversie) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

[tP211] haar as en de zon had het oude geocentrisch (aristotelisch-ptolemaeïsch) wereldbeeld, 

waarin de aarde als rustend middelpunt van het heelal fungeerde, een ware omwenteling 

ondergaan. Daar de kerk nog lange tijd aan het oude wereldbeeld vasthield, dat zij geheel ten 

onrechte in de Heilige Schrift gegrond achtte en dat haar ook alleen in overeenstemming 

voorkwam met de positie van onze aarde als middelpunt van de heilsgeschiedenis, werd de 

nieuwe astronomische ontdekking als een soort evangelie tegen de kerkelijke autoriteit 

uitgedragen. Een geheel nieuwe conceptie van de “natuur” werd in de 16e eeuw ontworpen 

door de beroemde Italiaanse renaissancefilosoof Giordano Bruno, een gewezen monnik. De 

ruimtelijke oneindigheid van het heelal werd tegenover de klassieke Griekse en scholastieke 

leer van zijn sferische vorm-begrensdheid en eindigheid gesteld en als uitdrukking van de 

goddelijke oneindigheid verheerlijkt. Gelijk de moderne mens zichzelf wilde emanciperen van 

alle autoriteitsgeloof en van alle “bovennatuurlijke” banden, zo emancipeerde hij ook zijn 

nieuw gewonnen beeld van de “natuur” van alle geloof in “bovennatuurlijke invloeden” en 

evenzeer van de invloed van het Griekse vorm-materiemotief [tP212] met zijn duistere 

achtergrond in de onberekenbare Anangkè. Zoals de humanistische mens zichzelf aanzag, zo 

zag hij ook de “natuur” aan. Ook in de renaissancekunst komt deze nieuwe natuuropvatting 

tegenover de kerkelijk gebonden middeleeuwse kunst met haar “bovennatuurlijke” inspiratie 

duidelijk tot uitdrukking. Zo bestond van meet af een innig religieuze samenhang tussen de 

moderne opvatting van de “natuur” en die van de persoonlijke vrijheid. 

 

Het aan de moderne mathematische natuurwetenschap georiënteerde humanistische 

wetenschapsideaal 

Wanneer dan door Galilei en Newton de grondslagen voor de klassieke mathematische 

natuurwetenschap worden gelegd, waarin inderdaad de wetenschappelijke methode tot 

beheersing van de fysische krachten werd gevonden door opsporing van de wetten, die binnen 

het natuurkundig energie-aspect van de werkelijkheid heersen, dan wordt onmiddellijk deze 

nieuwe wetenschapsmethode verabsoluteerd tot een wetenschapsideaal, dat op alle terreinen 

van de wetenschap tot richtsnoer zou moeten worden genomen en de sleutel voor de gehele 

wijsgerige werkelijkheidsvisie zou inhouden. Slechts de nieuwe natuurwetenschap zou ons 

kunnen leren, hoe de “werkelijkheid op zichzelf” is, los van de subjectiviteit van het 

menselijk [tP213] bewustzijn. Op die natuurwetenschap werd dus een humanistische 

“metafysica” gebouwd. Het moderne persoonlijkheidsideaal met zijn religieuze cultus van de 

autonome vrijheid van de mens liet niet meer toe een geschapen werkelijkheidsorde te 

erkennen, die zich niet met de mathematische denkorde dekt en evenmin met de Griekse en 

middeleeuws-scholastische natuuropvatting een gegeven hiërarchie van wezensvormen die 

zich in een onberekenbare “materie” belichamen. Het humanistisch motief van de 

natuurbeheersing, waarin het Schriftuurlijke scheppingsmotief op het “autonome” 

theoretische denken werd overgedragen, eiste een theoretische reconstructie van de tijdelijke 

kosmos uit eenvoudige, mathematisch bepaalde grondelementen als “beweging” en “materie” 

(in de niet-Griekse, modern-natuurwetenschappelijke zin van aan de gravitatiewet 

onderworpen massa), die in een rationele, puur kwantitatief bepaalde samenhang moesten 

staan. Alle inmenging van “verborgen oorzaken” en “qualitates occultae” werd uit dit 

natuurwetenschappelijke werkelijkheidsbeeld geweerd. 

 

Zo begint de Engelse wijsgeer Thomas Hobbes (1588-1679) zijn natuurfilosofie - in 

een duidelijke zinspeling op het scheppingsverhaal - met het gedachte-experiment, [tP214] 

heel de in de naïeve ervaring gegeven werkelijkheid theoretisch af te breken. Daarna ontsteekt 

het mathematisch denken het licht van de rede en moet de werkelijkheid stuk voor stuk 

“herscheppen” uit de eenvoudigste exact bepaalde elementen, tot ze als een gesloten keten 

van mechanische oorzaken en gevolgen volledig natuurwetenschappelijk begrijpelijk en 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.4 

Inleiding (tekstversie) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

beheersbaar is geworden. Analyse van de werkelijkheid in haar eenvoudigste exact bepaalde 

elementen en synthese van deze elementen in streng causaal gedetermineerde betrekkingen 

werd een fundamentele eis van het nieuwe wetenschapsideaal. Reeds de Franse wijsgeer 

Descartes, de grondlegger van het humanistisch wijsgerig denken, had deze nieuwe denkwijze 

in klassiek geworden regels voor de wetenschappelijke methode geformuleerd. 

 

De religieuze antithese tussen het natuur- en het vrijheidsmotief van het humanisme 

Dit “wetenschapsideaal”, dat aan het wiskundig denken een “scheppende kracht” 

toekende, was door het humanistisch persoonlijkheidsideaal zelf opgeroepen. Het moest 

immers dienen, om de volstrekte autonomie van de vrije menselijke persoonlijkheid, haar 

onafhankelijkheid van “bovennatuurlijke” machten tot openbaring te brengen. “Natuur” en 

“vrijheid” behoorden in het humanistisch [tP215] grondmotief onlosmakelijk bijeen. Maar 

zodra het nieuwe natuurmotief als beheersingsmotief consequent in de humanistische 

werkelijkheidsbeschouwing ging doorwerken, en dus heel de werkelijkheid van hoog tot laag 

werd gereconstrueerd als een gesloten keten van oorzaken en gevolgen, bleef in die 

werkelijkheid geen plaats meer voor de “vrije autonome persoonlijkheid”. De “natuur” bleek 

een ware tegenpartij voor de “vrijheid”. 

 

Het primaat van het wetenschapsideaal in de eerste periode van het humanistisch 

denken 

Descartes en Leibniz contra Hobbes 

Tot op Rousseau en Kant (laatste helft van de 18e eeuw) heeft het moderne 

natuurmotief schier onbetwist het primaat in de humanistische wijsbegeerte. Binnen het kader 

van het nieuwe wetenschapsideaal trachtten denkers als Descartes en Leibniz de menselijke 

vrijheid te redden, door die vrijheid zelf te zoeken in het exact wiskundig denken, dat ook de 

wil zou behoren te leiden: Hoe klaarder en exacter het denken, des te beter zou de mens ook 

de ethische eisen voor het handelen verstaan, leerde Leibniz. En wanneer Descartes aan de wil 

de vrijheid toekende, van het klare wetenschappelijke inzicht af te wijken en de zinnelijke 

affecten te volgen, dan deed hij zulks slechts om de mogelijkheid van de [tP216] dwaling 

rekenschap te kunnen geven. 

Descartes nam in zijn metafysica (wijsgerige leer inzake het wezen van de 

werkelijkheid) twee substanties aan: de res extensiva (de ruimtelijk uitgebreide stoffelijke 

lichamelijkheid) en de res cogitans (de onstoffelijke en niet-ruimtelijke denkende ziel). Deze 

laatste zou door de wijsbegeerte moeten worden gevat alsof geen “lichaam” bestond 

(“substantie” is een res quae nulla alia re indiget ad existendum) en het eerste alsof geen 

“ziel” bestond. Het eigenlijk religieuze motief voor deze dualistische opvatting van de “ware 

werkelijkheid” was de zorg de vrijheid en autonomie van de persoonlijkheid niet aan de 

mechanistische determinering van het wetenschapsideaal ten offer te brengen. 

Daarentegen wilde Thomas Hobbes deze grens voor de doorvoering van het 

humanistisch wetenschapsideaal niet erkennen. Heel de werkelijkheid, inbegrepen het 

menselijk denken, willen en handelen, wordt door hem methodisch onder de mechanistische 

noemer van het “bewegend lichaam” gebracht. En hij offert dan ook zonder bedenking de 

menselijke wilsvrijheid aan het ideaal der mechanistische verklaring van het handelen. Dat dit 

humanistisch “materialisme” niets van doen [tP217] heeft met het Griekse “materialisme”, dat 

uit de religieuze suprematie van het Griekse materiemotief was ontsproten, behoeft thans wel 

geen nader betoog meer. 

 

 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.4 

Inleiding (tekstversie) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De humanistische natuurrechtsleer onder het primaat van het klassiek humanistisch 

wetenschapsideaal en Bodins soevereiniteitsbegrip 

Ook de rechts- en staatsleer komt in deze periode onder invloed van het humanistisch 

wetenschapsideaal in zijn oriëntering aan de mathesis, resp. de mathematische 

natuurwetenschap. In het laatst van de XVIe eeuw had de Franse geleerde Jean Bodin een 

moderne staatsleer uitgewerkt, gebouwd op de grondslag van het soevereiniteitsbegrip. 

Dit soevereiniteitsbegrip was reeds geheel naar de a-prioristisch - mathematische 

denkmethode gevormd en had ten doel de jonge absolutistische staat, die zich uit de 

ongedifferentieerde feodale maatschappij van de middeleeuwen had losgemaakt, te maken tot 

een instrument tot volledige beheersing van de samenleving. Uit dit nieuwe 

soevereiniteitsbegrip werd afgeleid, dat de staatsoverheid de enige oorspronkelijke 

competentie tot rechtsvorming heeft, besloten in haar bevoegdheid tot wetgeving. Het 

“gewoonterecht”, dat nog uit de vroegere rechtstoestanden stamde, werd daarom in zijn 

gelding volstrekt afhankelijk gemaakt van de wil van de wetgever. 

De door Hugo de Groot gegrondveste humanistische natuurrechtsleer, streefde 

hetzelfde politieke doel na als Bodin en wilde een nieuwe rechtsorde, waarin alleen plaats zou 

zijn voor het naar het model van het klassieke romeinse recht gevormde burgerlijk 

privaatrecht en het publiek recht van de staat en van dat van de internationale verhoudingen 

van de staten (volkerenrecht).  

Het natuurrecht, waarvan Grotius uitging, droeg hetzelfde karakter als het ius naturale, 

dat reeds de klassieke Romeinse juristen als grondslag van het ius gentium (het klassieke 

model van het burgerlijk privaatrecht) hadden aangenomen. Het ging uit van de natuurlijke 

vrijheid en gelijkheid der individuen, onafhankelijk van hun toebehoren tot een bepaalde 

stam- of staatsgemeenschap. 

Hugo de Groot wilde nu “more geometrico” een natuurrechtelijk systeem uitwerken 

op de grondslag van enkele als axioma’s aanvaarde grondbeginselen, waaronder het pacta 

sunt servanda een centrale plaats innam. Met behulp van dit natuurrechtelijk contractprincipe 

werd nu ook de staat geconstrueerd. De individuen hebben een maatschapscontract gesloten, 

waarbij ze hun natuurlijke vrijheid vrijwillig prijsgaven en ze hebben zich vervolgens 

vrijwillig onder een soevereine overheid gesteld. 

Op die wijze werd Bodins soevereiniteitsbegrip, geïnspireerd door het 

beheersingsmotief van het nieuwe wetenschapsideaal aannemelijk gemaakt voor het vrijheids- 

en autonomiemotief van het humanistisch persoonlijkheidsideaal. 

De Engelse denker Thomas Hobbes construeerde - geheel op de grondslag van de 

denkmethode van Galilei’s mathematische mechanica, een staats-Leviathan als absoluut 

machtsinstrument dat weer door de natuurrechtelijke contractconstructie gerechtvaardigd 

werd.  

 

Het kritisch keerpunt in het humanistisch denken  

Rousseau als apostel van de vrijheid en de autonomie tussen wetenschaps- en 

persoonlijkheidsideaal in zijn natuurrechtelijke staatsleer 

Met Rousseau en Kant komt het kritisch keerpunt in het humanistisch denken. Het 

humanisme begint in de weg van de kritische zelfbezinning in te zien, dat het motief van de 

vrijheid en autonomie van de menselijke persoonlijkheid, dat aan het moderne 

wetenschapsideaal zelf ten grondslag lag, zich niet in dit laatste liet oplossen, en dat het 

natuurwetenschappelijk denken nimmer de vrije kern van de menselijke persoonlijkheid kan 

raken. Dit inzicht voert Rousseau tot een depreciatie van het wetenschapsideaal. Hij betwist 

de grondstelling van de verlichtingstijd, dat de mens eerst door de wetenschap wordt 

vrijgemaakt en op de weg van de gestadige vooruitgang wordt gevoerd. Het gevoel van de 

zedelijke vrijheid is voor hem beslissend. Daarin ligt voor hem kern en waarde van de 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.4 

Inleiding (tekstversie) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

autonome persoonlijkheid, en niet in het vermogen tot exact wetenschappelijk denken naar 

wiskundig en natuurwetenschappelijk model. Hij zoekt, tegen de voor het geloof in de 

autonome vrijheid van de persoonlijkheid [tP218] noodlottige consequenties van het 

wetenschapsideaal zijn toevlucht in een gevoelsreligie. Dit belet hem intussen niet een 

natuurrechtelijke staatsleer op te bouwen, waarin de vrijheid en autonomie van het individu 

weer in de mathematisch-constructieve methode werd gefundeerd. De staat als gecompliceerd 

“lichaam” werd naar deze denkmethode geconstrueerd uit individuen als eenvoudige 

“elementen”. Deze individuen zouden van nature “vrij” en “gelijk” zijn. Het probleem werd 

nu zo gesteld: Hoe kunnen deze individuen in een dwingende en met absoluut gezag 

toegeruste staatsorde hun autonome vrijheid en onderlinge gelijkheid in een hogere vorm 

terugontvangen? En dit probleem werd naar pseudo-mathematische methode opgelost, op een 

wijze, die de individuele vrijheid geheel aan de juridische almacht van de wetgevende 

volkswil (volonté générale) ten offer bracht. 

 

Hume’s kritiek op de grondslagen van de mathematische natuurwetenschap en de 

metafysica van het wetenschapsideaal 

Ongeveer gelijktijdig met Rousseau had de Schotse denker David Hume de 

grondslagen van het wiskundig en natuurwetenschappelijk denken ondergraven door een 

sensualistische kenniskritiek, waarin hij trachtte aan te tonen, dat de wetenschappelijke 

[tP219] relatiebegrippen, waaronder met name ook het natuurwetenschappelijk 

veroorzakingsbegrip, hun psychologische oorsprong vinden in relatie tussen onze zinnelijke 

gevoelsindrukken, die aan de psychische associatiewetten zijn onderworpen, maar geen 

algemeengeldige uitspraken over de werkelijkheid-buiten-ons veroorloven. Wanneer wij 

herhaaldelijk waarnemen, dat op de zinnelijke indruk van een feit A, die van een feit B volgt, 

dan associëren wij, wanneer wij opnieuw een feit A waarnemen, daarmee noodzakelijk het 

volgen van een feit B. Maar aan deze noodzakelijke associatie mag geen objectieve 

geldigheid voor de werkelijkheid zelf worden toegekend. De natuurkunde kan dus nimmer 

bewijzen, dat aan haar “causale wetten” inderdaad die objectieve geldigheid toekomt. 

 

Kants kenniskritiek  

De “kritische” grensscheiding tussen natuur en vrijheid en het primaat van het 

vrijheidsmotief 

Op dit voor het humanistische wetenschapsideaal kritische punt greep Kant met zijn 

kennistheorie in. Kant kent met Rousseau aan het humanistisch vrijheidsmotief, zoals dit in 

het moderne persoonlijkheidsideaal tot uitdrukking kwam, de absolute voorrang toe. Hij wil 

echter tegenover Hume ook het aan het humanistisch motief van de autonome 

natuurbeheersing georiënteerde wetenschapsideaal [tP220] redden.1 

Daartoe wil hij een grens trekken tussen de aanspraken van de wetenschap en die van 

de vrije persoonlijkheid. 

 

Kritische afbraak van de metafysica van het wetenschapsideaal 

Het dualisme natuur en vrijheid achter Kants grensscheiding tussen wetenschap en 

geloof 

Zijn kenniskritiek bedoelde in de eerste plaats de theoretische metafysica van het 

humanistisch wetenschapsideaal in haar fundamenten te treffen. Deze “metafysica” had 

immers een werkelijkheidsleer ontworpen, waarin voor de menselijke autonomie en vrijheid, 

 
1  Kant had hierbij de fysica van Newton op het oog, die nog gebouwd was op de deterministische, van de 

volstrekte continuïteit van de fysische processen uitgaande, causaliteitsopvatting en het daarmee verband 

houdende begrip van de natuurwetten. Dit standpunt is thans verouderd door de nieuwe wending van de 

natuurkunde in de XXe eeuw. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.4 

Inleiding (tekstversie) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

consequent doorgedacht, geen plaats overbleef. Daarom poneerde Kant, dat de 

wetenschappelijke kennis altijd begrensd blijft tot de “zinnelijke verschijnselen” en nimmer 

de “bovenzinnelijke” realiteit kan vatten. 

Daarmee werd zowel de mogelijkheid van de metafysische natuurfilosofie als die van 

de metafysische psychologie (leer van de “ziel” als “onstoffelijke en onsterfelijke substantie”) 

en van de natuurlijke theologie als hoogste trap van de theoretische metafysica ontkend. 

De autonome vrijheid van de menselijke persoonlijkheid, zowel als de onsterfelijkheid 

van de menselijke ziel als onstoffelijke substantie en het bestaan Gods als eerste Oorzaak en 

einddoel van de “natuur”, zijn voor Kant niet wetenschappelijk [tP222] bewijsbaar, maar wel 

noodwendige postulaten (vereiste onderstellingen) van het redelijk geloof. Het zijn “ideeën 

van de praktische rede”, die ons geen wetenschappelijke kennis, maar alleen richtsnoeren, 

normen voor het zedelijke handelen leveren. Er is geen wezenlijke brug tussen “theoretische” 

en “praktische rede”, tussen wetenschap en geloof, tussen natuur en vrijheid. De wetenschap 

moet het menselijk handelen als volkomen gedetermineerd beschouwen; maar zij bestrijkt 

slechts de objectieve “empirische” werkelijkheid, d.i. voor Kant het geheel van de “in ruimte 

en tijd gevatte zinnelijke gewaarwordingen”, zoals ze door de wis- en natuurkundige 

denkcategorieën, door het transcendentale verbeeldingsvermogen geschematiseerd in de 

zinnelijke aanschouwingsvormen, zijn bepaald en door het “kennistheoretisch subject” 

synthetisch zijn verbonden. 

 

De rede-ideeën in theoretisch en praktisch gebruik  

Het “Primat der praktischen Vernunft”  

Boven de verstandscategorieën beschikt de menselijke rede echter over “ideeën”, die 

de altijd relatieve bepalingen van de empirische werkelijkheid op een absoluutheid en 

totaliteit schijnen te betrekken. Zij zijn in drie klassen te brengen: de kosmologische (de idee 

van het heelal), de psychologische (de idee van de ziel) en de theologische (de godsidee). In 

haar theoretisch gebruik komt aan deze ideeën geen opbouwende functie in onze [tP223] 

kennis toe, want zij zijn nimmer op zinnelijke ervaring te betrekken. Ook de kosmologische 

ideeën van het “heelal” geven aan het theoretisch denken slechts een richtsnoer, om de 

wetmatige betrekkingen tussen de verschijnselen in systematische samenhang te vatten en bij 

de gevonden bepalingen steeds nieuwe te zoeken. Daarentegen komt aan deze ideeën in haar 

praktisch gebruik een wezenlijk opbouwende functie toe voor ons redelijk geloof in de 

bovenzinnelijke realiteit van de zedelijke wereld. Hier wordt de idee van de autonome 

vrijheid van de menselijke wil als eerste en volstrekte oorzaak van het menselijk handelen tot 

praktische realiteit. En aan dit praktisch redegeloof in de vrijheid komt de religieuze voorrang 

toe boven het theoretisch motief van de natuurbeheersing. De depreciëring van het 

natuurmotief komt bij Kant ook hierin uit, dat hij iedere betrekking van de “natuur” als 

natuurwetenschappelijk te beheersen “verschijningswereld” op een goddelijke oorsprong 

afwijst en de godsidee alleen als postulaat van de autonome moraal laat gelden. Er moet een 

god zijn om in een eeuwig leven de deugd met gelukzaligheid te verbinden, hetgeen in het 

tijdelijke leven niet het geval is. 

Wij hebben nu in §8 van dit hoofdstuk gezien, hoe in Kants kenniskritiek het vorm-

materiemotief, dat uit de Griekse gedachtewereld stamde, een essentiële rol vervult. De 

empirische werkelijkheid is volgens Kant opgebouwd in vormgeving aan een gegeven 

“materie” van onze ervaring. De “denkvormen” van onze logische denkfunctie zijn in hun 

kenniswaarde beperkt tot de “materie” van onze zinnelijke indrukken, maar zij zijn niet - 

zoals Hume had geleerd - [tP224] uit de laatste ontsprongen. 

De theoretisch-logische denkfunctie heeft een autonomie, een spontaniteit en vrijheid 

tegenover de zinnelijke kennisstam, waardoor zij aan de natuur eigenmachtig de wet 

voorschrijft door middel van haar synthetische denkvormen. Deze logische vormen blijven 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.4 

Inleiding (tekstversie) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

evenwel aan een zinnelijke materie gebonden, die het verstand niet zelf schept, maar 

ontvangt. Zij kunnen niet los van de zinnelijke ervaring worden gehanteerd. Het 

bovenzinnelijk rijk van de persoonlijke vrijheid is aan hun gelding onttrokken. 

 

De nieuwe Humanistische betekenis van het vorm-materieschema. 

Zo krijgt het Griekse vorm-materiethema in Kants kenniskritiek een geheel nieuwe zin. 

Het dient thans om de aanspraken van het klassiek-humanistisch wetenschapsideaal van de 

natuurbeheersing tegenover het humanistisch persoonlijkheidsideaal van de autonome 

vrijheid in te perken en tegelijk de autonomie van het natuurwetenschappelijk denken 

tegenover Humes sensualistische kenniskritiek staande te houden.  

Tussen “natuur” en “vrijheid”, tussen het zinnelijk rijk van de “empirische 

werkelijkheid en het bovenzinnelijk rijk van het “sein sollende”, tussen natuurwetten en 

normen wordt een voor het theoretisch [tP225] denken onoverbrugbare kloof gesteld. 

Het vorm-materiethema is door Kant dus geheel opgenomen in het religieuze 

grondmotief van het moderne humanisme, dat van natuur en vrijheid, gelijk Thomas van 

Aquino het had opgenomen in het scholastisch grondmotief van natuur en genade. 

 

Absorbering van het grondmotief van natuur en genade in het motief van natuur en 

vrijheid  

Leibniz en Kant 

Ook dit laatste grondmotief was door de humanistische wijsbegeerte reeds in dat van 

natuur en vrijheid geabsorbeerd. Leibniz verklaarde het rijk van de “genade” identiek met het 

rijk van de vrije redelijkheid, de liefdesgemeenschap van de redelijke God met de redelijke 

schepselen als vrucht van het klaar en onderscheiden inzicht in de metafysische orde, terwijl 

“het rijk van de natuur” de overige schepselen omvat, die niet het vermogen tot het 

mathematisch denken bezitten. En Kant heeft de oplossing van het motief van natuur en 

genade in dat van natuur en vrijheid in het laatst van zijn leven uitvoerig uitgewerkt in zijn 

beroemde voordrachten over “Der Streit der Fakultäten” (1798) en in zijn geschrift “Religion 

innerhalb der Grenzen der Vernunft”. 

Zo zien wij, hoe het humanistisch grondmotief geleidelijk de drie vroeger besproken 

grondmotieven in zich opneemt en tot een op de [tP226] religieuze cultus van de menselijke 

persoonlijkheid gerichte synthese tracht te brengen. Maar dit was slechts mogelijk door een 

principiële verandering van hun oorspronkelijke zin. 

 

Het na-kantiaanse vrijheidsidealisme  

Fichte, Schelling en Hegel 

De poging tot een dialectische synthese tussen natuur en vrijheid 

De grens door Kant tussen natuur en vrijheid gesteld, kon het na-kantiaanse 

vrijheidsidealisme (Fichte, Schelling, Hegel e.a.) niet bevredigen. Het wilde het 

deterministisch (aan de klassieke natuurkunde georiënteerde) wetenschapsideaal ook op het 

door Kant afgebakend terrein van de “natuur” verdringen ten bate van de doorvoering van de 

vrijheidsidee. Eerst dan krijgt het vrijheidsmotief in de theoretische werkelijkheidsvisie zulk 

een absoluut karakter, dat het schijnbaar het klassiek-humanistisch natuurmotief in zich heeft 

opgelost. Kants “kritisch” idealisme met zijn grens tussen natuur en vrijheid wordt omgezet in 

een absoluut idealisme, waarin de “natuur” zelf met het vrijheidsmotief van het humanistisch 

persoonlijkheidsideaal wordt doordrongen. 

Het wetenschapsideaal keert echter - krachtens het polaire karakter van het 

humanistisch grondmotief - ook in dit absolute vrijheidsidealisme in een nieuwe vorm terug, 

waardoor het opnieuw [tP227] in antithetische verhouding tot het persoonlijkheidsideaal komt 

te staan. De poging, het wetenschappelijk denken zelf met de vrijheidsidee te doordringen en 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.4 

Inleiding (tekstversie) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

“natuur” en “vrijheid” dialectisch (door de antithesis heen naar een hogere synthesis zoekend) 

ineen te denken, voert tot een nieuwe wetenschapsopvatting die zich niet langer aan de 

mathematische natuurwetenschap, maar aan de historiewetenschap oriënteert. 

 

De nieuwe irrationalistische conceptie van het vrijheidsmotief contra Kants 

rationalistische opvatting van de autonomie 

Hieraan lag een nieuwe conceptie van het persoonlijkheidsideaal met zijn 

vrijheidsmotief ten grondslag. Kants opvatting van de autonome vrijheid was individualistisch 

en rationalistisch geweest. Het autos, de ware zelfheid van de mens, ligt volgens hem in de 

nomos, de algemene regel van de zedewet, die weer alleen de autonome vorm, niet de 

zinnelijk bepaalde “materie” van het handelen betreft. Voor de waardering van de menselijke 

individualiteit in aanleg en gaven was daarbij geen plaats geweest. Ieder menselijk individu 

heeft als homo noumenon, d.i. als bovenzinnelijke zedelijke persoonlijkheid, volgens hem 

eenzelfde autonoom autos, dat naar dezelfde formele algemene zedewet, de zgn. “categorische 

imperatief” zijn wil behoort te bepalen.2 [tP228] [tP229] De individuele persoon is zo bezien 

slechts een exemplarisch geval van de autonome zedewet, die immers haar zedelijk wezen 

uitdrukt. 

 

Kants individualisme 

In deze rationalistische opvatting van de autonome vrijheid behield het humanistisch 

wetenschapsideaal in zijn natuurwetenschappelijke oriëntering nog steeds een zekere invloed. 

Want dit laatste was er op uit geweest alle individualiteit in het natuurgebeuren te herleiden 

tot wetmatige relaties. Slechts op esthetisch gebied bleef bij Kant plaats voor de erkenning 

van de individualiteit. 

Daardoor kwam hij ook niet tot een idee van de zedelijke gemeenschap, waarin de 

individuele persoonlijkheden elk naar eigen aanleg en individuele gaven innerlijk tot een 

hoger geheel zijn verbonden. De staat is voor Kant slechts “eine Menge von Menschen unter 

Rechtsgesetze”. 

De nieuwe gestalte, welke het absolute vrijheidsidealisme aan het humanistisch 

persoonlijkheidsideaal gaf, ging daarentegen in irrationalistische richting. Reeds de vroeg-

romantiek dreef de spot met Kants “burgerlijke wetsmoraal” en stelde daar tegenover haar 

“geniale moraal”, volgens welke de geniale persoonlijkheid niet in een massale algemene 

regel, maar in haar onvergelijkelijke [tP230] individuele aanleg het zedelijk richtsnoer van 

haar handelen vindt. Niet langer mocht in de idee van de autonomie het autos uit de nomos 

worden afgeleid, maar veeleer omgekeerd moest de nomos uit het individuele autos 

ontspringen. 

 

Rationalisme en irrationalisme als polaire tegenstellingen binnen het humanistisch 

persoonlijkheidsideaal 

De overspanning van de gemeenschap in de irrationalistische conceptie 

Zo openbaarde zich binnen het humanistisch persoonlijkheidsideaal zelf een polaire 

tegenstelling tussen de rationalistische en de irrationalistische opvatting. De eerste zoekt de 

subjectieve individualiteit van de persoonlijkheid in de wet, in de algemene regel op te lossen; 

de laatste zoekt omgekeerd de wet te herleiden tot een individuele openbaring van de 

subjectieve individualiteit. 

Deze overspanning van de subjectieve individualiteit moest vanzelf tot een 

overspanning van de gemeenschapsidee voeren. Wilde men immers op dit standpunt niet in 

 
2  Deze categorische (d.i. onvoorwaardelijke) imperatief luidt in Kants forumulering: Handel zo, dat ge 

redelijkerwijs kunt willen, dat het subjectieve richtsnoer (maxime) van uw gedrag tot een algemene wet van de 

vrijheid wordt verheven. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.4 

Inleiding (tekstversie) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

een volstrekt anarchisme op zedelijk en rechtsgebied vervallen, zoals dit bv. in de vroeg-

romantiek door Friedrich Schlegel in zijn roman “Lucinde” was verdedigd, dan moest althans 

boven de individuele persoonlijkheid een bovenindividuele gemeenschap van 

persoonlijkheden worden aanvaard, die als een “Ueberperson” haar [tP231] autonome tot 

richtsnoer voor het individuele handelen zou kunnen verheffen. (het zgn. transpersonalisme). 

Ook deze “Ueberperson” werd dan irrationalistisch gevat. Haar “algemene wil” was in 

deze conceptie niet een naar mathematische methode uit een maatschappelijk verdrag tussen 

oorspronkelijk vrije en gelijke individuen geconstrueerde “volonté générale” in de zin van de 

vroegere rationalistische natuurrechtsleer. Hij werd veeleer gevat als een gemeenschapswil, 

die uit de individuele aard van een volk, uit de nationale “Volksgeist” voortvloeit. 

 

De verhouding van de individuele vrijheidsrechten tot de gemeenschapswil 

De autonomie van de individuele persoonlijkheid werd hiermee niet prijsgegeven. 

Men meende haar te kunnen handhaven door de gemeenschapswil als de ware zedelijke wil 

van alle leden van de gemeenschap te vatten. De gemeenschap werd dus gezien als het geheel, 

waarvan de enkelingen slechts individuele leden zijn. Voor een vrijheidssfeer van de enkeling 

tegenover en buiten de nationale gemeenschap bleef echter geen plaats. Slechts in de 

gemeenschap, zo redeneerde men, komt de ware individualiteit van de persoonlijkheid met 

haar autonome vrijheid tot uiting. En slechts binnen [tP232] die gemeenschap kon men aan 

het individu ook private vrijheidsrechten en een private “wilsmacht” toekennen, die dan 

echter “dialectisch” als één met de gemeenschapswil moest worden gedacht en zich dus 

nimmer tegen de laatste zou kunnen doen gelden (Hegel). 

 

De opkomst van de nieuwe historische denkwijze 

Bij een dergelijke opvatting van het persoonlijkheidsideaal, waarbij steeds de 

autonome enkeling als individueel lid van een autonome gemeenschap werd gezien, moest de 

natuurwetenschappelijke denkwijze van de verlichtingsperiode, die steeds trachtte de 

ingewikkelde verschijnselen in hun elementen te ontbinden, om ze eerst vanuit deze laatste 

weer synthetisch te reconstrueren in streng causaal gedetermineerde relaties, wel geheel zijn 

bekoring als universele wetenschapsmethode verliezen. Het na-kantiaanse vrijheidsidealisme 

zag in dit klassieke wetenschapsideaal slechts de uitdrukking van de rationalistische en 

individualistische denkwijze van de “verlichtingstijd”. Ook de wetenschap moest met de 

nieuwe geest van het vrijheidsidealisme worden doordrongen. En men meende in de historie 

het onderzoekingsveld te hebben gevonden, waar het bestaansrecht van de irrationalistische 

[tP233] en universalistische (van het geheel tot de delen gaande) denkwijze zich het 

duidelijkst openbaart. De historicus kan het, zo betoogde reeds Fichte in zijn latere tijd, niet 

gaan om het opsporen van algemene wetten, die de individuele gedragingen en gebeurtenissen 

volledig determineren. Hem boezemt juist het “eenmalige” en individuele als zodanig belang 

in: de slag bij Waterloo, de historisch enige figuur van een Napoleon of een Caesar, de 

bijzonderheid van een bepaalde cultuurperiode enz. enz. 

Het gaat hier niet om het verstandelijk natuurwetenschappelijk begrijpen van 

wetmatige betrekkingen tussen eenvoudige “elementen” van de verschijnselen, maar om het 

geesteswetenschappelijk verstaan van individuele gebeurtenissen in een boven-individuele 

samenhang, die zich nimmer op dezelfde wijze kan herhalen. 

 

De verborgen wetmatigheid in de historie en de leiding Gods 

Fichte en Stahl 

Reeds in het laatst van de 18e eeuw had de nog sterk onder invloed van Leibniz 

staande Duitse denker Herder in de volkeren en naties boven-individuele totaliteiten ontdekt, 

die zich niet uit de individuen laten construeren, maar omgekeerd de individuele aanleg van 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.4 

Inleiding (tekstversie) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

haar leden bepalen. Fichte, die in zijn eerste tijd nog aan [tP234] de individualistische 

gedachtegang van Kant was georiënteerd, had in zijn laatste periode een geheel eigen 

methode voor de historiewetenschap uitgewerkt. Daarbij had hij de historie als het naar 

rationalistische maatstaf “wetteloze” scherp tegenover het onderzoekingsveld van de 

natuurwetenschappen gesteld, die steeds naar algemene wetten in de verschijnselen zoeken. 

Wel erkende hij in de gang van de historie een “verborgen wet van de Voorzienigheid”, die 

echter nimmer in algemene regelen, maar slechts in de onvergelijkelijk individuele aanleg van 

volkeren en naties en in de boven het individu uitreikende irrationele ontwikkeling van de 

historie tot uitdrukking komt. 

Friedrich Julius Stahl, de grondlegger van de Duitse antirevolutionaire rechts- en 

staatsleer, en leermeester van de stichter van de Nederlandse antirevolutionaire partij Groen 

van Prinsterer in diens tweede periode, zou straks, in aansluiting aan deze nieuwe historische 

denkwijze, deze “verborgen wetmatigheid” met “Gods leiding in de geschiedenis” 

vereenzelvigen, waardoor een niet ongevaarlijke irrationele tendens in de antirevolutionaire 

historiebeschouwing werd gebracht. 

 

De historische rechtsschool als antipode van de humanistische natuurrechtsleer 

De leer van de “individuele volksgeest” [tP235] deed haar intrede, die door de sinds 

1814 in Duitsland gegrondveste historische rechtsschool tegen de rationalistische 

humanistische natuurrechtsleer van de vorige periode in het veld werd gebracht. Terwijl de 

laatste (gegrondvest door Hugo de Groot) althans in haar a-prioristische richtingen - onder 

invloed van het mathematisch wetenschapsideaal - uit de redelijke menselijke natuur een voor 

ieder volk en voor iedere periode passend rechtssysteem meende te kunnen afleiden, leerde de 

historische school op het voetspoor van haar grote grondlegger Friedrich Carl von Savigny, 

dat iedere rechtsorde het historisch product is van een individuele volksaard, een individuele 

“volksgeest”, die de gehele nationale cultuur heeft voortgebracht, waarvan recht, taal, 

omgangsvormen, kunst enz. slechts onzelfstandige “aspecten” zijn. “Natuur” en “vrijheid” 

zijn in de cultuurontwikkeling van een volk “dialectisch” verenigd. Weliswaar brengt ieder 

volk zijn cultuur in “autonome vrijheid” voort, zonder mechanische dwang van uitwendige 

oorzaken, maar in het historisch ontwikkelingsproces speelt de boven het individu uitgaande 

traditie van dit volk, die met zijn individuele aard samenhangt, een regulerende rol. Zij werkt 

als de individuele “natuur” van een volk met een [tP236] innerlijke noodwendigheid, die eerst 

in een hogere fase van de cultuurontwikkeling tot bewustzijn komt, wanneer de wetenschap 

vrij vormend in het ontwikkelingsproces gaat ingrijpen. Onder invloed van het 

wetenschappelijk historisch denken wordt de historische noodwendigheid van de onbewust 

werkende “volksgeest” in de vrijheid opgeheven, doordat de cultuur bewust wordt gevormd 

met historische kennis van de band aan het verleden, met schifting van het levenskrachtige uit 

het afgestorvene in de traditie, en dus in de lijn der historische continuïteit. 

 

Schellings natuurfilosofie 

Schelling, de tweede hoofdfiguur uit het na-kantiaanse vrijheidsidealisme, die grote 

invloed op de historische school oefende, had in zijn “System des transcendentalen 

Idealismus” beproefd ook de natuurwetenschap met de nieuwe idealistische vrijheidsidee te 

doordringen. 

De “natuur” werd daartoe beschouwd als “Naturgeschichte”, als een 

ontwikkelingsproces, dat zich trapsgewijze ontplooit in lagere en hogere “potenties”, waarin 

in toenemende mate een “scheppende vrijheid” tot uitdrukking komt, die de mechanistische 

noodwendigheid te boven gaat (De laagste potentie is de bewustloze “materie”, [tP237] 

waarin de noodwendigheid primeert, de hoogste potentie: het “levend organisme” waarin de 

vrijheid overweegt). 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.4 

Inleiding (tekstversie) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Zo werd de “natuur” zelf in de ontwikkeling van haar potenties in een dialectische 

synthese van “noodwendigheid” en “vrijheid” gevat. En de “cultuurhistorie”, de historie van 

de “mensheid” sluit zich dan als het tweede en hogere gebied van de historische ontwikkeling 

bij de hoogste trap van de “natuurgeschiedenis” aan. 

Ook zij ontwikkelt zich in een dialectische verbinding van “natuur-noodwendigheid” 

en “vrijheid”, die volgens Schelling in het kunstwerk haar hoogste openbaring vindt. 

Zo kwam dus de wetenschapsbeschouwing onder invloed van het opkomend 

Historisme, dat aanvankelijk door de geest van het vrijheidsidealisme was bevrucht en dus in 

de historie de verwerkelijking zag van de eeuwige en absolute idee, gevat naar de 

irrationalistische en dialectische conceptie van het humanistisch grondmotief. 

 

De emancipering van het nieuwe historische wetenschapsideaal uit de greep van het 

vrijheidsidealisme 

Dit historisme bleek intussen al spoedig een voor het humanistisch 

persoonlijkheidsideaal nog gevaarlijker tendentie te bevatten dan het klassieke 

deterministische wetenschapsideaal. [tP238] Zolang de nieuwe historische denkwijze door de 

humaniteitsidee gebreideld werd, zolang men in de individuele “volksgeesten” slechts 

tijdelijke historische openbaringen zag van de “eeuwige idee van de vrije en autonome 

geestelijke gemeenschap van de mensheid” (zo Fichte in zijn latere tijd), kon zich deze 

gevaarlijke tendentie nog niet ten volle openbaren. 

De romanistische vleugel van de historische School (v. Savigny, Puchta, cs.), die zich 

in het bijzonder op de bestudering van de historische ontwikkeling van het romeinse recht 

toelegde, bleef, ondanks de anti-natuurrechtelijke grondstelling, dat het recht een historisch 

product is van de ontwikkeling van een individuele volksaard, het klassieke romeinse 

wereldrecht (ius gentium), dat zich van een bepaalde volksgemeenschap had losgemaakt en 

voor alle volkeren onder de Romeinse heerschappij gold, ook voor de Germaanse volkeren als 

model zien. 

Wel voerde de theorie van de volksgeest in de germanistische (de Germaanse 

rechtsgeschiedenis beoefenende) vleugel van de historische school aanvankelijk tot een 

revolutionaire oppositie tegen dit romeinse wereldrecht, zoals dit tegen het einde van de 

middeleeuwen in de Germaanse landen was gerecipieerd. Wel leidde ze in deze kring 

aanvankelijk tot een verheerlijking van het primitieve Germaanse volksrecht, dat de gehele 

rechtstoestand [tP239] toestand van de enkeling aan zijn lidmaatschap van nog min of meer 

ongedifferentieerde gemeenschappen bond. Maar reeds Otto Gierke, een van de grootmeesters 

van de germanistische richting, zag tijdig het gevaar van de historistische overspanning van 

de betekenis van de individuele volksaard voor het rechtsleven en sloot een compromis met 

de idee van het natuurrecht, dat van de algemene menselijke natuur uitging en de mens als 

zodanig, onafhankelijk van zijn toebehoren tot bijzondere gemeenschappen, rechten (de zgn. 

“mensenrechten”) toekende. 

 

De positivistisch-naturalistische wending van het historisme 

Het evolutionisme 

Omstreeks het midden van de vorige eeuw begon het historisme zich echter van het 

humanistisch vrijheidsidealisme los te maken en onder de invloed van het positivisme te 

geraken. Het kwam daarna aanvankelijk onder beslag van het evolutionisme, dat Darwins 

biologische evolutietheorie tot denkmodel voor alle op de menselijke samenleving betrokken 

wetenschappen had verheven. 

Nadat echter ook dit evolutionistisch wetenschapsideaal, dat op historisch gebied door 

het oude verlichtingsgeloof in de gestadige vooruitgang van de mensheid geïnspireerd was, 

weer werd afgebroken door een hernieuwde bezinning op het principieel verschil tussen 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.4 

Inleiding (tekstversie) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

natuurwetenschappelijke [tP240] en cultuurwetenschappelijke denkmethode, begon het 

historisme hoe langer hoe meer zijn radicale consequenties te openbaren. Ook zijn eigen 

humanistische grondslagen bleken niet meer veilig en onaantastbaar. Waren de vermeend 

“eeuwige” ideeën van vrijheid, wetenschappelijke en zedelijke autonomie en humaniteit niet 

zelf “historisch bepaald”? Hoe kon een wetenschappelijk denkend mens zich nog overgeven 

aan het geloof in eeuwige grondslagen van wetenschap en zedelijke zelfbepaling en menen 

zich boven de historische ontwikkelingsstroom te kunnen stellen, die immers heel de 

ervaarbare werkelijkheid in “Natur und Geschichte” in zich sluit? Het nieuwe historische 

wetenschapsideaal, eenmaal losgeslagen van het geloof in zijn humanistische religieuze 

grondmotief, wilde alles zuiver-historisch verstaan en had geen waardering meer voor  

humanistische “metafysica”. 

Darwinisme (door zijn leer inzake de evolutie van de soorten) en marxisme (door zijn 

leer inzake de bepaaldheid van alle “ideologieën” van recht, moraal en religie door de 

historisch-economische ontwikkeling van de maatschappij) waren reeds, in onderling 

bondgenootschap, begonnen het geloof in de onveranderlijke redelijke mensennatuur te 

ondermijnen, ofschoon beide nog geworteld [tP241] bleven in het geloof in een humanistisch 

einddoel van de ontwikkeling: de volle ontplooiing van de vrije en autonome persoonlijkheid. 

 

De eerste pathologische uitingen van het geestelijk ontwikkelingsproces in het 

Historisme 

Nietzsches machtsreligie 

Maar reeds in het laatst van de 19e eeuw begint het geestelijk ontwortelingsproces in 

het historisme zich in schier pathologische vormen te openbaren. 

Nietzsche, die zelf in zijn eerste periode door de romantiek en het Duitse 

vrijheidsidealisme was heengegaan, en in zijn tweede positivistische periode door het 

darwinisme was gegrepen, kwam in de laatste fase van zijn denken tot een van het 

Humanistisch vrijheidsmotief geheel losgeslagen religie van de brute macht. 

Uitgaande van de darwinistische grondstellingen en radicaal de consequenties van de 

historistische werkelijkheidsvisie doordenkend, wil hij de mens nog slechts zien als het, “noch 

nicht festgestellte Thier”, welks enige prevalentie boven de andere diersoorten hierin bestaat, 

dat hij niet is vastgelegd op starre instincten en een statische begrensde “Umwelt”, maar in de 

historische cultuurontwikkeling zijn eigen lotsbestemming in handen heeft genomen en 

daarbij geen onveranderlijke, maar een volstrekt [tP242] dynamische natuur vertoont. Hij wil 

zijn leer van de mens louter op de gegevens van “Natur und Geschichte” bouwen en 

fulmineert tegen de zelfoverschatting van de mens, die heel de kosmos op zichzelf betrokken 

ziet en zich als vrije redelijke persoonlijkheid radicaal boven het dier verheven waant. De 

mens is een “fantastisch” dier, dat van tijd tot tijd nodig heeft zich op het doel van zijn eigen 

existentie te bezinnen en zo ook komt tot het opstellen van ideologieën over God en moraal. 

Thans is echter de wetenschap zo ver gevorderd, dat de mens zijn goden zelf gedood heeft en 

niets meer heeft dan zijn eigen historische toekomst. Maar de historie levert ons, ontdaan van 

alle humanistische en christelijke ideologieën, niets anders dan een strijd om de macht. 

Zo is de “Wille zur Macht” de enige existentiële mogelijkheid: het rijk van de “Ueber-

mensch” kan slechts worden gevestigd door een “Umwertung aller Werte”, op de puinhopen 

van de christelijke en humanistische ideologieën. Deze losgeslagen historische machtsreligie 

is het resultaat van een pathologische splitsing in het humanistisch persoonlijkheidsideaal, 

welks religieuze kern door de overwoekering van de historistische denkwijze is weggevallen. 

[tP243]  

Zo werd het grote religieuze vervalproces van het humanisme ingeleid, dat in de 

jongste tijd tot een radicale crisis in de cultuur van het avondland heeft gevoerd, dat de 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.4 

Inleiding (tekstversie) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

slotfase vormt van het dialectisch ontwikkelingsproces, waarin dit humanistisch grondmotief 

de levens- en wereldbeschouwing van de “moderne mens” had verstrikt. 

 

Neokantianisme en neohegelianisme in de eerste decenniën van de XXe eeuw 

Dit innerlijk vervalproces openbaarde zich zelfs bij de denkers, die de kantiaanse of 

hegeliaanse wijsbegeerte in de eerste decenniën van de XXe eeuw tot herleving zochten te 

brengen. Het neokantianisme en neohegelianisme trachtten beide een dam op te werpen 

enerzijds tegen de overspanning van de natuurwetenschappelijke, anderzijds tegen de 

overspanning van de historische denkwijze. Maar de geestelijke wortel van Kants en Hegels 

vrijheidsidealisme was in deze scholen reeds te zeer door het veldwinnend historistisch 

relativisme aangetast, dan dat zij een keerpunt in het geestelijk ontwortelingsproces konden 

betekenen. In Duitsland was hun rol uitgespeeld met de opkomst van het nationaalsocialisme. 

Met de ledige logische denkvormen van het [tP244] neokantianisme liet zich de 

relativistische golfstroom van het historisme niet bedwingen en het Duitse neohegelianisme 

interpreteerde Hegels vrijheidsidealisme overwegend in een relativistisch-historistische zin, 

zodat het later een willig werktuig werd van het nationaalsocialistisch regime. 

Anderzijds was het oude wetenschapsideaal, dat aan de klassieke mathematische 

natuurkunde was georiënteerd, ondermijnd door de jongste ontwikkeling van het 

natuurkundig onderzoek in de XXe eeuw, dat in de zgn. quantenleer aan het licht had 

gebracht, dat de deterministische opvatting van de natuurwetten niet houdbaar is en dat de 

natuurwetten slechts als statistische regelen gelden voor de verschijnselen op grote schaal. 

 

De ondergangsstemming bij Spengler en de historistische existentiefilosofie 

Sinds de eerste wereldoorlog komt de geestelijke ontworteling in de wijsbegeerte tot 

openbaring in de ondergangsstemming. Spenglers Der Untergang der Abendlandes, 

Heideggers Sein und Zeit en Sartres L’être et le néant zijn in dit opzicht drie uiterst 

representatieve werken, waarin de crisis van het moderne historisme haar neerslag heeft 

gevonden. Het historisme biedt [tP245] de door twee wereldoorlogen heengegane ontwortelde 

mens nog slechts de zelfbezinning op de nietigheid en zinloosheid van zijn existentie. De 

cultuur van het avondland is ten ondergang gedoemd (Spengler) en het “Daxein van de mens 

is een “Daxein zum Tode” (Heidegger). 

 

De opkomst van anti-humanistische stromingen uit het ontworteld historisme 

Het humanisme, dat sinds de terugdringing van rooms-katholicisme en reformatie drie 

eeuwen lang schier onbetwist de leidende rol in de westerse cultuurontwikkeling had vervuld, 

heeft door dit innerlijk vervalproces zijn monopolistische machtspositie in de historische 

ontwikkeling verloren. Uit het pathologisch splitsingsproces in zijn religieuze vrijheidsmotief 

bij de radicale doorwerking van het historisme zijn anti-humanistische geestesstromingen 

(nationaalsocialisme, fascisme en bolsjewisme) voortgekomen, waartegenover het in het 

defensief werd gedrongen. 

Een chaotische worsteling om de leiding in de toekomstige ontwikkeling van het 

avondland was hiermee uitgebroken, waarin ook de oudere cultuurmachten rooms-

katholicisme en reformatie zich weer uit haar terugdringing in de “geologische onderlagen” 

der westerse cultuur hebben vrijgemaakt en met nieuwe wetenschappelijke wapenen [tP246] 

aan de grote volkerenslag om de toekomst van het avondland deelnemen. 

 

De noodzakelijkheid en actualiteit van onze radicale kritiek van het theoretisch denken 

in de huidige geestelijke crisis 

Juist in het licht van deze gehele ontwikkelingsgang is een radicale transcendentale 

kritiek van het theoretisch denken, gelijk wij die hebben ingesteld in hoge mate actueel en 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §10.4 

Inleiding (tekstversie) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

noodzakelijk. Nu allerwege de vroegere grondslagen, waarop men meende te kunnen bouwen, 

door de stormen van een geweldige overgangsperiode zijn losgewrikt, gaat het niet meer aan, 

op de oude dogmatische wijze de autonomie van het theoretisch denken voor een 

wetenschappelijk axioma uit te geven. In de tijd, waarin het humanistisch grondmotief nog 

schier onbetwist het wetenschappelijk denken beheerste, moge zulks verklaarbaar zijn 

geweest. Wie echter in de tegenwoordige geestelijke crisis zich nog op dit dogmatisch 

standpunt meent te kunnen terugtrekken, teneinde daarmee de weg tot radicale kritische 

zelfbezinning in het wijsgerig denken af te snijden, toont daarmee niets van de oorzaken van 

deze crisis te hebben verstaan. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §11 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§11 

De wetsidee als transcendentale grondidee van de wijsbegeerte  

De transcendentale kritiek van het theoretisch denken en de zgn. metafysica [tP247]  

 

Onze transcendentale kritiek van het theoretisch denken legde aan de hand van een 

onderzoek naar de innerlijke structuur der theoretische denkhouding successievelijk een 

drietal grondproblemen van iedere mogelijke theoretische visie op de werkelijkheid bloot. 

 

Recapitulatie van de drie grondproblemen van de transcendentale kritiek 

Wij vatten ze nog even kort samen:  

De theoretische denk- en ervaringshouding bleek van die van de vóór-theoretische 

principieel te verschillen door haar antithetische structuur, waardoor het logisch aspect van 

onze denkactiviteit tegenover die niet-logische aspecten van de werkelijkheid wordt gesteld, 

waarop wij onze logische denkfunctie als haar theoretische velden van onderzoek richten. 

De aard van deze antithetische relatie (de zgn. “gegenstandsrelatie”) voerde ons tot het 

eerste grondprobleem, dat wij als volgt formuleerden: 

 

I  Wat wordt in de theoretische gegenstandsrelatie van de in de vóór-theoretische 

ervaring gegeven integrale structuur van de empirische werkelijkheid afgetrokken en 

hoe is deze aftrekking mogelijk? 

 

De structuur van de theoretische synthesis met haar theoretische verbinding van het 

[tP248] logisch aspect met de niet-logische aspecten voerde ons vervolgens tot het tweede 

probleem, dat wij als volgt formuleerden: 

 

II Van welk standpunt uit laten de in de theoretische “gegenstandsrelatie” uiteen- en 

tegenover elkaar gestelde aspecten zich in theoretische synthesis verbinden? 

 

Nadat wij hadden gezien, dat dit uitgangspunt zich slechts in de weg van een 

concentrering van het theoretisch denken op de ikheid laat ontdekken, kwamen wij tot het 

derde grondprobleem, dat wij als volgt formuleerden: 

 

III Hoe is deze concentrering van het theoretisch denken op de ikheid (of de kritische 

zelfbezinning in het denken) mogelijk en van welke aard is zij? 

 

Deze vraag bleek zonder zelfkennis niet te beantwoorden. Daarbij bleek de zelfkennis 

afhankelijk van de Godskennis of kennis van de Oorsprong. 

 

De onverbrekelijke samenhang van deze grondproblemen 

Het is nu gemakkelijk in te zien, dat deze drie transcendentale grondproblemen 

onverbrekelijk met elkaar samenhangen. 

Dit komt nog duidelijker uit, wanneer wij ze als volgt formuleren: 

 

I Welke is de onderlinge verhouding en samenhang van de in de theoretische 

gegenstandsrelatie uiteen- en tegenover elkaar gestelde aspecten? 

 

II Welke is hun diepere worteleenheid, van waaruit wij ze in de theoretische blik van de 

totaliteit kunnen vatten? [tP250] 

 

III  Welke is hun Oorsprong? 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §11 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Het blijkt dan uit het verloop van onze transcendentale kritiek, dat de kijk, die men 

heeft op de onderlinge verhouding en samenhang van de modale aspecten, bepaald is door het 

uitgangspunt van het denken, waarin men hetzij de integrale, hetzij (bij een dualistisch 

uitgangspunt) de gedeeltelijke worteleenheid van de aspecten meent te vatten, terwijl de keuze 

van dit uitgangspunt zelf weer afhangt van de religieuze positiekeuze tegenover de 

Oorsprong. 

Aan een uitdrukkelijke of impliciete beantwoording van deze drie kritische grond- en 

grensvragen ontkomt geen enkele theoretische conceptie van de werkelijkheid, omdat deze 

zonder deze beantwoording niet mogelijk bleek. En daar, gelijk wij gezien hebben, ook de 

verschillende vakwetenschappen niet zonder een theoretische conceptie van de werkelijkheid 

mogelijk zijn, geldt voor deze hetzelfde. 

 

De subjectieve vooronderstellingen en de wezenlijke vooronderstelden van de 

wetenschap 

De beantwoording van de bedoelde grondvragen, binnen de grenzen van het 

theoretisch denken zelf betekent, gelijk wij gezien hebben, niets anders dan een zich kritisch-

theoretisch rekenschap geven van de noodzakelijke vooronderstellingen [tP251] van de 

wetenschap, welke door de structuur van de theoretische denkhouding zelf wordt geëist. 

Wij spreken thans met opzet van vooronderstellingen en niet van vooronderstelden, 

omdat zij slechts een uiteraard subjectief antwoord inhouden op de boven geformuleerde 

grondvragen. 

Zij kunnen het denken ook in een geheel verkeerde richting leiden. Zo zullen de drie 

dialectische grondmotieven van het westers denken, die wij hierboven besproken hebben, het 

theoretisch denken nimmer op de ware worteleenheid en de ware orde en samenhang van de 

theoretisch uiteengestelde aspecten van de werkelijkheid richten, omdat zij geheel of ten dele 

van afgodische aard zijn. Niettemin blijven zij noodzakelijk op de werkelijke 

vooronderstelden betrokken, al zullen zij daarvan een principieel onware voorstelling geven. 

De vooronderstellingen kunnen dus waar of vals zijn, maar zij hebben altijd 

betrekking op de algemeengeldige vooronderstelden van de theoretische denkhouding. 

De theoretische denk- en kenwerkzaamheid is ook zelf van subjectieve aard, al is zij 

slechts binnen een constante, in de werkelijkheidsorde gegronde, structuur mogelijk. 

Van subjectieve aard is dus de hierboven besproken [tP252] theoretische synthesis, 

waardoor wij ons een logisch begrip van het tegenovergesteld niet-logisch aspect vormen. Al 

blijft ook deze subjectieve synthesis door de antithetische structuur van de theoretische 

denkhouding bepaald, dit wil nog niet zeggen, dat ons begrip van en onze synthetische 

oordelen over de structuur van de aspecten noodzakelijk juist zouden zijn. Beide kunnen waar 

of vals zijn, al naar mate onze subjectief-theoretische visie op de orde van de werkelijkheid 

juist of verkeerd is. 

De modale structuur van de aspecten, - ook die van het logisch denkaspect - is een 

vooronderstelde van ons begrip daarvan. Dit laatste is slechts een subjectieve 

vooronderstelling van onze vakwetenschappelijke kennis omtrent de verschijnselen, die zich 

in die structuur voordoen, een vooronderstelling, die steeds aan het vooronderstelde getoetst 

dient te worden. 

 

Kants onkritische vereenzelviging van vooronderstelling en vooronderstelde 

Kant zocht naar a-priorische synthetische denkbegrippen, die vóór alle ervaring 

gegeven zouden zijn als noodzakelijke en algemeengeldige voorwaarden van deze laatste. Hij 

vereenzelvigde dus op onkritische wijze de subjectieve vooronderstellingen van onze 

vakwetenschappelijke kennis met de (inderdaad [tP253] algemeengeldige) vooronderstelde 

structuur van de theoretische synthesis. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §11 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Wij hebben intussen aangetoond, dat Kants vooronderstellingen (die gegrond bleken 

in het religieuze grondmotief van natuur en vrijheid) hem tot een principiële misvatting van 

de structuur van de theoretische synthesis voerden, waardoor ook zijn gehele leer van de a-

priorische voorwaarden van de ervaring, daargelaten dat zij slechts aan de Newtonse fysica 

georiënteerd was, principieel onaanvaardbaar wordt. Wij moeten dus als eerste eis van 

waarlijk kritisch denken vooropstellen, dat men nimmer zijn subjectief uitgangspunt en 

subjectieve vooronderstellingen inzake de structuur van de empirische werkelijkheid met de 

wezenlijke vooronderstelden van onze theoretische denkwerkzaamheid mag verwarren, maar 

steeds bereid moet zijn ze met de laatste te confronteren.  

 

De criteria van de waarheid van de vooronderstellingen  

De ware empirische houding ten aanzien van de werkelijkheid 

Voor zover het daarbij om de centrale vooronderstelden gaat (de worteleenheid en de 

Oorsprong van de aspecten), die slechts in de waarachtige zelf- en Godskennis zijn te vatten, 

is er geen ander waarheidscriterium dan de overeenstemming [tP254] van onze subjectief-

religieuze vooronderstellingen met de Zelfopenbaring Gods in zijn Woord. 

Voor zover het gaat om de vooronderstelden, die in de kosmische tijdsorde gegrond 

zijn (de vóórgegeven onderlinge verhouding en samenhang van de aspecten) zijn onze daarop 

betrekking hebbende vooronderstellingen slechts appellabel aan de structurele standen van 

zaken in de tijdelijke werkelijkheid. Hiervan moet het wijsgerig denken bij zijn theoretisch 

onderzoek bevredigend rekenschap kunnen geven, zonder door dogmatische 

verabsoluteringen van het logische of van een niet-logisch aspect de structuur van de 

“gegenstandsrelatie” uit te schakelen. De bedoelde standen van zaken zijn op een 

onloochenbare wijze aan te tonen en kunnen bij een wezenlijk kritische denkhouding door 

niemand worden genegeerd. De wijze, waarop wij er wijsgerig rekenschap van trachten te 

geven mag echter nimmer tot een a-prioristisch dogma worden verheven, doch moet een 

empirische blijven, die steeds voor een juister weergave van het structureel gegevene dient te 

wijken. [tP255] 

Want ook de grondleggende structuren van de werkelijkheid zijn aan de ervaring 

toegankelijk. De beperking van het empirische tot het zinnelijk waarneembare is onhoudbaar. 

 

De boven-theoretische vooronderstellingen en de transcendentale ideeën 

Wat betekent het nu, wanneer wij hierboven opmerkten, dat de beantwoording van de 

drie kritische grond- en grensvragen van het wijsgerig (en impliciet ook van het 

vakwetenschappelijk) denken binnen de theoretische grenzen van de wijsbegeerte zelf moet 

plaats hebben in een zich kritisch-theoretisch rekenschap geven van haar noodzakelijke 

vooronderstellingen? Hoe kunnen wij nog binnen de theoretische grenzen van het wijsgerig 

denken blijven, wanneer wij ons rekenschap geven van vooronderstellingen die het 

theoretisch denken, en dus ook het theoretisch begrip, te boven gaan? 

Dit valt alleen in te zien, wanneer wij er ons rekenschap van geven, dat aan ieder 

synthetisch begrip, dat wij ons van een bepaald aspect (bv. het juridische) vormen, 

noodwendig theoretische ideeën van de onderlinge verhouding en samenhang van de 

aspecten, hun diepere worteleenheid en Oorsprong ten grondslag liggen, zelfs al geven wij 

ons van deze ideeën niet kritisch rekenschap. [tP256]  

Haar functie is geen andere dan deze, dat zij  de bedoelde vooronderstellingen op de 

theoretische gegenstandsrelatie toespitsen. 

 

 

 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §11 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De invloed van deze ideeën op de vorming van het rechtsbegrip  

De historische school 

Dat zulke ideeën noodzakelijk ook aan de vorming van het rechtsbegrip als 

fundamenteel begrip van de rechtswetenschap ten grondslag moeten liggen, springt in het 

oog, wanneer wij ons een ogenblik rekenschap geven van de zeer verschillende wijzen, 

waarop in de rechtsleer de synthesis tussen het logisch denkaspect en het juridisch aspect 

voltrokken wordt. 

Wanneer bv. de vroeger genoemde historische rechtsschool het recht tot een historisch 

product van de “volksgeest” verklaarde en het als een aspect van de uit die volksgeest 

ontsprongen “cultuur” vatte, dan ziet men duidelijk, hoe hier een historistische visie op de 

werkelijkheid aan het woord is, waarbij gepoogd wordt het juridisch tot het historisch aspect 

te herleiden. Voordat men echter het recht tot een verschijnsel van historische geaardheid kan 

verklaren, moet men eerst een synthetisch begrip van het historisch aspect zelf hebben. Strikt 

genomen is dit op een consequent historistisch standpunt niet mogelijk. 

Immers zulk een synthetisch begrip dient ter onderscheiding [tP257] van het 

historische aspect van de niet-historische aspecten. Maar hoe nu, indien men aanneemt, dat de 

werkelijkheid naar al haar aspecten van intrinsiek historische geaardheid is? 

De historische school onderscheidt niettemin - onder invloed van het grondmotief van 

natuur en vrijheid - de historie van de mensheid van de “natuurlijke historie” of de 

ontwikkelingsgang van de redeloze natuur. 

De eerste is dan cultuurontwikkeling. Maar zie nu, hoe de historische school aan dit 

begrip van de cultuurhistorie een idee van de samenhang van alle normatieve aspecten van de 

tijdelijke werkelijkheid ten grondslag legt. Zij verklaart immers dat taal, omgangsvormen, 

economie, kunst, recht enz. slechts aspecten zijn van de historisch gegroeide cultuur van een 

volk, en dus in de historische ontwikkeling van een volksaard hun samenhang en diepere 

eenheid vinden. Deze idee gaat uiteraard verre boven het begrip van het historisch aspect als 

cultuurontwikkeling uit. Zij verheft het synthetisch historisch denken tot theoretische 

werkelijkheidsleer en de “cultuur” tot worteleenheid van alle normatieve aspecten van de 

werkelijkheid. Tevens wordt dan in de historische ontwikkeling ook de innerlijke samenhang 

van deze aspecten gezien. [tP258] 

Het religieuze grondmotief, dat de inhoud van deze idee bepaalde, bleek dat van 

natuur en vrijheid in zijn irrationalistisch-idealistische conceptie. 

Dit grondmotief bepaalde ook de wijze, waarop het begrip van de historie werd 

gevormd, want in dit begrip werd de “cultuur” (als het terrein van de bovenpersoonlijke 

vrijheid) slechts tegenover de “natuur” afgegrensd, maar werd zij niet als een eigenlijk aspect 

van de werkelijkheid gevat. 

 

De verhouding van begrip en idee in het theoretisch denken 

Juist doordat de aspecten naar hun innerlijke aard en structuur onverbrekelijk met 

elkaar samenhangen, is het niet mogelijk een begrip van een afzonderlijk aspect te vormen, 

zonder dat dit begrip door een idee van hun onderlinge verhouding, samenhang en diepere 

eenheid geleid wordt. 

In de theoretische idee krijgt het theoretisch denken zijn vroeger besproken 

concentrische richting: zij is steeds een wijsgerig idee van de totaliteit en diepere eenheid van 

de in de “gegenstandsrelatie” uiteen- en tegenover elkaar gestelde aspecten. Het theoretisch 

begrip is als zodanig op de theoretische onderscheiding van de afzonderlijke aspecten gericht. 

De idee mag [tP259] deze begripsonderscheiding niet opheffen, maar betrekt de laatste op de 

samenhang, de worteleenheid en de Oorsprong der onderscheiden aspecten. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §11 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Ja, zij maakt de begripsonderscheiding zelf eerst mogelijk. Want zonder een idee van 

de samenhang en diepere eenheid van de aspecten, is geen grondslag voor hun onderlinge 

vergelijking gegeven. 

De theoretische idee betrekt dus, met handhaving van de gegenstandsrelatie, het 

theoretisch begrip op de boven-theoretische vooronderstellingen van alle theoretisch denken, 

maar blijft zelf van theoretische aard, dus binnen de grenzen van het theoretisch denken. Juist 

hierin schuilt datgene, wat wij haar transcendentaal karakter hebben genoemd. 

Want “transcendentaal” heet in de wijsbegeerte datgene, wat krachtens de innerlijke 

(immanente) structuur van de theoretische denkhouding zelf als theoretische 

vooronderstelling aan alle theoretische onderscheiding ten grondslag ligt en deze eerst 

mogelijk maakt. 

 

De transcendentale grondidee van de wetenschap als drie-eenheid van ideeën 

Er liggen dus noodzakelijk drie transcendentale ideeën aan de wetenschap in haar 

theoretische visie op de werkelijkheid ten grondslag, die [tP260] beantwoorden aan de drie 

grondproblemen van het theoretisch denken, welke wij hierboven hebben geformuleerd. 

Deze drie ideeën vormen echter een onverbrekelijke eenheid, omdat de idee van de 

onderlinge verhouding en samenhang van alle aspecten geworteld is in die inzake hun 

worteleenheid en Oorsprong. 

Zo kunnen wij dus kortweg spreken van de transcendentale grondidee van de 

wetenschap, die drie onverbrekelijk samenhangende ideeën in zich bevat. Zij vat in drie 

trappen samen het proces van de kritisch-theoretische zelfbezinning op de vooronderstelden 

van het theoretisch denken. 

Deze transcendentale grondidee is in haar wijsgerig theoretisch karakter op de aan de 

wijsbegeerte transcendentale (religieuze) vooronderstellingen gericht en door deze in haar 

inhoud bepaald, zonder zelf zulk een transcendent en dus boven-theoretisch karakter aan te 

nemen. De religieuze vooronderstellingen zelf, die in het religieuze grondmotief van het 

denken vervat zijn, zijn, gelijk wij gezien hebben, zelf nimmer van theoretische aard. 

 

De transcendentale grondidee als het innerlijk punt van aanknoping tussen religie en 

wetenschap 

Haar benaming als “wetsidee” [tP261] 

Maar het religieuze grondmotief kan eerst invloed krijgen op het theoretisch denken, 

doordat het de transcendentale grondidee van de wijsbegeerte, die het wijsgerig (en impliciet 

het vakwetenschappelijk) denken eerst mogelijk maakt, in haar richting en inhoud bepaalt. 

Want van deze grondidee hangt de gehele methode van de theoretische begripsvorming en 

heel onze theoretische visie op de structuur van de tijdelijke empirische werkelijkheid af. In 

haar onthult zich het noodzakelijk innerlijk aanknopingspunt tussen religie en wetenschap op 

zulk een overtuigende wijze, dat daarmee de traditionele poging beide van elkaar te scheiden 

eens en voorgoed als een onkritisch theoretisch dogmatisme is ontmaskerd, dat zelf geheel 

door een religieus grondmotief is bepaald. 

In de “Wijsbegeerte der Wetsidee”, gelijk deze door mij is ontwikkeld, wordt deze 

transcendentale grondidee de “wetsidee” genoemd, omdat zij eigenlijk een idee is van de 

gehele orde van de werkelijkheid. 

Wie bezwaar heeft tegen deze term, kan hem evengoed vermijden. Maar datgene, wat 

hij bedoelt aan te duiden, kan geen enkele inderdaad kritische wijsbegeerte door iets anders 

vervangen, omdat het in de structuur van de theoretische denkhouding zelf gegrond is. 

[tP262]  

Deze structuur, die zelf in de goddelijke orde voor de tijdelijke werkelijkheid is 

gefundeerd, en dus niet van subjectief karakter is, eist haar. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §11 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Dit is dus inderdaad een algemeengeldige eis voor de wetenschap. Evenzo zijn de drie 

grondproblemen, waarop zij betrokken is, en waarop zij in beginsel het antwoord dient te 

geven, van algemeengeldige, op geen enkel standpunt te ontwijken aard. 

Maar de wetsidee zelf blijft, evenals de boven-theoretische vooronderstellingen, die 

haar inhoud bepalen, van subjectief karakter en naar haar inhoud steeds appellabel enerzijds 

aan de structuren van de tijdelijke werkelijkheid, anderzijds (naar haar religieuze 

vooronderstellingen) aan de goddelijke Woordopenbaring. 

Kant heeft in zijn Kritik der reinen Vernunft de drie transcendentale ideeën van het 

theoretisch denken wel als noodzakelijke ideeën ontdekt (hij noemt ze de ideeën van het 

heelal, van de ziel en van God als het “volkomen Wezen”). Maar hij heeft noch haar innerlijk 

onverbrekelijke samenhang, noch haar grondleggend karakter, noch haar afhankelijkheid van 

de boven-theoretische (religieuze) vooronderstellingen gezien. Bij hem hadden ze slechts een 

regulatief-systematische [tP263] betekenis voor het wetenschappelijk denken. Door zijn 

dogmatisch vasthouden aan de autonomie van het theoretisch denken ontging hem ook het 

feit, dat zijn eigen kennistheorie een transcendentale grondidee onderstelt, welker inhoud door 

het religieuze grondmotief van natuur en vrijheid was bepaald. 

 

De inhoud van de aan deze encyclopedie der rechtswetenschap ten grondslag liggende 

christelijke wetsidee. 

Er bestaat op ons kritisch standpunt geen enkel motief de religieuze 

vooronderstellingen van de wetsidee, welke wij aan deze encyclopedie der rechtswetenschap 

ten grondslag leggen, te camoufleren. Zij zijn vervat in het Schriftuurlijk grondmotief van de 

christelijke religie, dat van schepping, zondeval en verlossing door Christus Jezus in de 

gemeenschap van de Heilige Geest. 

Onze hierdoor bepaalde wetsidee heeft de volgende drieledige inhoud:  

Als oorsprongsidee betrekt zij de theoretisch onderscheiden modale aspecten op Gods 

soevereine Schepperswil, die hun eigen aard en modale structuur heeft gewaarborgd. 

Als idee van de worteleenheid (en dus van het uitgangspunt voor de theoretische 

[tP264] synthesis) betrekt zij de bedoelde verscheidenheid van de aspecten op het individuele 

religieuze centrum van de menselijke existentie binnen de in Adam gevallen, maar in Christus 

Jezus herboren religieuze wortelgemeenschap van de mensheid, waarin het religieuze 

grondmotief van de goddelijke Woordopenbaring als geestelijke drijfkracht werkt, en op de 

worteleenheid van de goddelijke wet, waarover later. 

Als idee van de onderlinge verhouding en samenhang van de theoretisch 

uiteengestelde aspecten eindelijk betrekt zij de laatste op de kosmische tijdsorde, waarin alle 

aspecten, met handhaving van hun onderlinge onherleidbaarheid (hun zgn. modale 

soevereiniteit in eigen kring) in onverbrekelijke samenhang met elkaar zijn vervlochten. 

Het moet na onze voorafgaande uiteenzettingen duidelijk zijn, dat deze in het 

Schriftuurlijk grondmotief van de goddelijke Woordopenbaring gewortelde wetsidee 

inderdaad een radicale innerlijke omzetting van heel de theoretische visie op de structuren van 

de tijdelijke werkelijkheid met zich moet brengen. 

Want de idee van de kosmische tijdsorde met [tP265] de daarin gegronde modale 

soevereiniteit in eigen kring der aspecten is onmiddellijk afhankelijk van onze idee inzake de 

religieuze worteleenheid van de in de tijd besloten kosmos en van ons uitgangspunt in het 

Schriftuurlijk grondmotief, van waaruit wij de theoretische synthesis in de begripsvorming 

voltrekken. 

Wanneer wij de diepere eenheid van de in de gegenstandsrelatie uiteengestelde 

aspecten van de werkelijkheid niet langer in de theoretische synthesis zelf zoeken (die altijd 

slechts een bepaald niet-logisch aspect met het logisch denkaspect verbindt), maar in het (in 

Christus Jezus herboren) religieuze centrum van onze tijdelijke kosmos, waarin alle aspecten 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §11 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

zonder onderscheid in de religieuze concentratie convergeren, dan komt de blik weer vrij voor 

het inzicht in hun onderlinge onherleidbaarheid, in hun modale soevereiniteit in eigen kring. 

Dan zijn wij ook gewapend tegen Kants zgn. “kritische” kentheorie, volgens welke alle 

onderscheidenheid en bepaaldheid van de “gegenstand” zijn grond zou vinden in 

transcendentaal-logische categorieën, die van een transcendentaal-logisch denksubject zouden 

uitgaan. [tP266]  

Doordat wij voorts gebroken hebben met het dogma van de autonomie van de 

wetenschap, dat steeds in een dualistisch religieus grondmotief geworteld bleek, is onze blik 

ook weer vrijgekomen voor het inzicht in de kosmische tijdsorde in haar universele, alle 

aspecten omvattende, zin en kunnen wij inderdaad hopen langs de weg van het theoretisch 

onderzoek inzicht te verkrijgen in de volgorde van de aspecten in deze tijdsorde, waardoor 

aan elk van hun een vaste plaats is aangewezen. 

En dit is juist de taak, welke een encyclopedie der rechtswetenschap in de eerste plaats 

heeft te vervullen. 

Onze transcendentale kritiek van het theoretisch denken heeft de 

onzelfgenoegzaamheid van dit laatste aangetoond. Onze wetsidee geeft van deze stand van 

zaken kritisch rekenschap door het theoretisch denken te richten op zijn noodzakelijke boven-

theoretische vooronderstellingen en impliciet op zijn vooronderstelden. 

 

Een Schriftuurlijk gerichte grondidee waarborgt aan het door haar geleide denken geen 

wetenschappelijke onfeilbaarheid 

Dit wil echter geenszins zeggen, dat onze, door het Schriftuurlijk grondmotief 

bepaalde en gerichte, wetsidee aan ons wetenschappelijk onderzoek een [tP267] soort 

onfeilbaarheid zou waarborgen. Dit grondmotief zelf moet ons voor zulk een hybris, voor 

zulk een overmoedige overschatting van een Schriftuurlijk gericht wetenschappelijk denken, 

behoeden. 

Slechts hij, die de zondeval en de “gemene gratie” zou wegcijferen, zou er zich aan 

kunnen schuldig maken. Zomin aan de door een onschriftuurlijk grondmotief beheerste 

wetenschap de ontdekking van belangrijke partiële waarheden kan worden ontzegd, evenmin 

kan aan een Schriftuurlijk gericht wetenschappelijk onderzoek een soort zelfgarantie tegen 

wetenschappelijke dwalingen worden toegeschreven. Juist daarom mag zich de Schriftuurlijk 

gewortelde wetenschap niet van de eerste isoleren, maar kan zij haar innerlijk reformerende 

taak slechts in voortdurend wetenschappelijk contact met de anders gerichte wetenschap 

binnen een historisch gefundeerde denkgemeenschap vervullen. Het gevaar voor verbreking 

van deze denkgemeenschap dreigt, principieel beschouwd, veeleer van de zijde van die 

wetenschappelijke richtingen, die de aanvaarding van het dogma van de autonomie van de 

wetenschap tot criterium van wetenschappelijkheid verheffen. 

Dit kan slechts tot principiële schade voor [tP268] de wetenschap zelf strekken, want 

datgene, wat de intrinsiek Schriftuurlijk gerichte wetenschap op de andere principieel voor 

heeft, is de mogelijkheid tot een radicaal juister inzicht in de structuren van de werkelijkheid, 

haar rusteloze strijd tegen iedere verabsolutering van het relatieve, en haar mogelijkheid tot de 

verborgen onschriftuurlijke grondmotieven van het denken door te dringen en de invloed van 

deze laatste op de theoretische werkelijkheidsvisie bloot te leggen. Wanneer de overheersende 

richtingen in de wetenschap zich tegenover deze fundamentele kritiek van de zijde van het 

Schriftuurlijk gericht denken afsluiten, dan verbreken zij harerzijds de wetenschappelijke 

denkgemeenschap en leggen het kritisch geweten het zwijgen op. 

Anderzijds zal een innerlijk door het Schriftuurlijk grondmotief gereformeerde 

wetenschap ook niet meer in de fout vervallen, intrinsiek wetenschappelijke vragen met 

andere dan wetenschappelijke middelen op te lossen. Het beroep op Schriftteksten ter 

dogmatische afsnijding of “oplossing” van wetenschappelijke vragen betekent misbruik van 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §11 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

de Heilige Schrift, dat zich altijd in sterkere mate zal voordoen, naarmate van een innerlijke 

reformatie van het wetenschappelijk denken zelf geen sprake [tP269] is en men de 

scholastische weg van de accommodatie van de aan de Woordopenbaring gekozen heeft. 

 

De dogmatische metafysica en de transcendentale kritiek van het theoretisch denken 

De beantwoording van de drie transcendentale grondproblemen van iedere mogelijke 

theoretische visie op de werkelijkheid, ten aanzien waarvan wij in onze transcendentale 

kritiek de onzelfgenoegzaamheid van het theoretisch denken hebben aangetoond, heeft de 

dogmatische metafysica steeds gemeend aan zichzelf als autonome “prima philosophia” te 

kunnen voorbehouden. Zij werd dan beschouwd als de hoogste, de wijsgerige grondslagen 

voor alle “empirische” wetenschap leggende, tak van de autonome wijsbegeerte. 

Het lag dan ook in de aard van de zaak, dat zij drie onderdelen moest bevatten, 

corresponderende met de drie transcendentale grondproblemen: t.w.: 

1e  een algemeen metafysische leer van het “zijn”, waarin alle theoretische 

verscheidenheid van wetenschappelijke uitspraken over de werkelijkheid haar diepere 

samenhang en onderlinge verhouding vindt; 

2e  een metafysische “psychologie” of theorie inzake de menselijke “ziel” of “geest” als 

immateriële, “substantie, waarin de autonomie van [tP270] het “theoretisch” “denken” 

als uitgangspunt zou worden bewezen; 

3e  een metafysische theologie (theologia naturalis), of metafysische theorie over het zijn 

Gods als Oorsprong of “eerste Oorzaak” van de tijdelijke kosmos. 

 

De inhoud, die men aan zulk een metafysica gaf, bleek echter geheel afhankelijk van 

de religieuze grondmotieven, waarvan men in waarheid uitging. En de vicieuze cirkel, waarin 

zij zich bewoog, bestond hierin, dat alles wat zij langs de weg van zuiver-theoretisch 

nadenken meende te kunnen bewijzen, reeds in het bewijs was voorondersteld. 

 

Het metafysisch zijnsbegrip als zgn. “analogisch begrip” 

De zgn. “analogia entis” 

Het metafysisch zijnsbegrip (in waarheid geen begrip, maar een theoretische idee 

inzake eenheid, samenhang en verhouding van alle mogelijke wetenschappelijke uitspraken 

over de werkelijkheid) wordt bv. in de aristotelisch-thomistische metafysica aangediend als 

het meest fundamentele en ons eerst bekende begrip van de wijsbegeerte, dat alles omvat, 

waarover wij zinvol spreken en denken en dat alle verdere begrippen en oordelen eerst 

mogelijk maakt. Dit “zijnsbegrip” zou dan ook de diepere [tP271] (transcendentale) eenheid 

moeten impliceren, die aan alle verscheidenheid van de theoretisch uiteengestelde modale 

aspecten van de werkelijkheid ten grondslag ligt. Inderdaad wordt in deze metafysica de 

eenheid, met de waarheid, de goedheid en de schoonheid tot de eerste en meest algemene 

“transcendentale bepalingen” van het “zijn” gerekend. Alles, wat is, zo zegt zij, is als zodanig 

één, waar, goed en schoon. 

Maar dit zijnsbegrip mist juist die eenheid, die wij de worteleenheid van alle 

theoretische verscheidenheid van aspecten noemden. Het wordt in deze metafysica een zgn. 

analogisch begrip genoemd. Men bedoelt daarmede, dat het “zijn” aan de verschillende 

werkelijkheden niet op dezelfde, maar slechts op overeenkomstige wijze toekomt, d.w.z. 

overeenkomstig haar verschillende aard. Zo is er b.v. een fundamenteel verschil tussen het 

zijn Gods en het zijn van het schepsel, tussen het zijn van een “substantie” (d.i. een zelfstandig 

bestaand wezen, zoals het, “op zichzelf” is) en het zijn van de eigenschappen van deze 

“substantie”, die niet “zelfstandig”, maar slechts aan een “substantie” als “drager” van die 

eigenschappen kunnen bestaan. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 1, §11 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Het “zijn” komt aan al deze werkelijkheden (“entia”) slechts in “analogische zin” toe, 

[tP272] d.w.z. naar verhouding van haar principieel verschillende aard. Dit verstaat men 

onder de scholastische term “analogia entis”. Daarmee wordt het “zijnsbegrip”, als 

grondbegrip van deze metafysica echter in hoge mate onbepaald. Zijn eenheid is slechts een 

“eenheid van analogie”, geen wezenlijke worteleenheid, ook niet van de verschillende 

zijnswijzen binnen de tijdelijke werkelijkheid, die zich in de theoretisch uiteengestelde 

aspecten openbaren. Een bloot analogische eenheid van begrippen nu, waarin de analogie niet 

op een worteleenheid is betrokken, blijft wetenschappelijk waardeloos en brengt het denken 

op een dwaalspoor. Dit zal later worden aangetoond, wanneer wij onze eigen theorie inzake 

de analogische begrippen gaan ontwikkelen. 

 

Het analogisch zijnsbegrip en het Griekse grondmotief 

Vraagt men nu echter, waarom het analogisch zijnsbegrip niet op een worteleenheid 

betrokken is, dan blijkt onmiddellijk het religieuze grondmotief van deze metafysica daarvoor 

aansprakelijk. De thomistische metafysica volgt, gelijk wij vroeger gezien hebben, het 

Griekse grondmotief van vorm en materie in zijn aanpassing aan de rooms-katholieke 

kerkleer. Dit grondmotief droeg een dualistisch karakter. [tP273] Aristoteles trachtte, op het 

voetspoor van het vroegere Griekse denken “vorm” en “materie” dialectisch ineen te denken. 

Daartoe diende het zijnsbegrip. “Vorm” en “materie” zouden dan beide aan het “zijn” deel 

hebben, maar slechts op analogische wijze: de vorm is een “zijn” in actualiteit, of 

“werkelijkheid”, de materie slechts in potentialiteit of mogelijkheid. M.a.w. de “materie” kan 

slechts door een “vorm” tot werkelijkheid worden. Het Griekse grondmotief kende echter 

geen hoger principe boven vorm en materie, waarin beide gelijkelijk geworteld zijn. Daarom 

moest ook het metafysisch zijnsbegrip onmiddellijk het (in wezen onverzoende) dualisme van 

zuivere actuele vorm (d.i. de aristotelische godheid) en de zuivere materie (d.i. de pure 

mogelijkheid van zijn) uiteenvallen en kon zijn analogische eenheid van de tijdelijke 

menselijke existentie als samenstel van “materie-lichaam” en “immateriële redelijke ziel” niet 

in een wezenlijke worteleenheid gefundeerd zijn. 

Het religieuze grondmotief bepaalt dus de materiële inhoud van het metafysisch 

zijnsbegrip als transcendentale grondidee van de wijsgerige werkelijkheidsleer. De 

metafysica doet inderdaad niets anders dan religieuze vooronderstellingen voor autonome 

theoretische axioma’s uitgeven. Daarmee is zij als principieel onkritisch veroordeeld. [tP274]  

Kant wees, gelijk wij gezien hebben, de theoretische metafysica op geheel andere 

gronden af. Hij deed zulks slechts om het klassieke humanistisch wetenschapsideaal tot de 

“zinnelijke natuurverschijnselen” te beperken en dus aan het natuurwetenschappelijk denken 

een halt te kunnen toeroepen voor de bovenzinnelijke sfeer van de autonome vrijheid van de 

menselijke persoonlijkheid. Wij menen echter te hebben aangetoond, dat Kants vermeend 

autonome “kritiek van de theoretische rede” in hoge mate “dogmatisch” is belast, en dus geen 

wezenlijke transcendentale kritiek van het theoretisch denken genoemd mag worden. 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2 

Inleiding (teksversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

 

 

 

 

Hoofdstuk 2 

De plaats van het juridisch aspect in de orde van de aspecten en 

de juridische methodologie  
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§1  

De wetsidee en de methode van begripsvorming in de rechtswetenschap 

 

Uit al onze voorafgaande uiteenzettingen kunnen wij voor de rechtswetenschap de 

volgende slotsom trekken: De rechtswetenschap kan als vakwetenschap niet werken zonder 

wijsgerige, nader rechtswijsgerige, vooronderstellingen; zij onderstelt een theoretische visie 

op de werkelijkheid in de onderlinge verhouding en samenhang van haar modale aspecten. 

Deze laatste is op haar op haar beurt afhankelijk van boven-theoretische, [tP275] religieuze 

vooronderstellingen. De theoretische, wetenschappelijke oordelen en de, deze eerst mogelijk 

makende, boven-theoretische presupposities dienen ook in de rechtswetenschap streng te 

worden onderscheiden. 

Een vermeende emancipering van de juridische vakwetenschap uit haar innerlijke 

afhankelijkheid van de wijsbegeerte van het recht kan voor beide slechts noodlottige gevolgen 

hebben: voor de vakwetenschap, omdat zij dan, volkomen onkritisch, wijsgerige vooroordelen 

(die als zodanig niet onderkend zijn) voor vaktheoretische oordelen gaat uitgeven en zich 

daarbij aan een positivistische werkelijkheidstheorie bindt, die zij aan ieder vakgenoot wil 

opdringen als de “niet-filosofische werkelijkheidsopvatting van het dagelijks leven”; voor de 

wijsbegeerte van het recht, omdat deze slechts in onmiddellijk contact met de 

vakwetenschappelijke vraagstukken aan de juridische vakwetenschap leiding kan geven, en 

zij zonder dit contact zich in onvruchtbare a-prioristische bespiegeling zal verliezen. 

Voor de juridische vakwetenschap is de gehele methode van theoretische 

begripsvorming en de gehele wijze van aanpak van de juridische problemen afhankelijk van 

de wijsgerige grondidee, die men bewust of onbewust aan zijn onderzoek ten grondslag legt. 

[tP276] 

Het moet thans duidelijk zijn, dat het grondleggend begrip van het recht(elijke) een 

wijsgerig karakter draagt. In dit rechtsbegrip behoort de modale structuur van het juridisch 

aspect in theoretische synthesis van onze analytische denkfunctie met onze juridische 

ervaringswijze te worden gevat. Daartoe is nodig een theoretische analyse van verschillende 

zinmomenten, die in deze structuur met elkaar in een ondeelbare eenheid verbonden zijn en 

die dus slechts in onverbrekelijke samenhang hun juridische zin onthullen. 

Een begrip van het recht, dat inderdaad deze structuur van het juridisch aspect wil 

vatten, kan - gelijk wij reeds in de vorige paragrafen zagen - nimmer worden gevormd zonder 

een wijsgerige idee van de onderlinge verhouding en samenhang van het juridisch aspect en 

de overige aspecten van de werkelijkheid. De juridische vakwetenschap heeft in dit 

rechtsbegrip haar eerste wijsgerige vooronderstelling. 

 

Het fundamentele rechtsbegrip als de methodische grondslag van het 

rechtswetenschappelijk denken 

Als zodanig dient het de methodische grondslag te zijn voor de gehele 

rechtswetenschappelijke denkwijze Alle juridische grondbegrippen, die wij successievelijk in 

§2 onthulden bij de summiere analyse van een eenvoudige koopovereenkomst, en waarin zich 

tegelijk de innerlijke [tP277] samenhang met en het modale onderscheid van zin tegenover de 

overeenkomstige grondbegrippen der andere vakwetenschappen openbaarde, dienen hier hun 

synthetische samenvatting te vinden. 

Wanneer het rechtsbegrip ons op dit punt in de steek zou laten, zou het bewijs 

geleverd zijn, dat het op ondeugdelijke wijze is gevormd. Want het moet theoretisch 

rekenschap kunnen geven van de onweersprekelijke standen van zaken, die zich in de modale 

structuur van het juridisch aspect van de werkelijkheid voordoen. Niet-juridische begrippen 

zijn in de rechtswetenschap contrabande. Want het gebruik van zulke begrippen voert tot 

onjuridische probleemstellingen, die het juridisch denken op een dwaalspoor brengen. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Maar wezenlijk juridische begrippen zullen nimmer worden gewonnen, wanneer men 

de innerlijke samenhang van het juridisch aspect met de overige aspecten uit het oog verliest. 

 

Waarom de gangbare wijzen, waarop men zich een begrip van het rechtelijke tracht te 

vormen, geen deugdelijk rechtsbegrip hebben geleverd. 

Dat nu de verschillende richtingen in de rechtsfilosofie vanuit het 

immanentiestandpunt er niet in geslaagd zijn, een grondleggend begrip van het juridisch 

aspect van de werkelijkheid te ontwikkelen, dat inderdaad aan de rechtswetenschap een 

betrouwbaar richtsnoer kan bieden, [tP278] behoeft ons niet te verwonderen. 

Kants uitspraak “Nog zoeken de juristen een definitie voor hun rechtsbegrip” is, 

schoon door Kant anders bedoeld, inderdaad de constatering van het feit, dat men in gebreke 

is gebleven de encyclopedische plaats van het juridisch aspect in de orde van de modale 

aspecten van de empirische werkelijkheid aan te geven. En zo lang dit niet is geschied, blijft 

het rechtsbegrip feitelijk in de lucht zweven en neemt in meer of mindere mate de theoretische 

willekeur de plaats in van het exacte onderzoek van de modale structuur van het juridisch 

aspect.  

De voornaamste oorzaak, waarom het op het immanentiestandpunt niet kon gelukken 

de encyclopedische plaats van het rechtelijk aspect in de samenhang van de 

werkelijkheidsaspecten te bepalen, moet hierin worden gezocht, dat men op dit standpunt 

steeds weer gedwongen was het juridisch aspect tot een ander te herleiden, om een basis voor 

zijn begripsonderscheiding te vinden. 

Deze stand van zaken hangt weer onmiddellijk samen met de innerlijke 

afhankelijkheid van de theoretische begripsvorming van de transcendentale grondidee van het 

wetenschappelijk denken. [tP279] Zonder een idee van de diepere eenheid en samenhang van 

de aspecten is geen grondslag voor hun onderlinge vergelijking en theoretische 

onderscheiding gegeven, zo zagen wij vroeger. 

 

De grondnoemer voor de theoretische onderscheiding van de aspecten 

Want voor deze theoretische onderscheiding is een vergelijkingsbasis nodig, een soort 

grondnoemer, waarin de aspecten met elkaar overeenkomen en waaronder zij onderling 

vergelijkbaar worden. Wanneer zij in het geheel geen aanrakingspunt met elkander zouden 

hebben, zouden zij volkomen onvergelijkbaar zijn en zou het ook principieel onmogelijk zijn 

uit te maken, waarin zij zich van elkaar onderscheiden. 

Voor hen, die onze vroegere uiteenzettingen op dit punt nog niet volkomen begrepen 

hebben, willen wij deze stand van zaken nog eenmaal trachten te verduidelijken aan een 

vergelijking van gebroken getallen, die ieder een zgn. priemgetal (d.i. een niet meer 

ontbindbaar getal) tot noemer hebben, bv. 1/2 : 1/3 : 1/7. Men moet zulke breuken eerst onder 

een gemeenschappelijke noemer brengen, om hun onderlinge verhouding te kunnen bepalen. 

 

De kosmische tijdsorde als grondnoemer 

Bij de theoretische begripsonderscheiding [tP280] van de aspecten hebben wij ook een 

grondnoemer nodig, waaronder zij vergelijkbaar zijn. Bij de keuze van deze grondnoemer 

wordt het theoretisch denken geleid door de transcendentale grondidee en het daarin 

werkzame religieuze grondmotief. 

Op ons standpunt is voor de onderlinge verhouding van de aspecten geen andere 

vergelijkingsbasis gegeven dan de kosmische tijdsorde, die aan hen alle gelijkelijk ten 

grondslag ligt en zich, gelijk wij zullen zien, in hun aller modale structuur gelijkelijk uitdrukt. 

Zolang men echter deze grondnoemer binnen de horizon van het theoretisch denken zelf blijft 

zoeken, vervalt men noodzakelijk in de vroeger besproken verabsoluteringen. Men is dan 

gedwongen een bepaald, theoretisch geabstraheerd, aspect tot grondnoemer voor alle, of 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

althans voor een deel van de overige aspecten te kiezen. En dit voerde dan, gelijk wij gezien 

hebben, tot de verschillende ismen in de theoretische visie op de werkelijkheid, waarbij de 

mogelijkheid om een juist inzicht in de gehele tijdelijke orde van de aspecten en de plaats van 

elk van hun daarin te verwerven, werd afgesneden. 

Al deze -ismen vinden hun getrouwe weerspiegeling in het rechtsbegrip, dat door 

verschillende richtingen van de immanentiefilosofie werd opgesteld en dat uit de 

rechtsfilosofie [tP281] weer in de juridische vakwetenschap overging. Zo heeft men het 

juridisch aspect nu eens onder een moraal-theoretische, dan weer onder een psychologische, 

dan weer onder een mathematisch-logische, dan weer onder een historische, ja zelfs onder een 

biologische of natuurkundige grondnoemer trachten te brengen. 

 

De samenhang tussen het rechtsbegrip en de methodische strijd in de rechtswetenschap 

Daarmee hing weer onmiddellijk samen het principieel verschil van mening over de 

aard van de eigenlijke rechtswetenschap en over de door haar te volgen onderzoekmethode. 

Is de rechtswetenschap een normwetenschap, dan wel een verklarende wetenschap in 

de zin van de natuurwetenschappen, dan wel een zgn. cultuurwetenschap in de zin van de 

historicale denkmethode? 

Hierbij kwam dan nog het principieel verschil van opvatting inzake de verhouding 

tussen de rechtswetenschap en de juridische praktijk van de wetenschappelijk geschoolde 

juristen in rechtspraak, wetgevende arbeid, advocatuur enz.1 

Bij al deze in de rechtswetenschap opgeworpen vraagstukken wreekte zich doorlopend 

het gemis aan inzicht in de encyclopedische [tP283] plaats van het juridisch aspect en in de 

verhouding tussen wetenschap en werkelijkheid. 

Het is op het immanentiestandpunt onmogelijk de onderscheiden aspecten in hun 

“modale soevereiniteit in eigen kring”, d.i. in hun onderlinge onherleidbaarheid, te vatten. 

Natuurlijk zal men op dit standpunt wel een zekere theoretische onderscheiding tussen 

rechtsregels en andersoortige gedragsregels trachten te maken, omdat men immers anders in 

het geheel niet tot een begrip van het recht zou kunnen komen. Maar men zal dit dan steeds 

doen op de grondslag van een tevoren in de transcendentale grondidee verabsoluteerd aspect. 

En daarmee zal dan tegelijk het inzicht in de innerlijke structuur van de aspecten worden 

afgesneden. Wie een zeker criterium voor de onderscheiding van rechtsregels en andere 

gedragsregels opstelt, heeft daarmee nog allerminst een wezenlijk begrip van de modale 

structuur van het juridisch aspect gewonnen. 

 

De methode tot bepaling van het rechtsbegrip naar het genus proximum en de 

differentia specifica 

Men ontkomt aan de theoretische aantasting van de modale soevereiniteit in eigen 

kring van de aspecten ook niet door althans bij de opstelling van het rechtsbegrip (als 

grondleggend begrip [tP284] (af te zien van een synthetisch gepreciseerde materiële 

grondnoemer en te beproeven het juridisch karakter van de rechtsregelen alleen zgn. 

“formeel-logisch” af te grenzen. In dit geval zoekt men b.v. rechts-, moraal-, en 

omgangsregels van elkaar te onderscheiden door ze onder een algemener logisch soortbegrip 

te brengen, het zgn. genus proximum. 

Als zulk een genus proximum voert men dan bv. het “algemener” begrip menselijke 

gedragsnorm in. Vervolgens tracht men dan de drie genoemde soorten gedragsnormen van 

elkaar af te grenzen door de vaststelling van haar specifieke kenmerken (differentia specifica) 

die dan aan het genus proximum worden toegevoegd. 

 

 
1  Vgl. hierover §4 van dit hoofdstuk. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Daarbij worden dan bv. rechts- en omgangsnormen gezamenlijk als zgn. sociale (op de 

samenleving betrokken) normen voor de “uitwendige” gedragingen gevat, en als zodanig 

tegenover de moraalnormen gesteld, die slechts de innerlijke gezindheid van de enkeling 

zouden reguleren. Tenslotte wordt dan de rechtsnorm weer van de omgangsnorm (de zgn. 

“Konventional-regel” naar Stammlers terminologie) onderscheiden, doordat men de eerste in 

tegenstelling tot de laatste als een dwingende sociale norm kwalificeert, [tP285] een 

“specifiek kenmerk” van het recht, dat men dan vaak nog preciseert door van een 

“georganiseerde” dwang van het recht te spreken, omdat men weer niet kon ontkennen, dat 

ook de omgangsregelen van fatsoen, hoffelijkheid, beleefdheid, tact, mode enz. zich met een 

zekere dwang opleggen.2 

Deze methode van begripsbepaling van het “recht”, waarbij overigens over de 

“specifieke kenmerken” lang geen eenstemmigheid bestaat, mag in de rechtswetenschap nog 

steeds de heersende worden genoemd.3 Men kan haar in alle mogelijke juridische 

handboeken, die met een algemene uiteenzetting over de aard van het recht beginnen, en in de 

verschillende inleidingen tot de rechtswetenschap, die de aankomende student vooral niet met 

fundamentele wijsgerige uiteenzettingen willen vermoeien, terugvinden. 

Men zal tot haar evenzeer de toevlucht nemen, wanneer men een synthetisch 

gepreciseerde (naar een bepaald vakwetenschappelijk gezichtspunt materieel omlijnde) 

grondnoemer voor het juridisch aspect heeft gekozen. Immers ook dan wanneer men bv. met 

de historische school het juridisch aspect tot een aspect van de historische cultuur van een 

volk proclameert, rijst noodzakelijk de vraag, waarin zich dan het recht als historisch 

verschijnsel van andere historische [tP287] verschijnselen onderscheidt. Het “genus 

proximum” is in dit geval de “volkscultuur”. Men moet dan weer naar de “specifieke 

kenmerken” van het recht als aspect van de “cultuur” zoeken. 

Maar ook, wanneer men slechts naar een “formeel-logisch” genus proximum zoekt, 

ontkomt men niet aan een theoretische nivellering van de modale structuur van het juridisch 

aspect. 

Aanstonds moet immers worden opgemerkt, dat iedere poging om rechts-, moraal- en 

omgangsregelen onder een algemener formeel-logisch soortbegrip te brengen, moet voeren tot 

een logicistische nivellering van hun onherleidbare innerlijke aard. Men construeert hier een 

logische grondnoemer en gaat er dus van uit, dat de onderscheiden aspecten in de grond van 

de zaak van logische aard zijn. 

 

De oorsprong van deze methode van begripsvorming: De tegenstelling van generieke en 

analogische begrippen in de aristotelische scholastiek  

De gehele methode van begripsvorming naar genus proximum en differentia specifica 

is via de middeleeuwse scholastiek ontleend aan de aristotelische logica, die op haar beurt 

veel aan de platonische dankte. Reeds Aristoteles onderscheidde in zijn “Metaphysica” tussen 

de (aan het slot van het vorige hoofdstuk besproken) analogische begrippen van de 

metafysische [tP288] zijnsleer en de generieke begrippen van de ervaringswetenschappen.4 

 
2  Stammler meende, dat de normen van de “conventie” slechts een “uitnodigend” karakter zouden dragen, 

terwijl de rechtsregelen zich “soeverein” dwingend zouden opleggen. Maar hij heeft weinig instemming voor dit 

criterium gevonden. 
3  De hierboven volgens deze methode ontwikkelde definitie gaat terug op de humanistische 

natuurrechtsleer, met name op de Duitse natuurrechtsleraar Christian Thomasius (1655-1728) in diens 

Fundamenta juris naturae et gentium ex sensu communi deducta (1705). Onder diens invloed is de 

onderscheiding tussen rechts- en moraalnorm door het dwingend en uitwendig karakter van de eerste 

gemeengoed geworden. Kant heeft dit criterium verdiept door de moraal op de innerlijke gezindheid te betrekken 

(moraliteit contra legaliteit). 
4  Vgl. Metaphysica Bk. III cap. 3, 998 b sqq. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De laatste worden gevormd uit de ervaring van individuele dingen, die in bepaalde 

wezenskenmerken overeenstemmen, en wel langs de weg van zgn. eigenlijke of volkomen 

abstractie, gelijk het in de thomistische scholastiek heet. D.w.z. de “kenmerken”, die aan een 

groep van dingen of verschijnselen werkelijk gemeen zijn, en die hun dus “op gelijke wijze” 

(“simpliciter” zegt de scholastiek) toekomen, worden in een algemeen soortbegrip of generiek 

begrip samengevat met abstractie van al datgene, waarin de dingen onderling individueel 

verschillen. Door toevoeging van “specifieke kenmerken”, die zich richten naar de 

“wezensvorm”, welke aan een engere groep gemeen is, worden de genera dan in species 

verdeeld. 

Zo is volgens Aristoteles het begrip “zinnelijk levend wezen” het genus proximum van 

“redelijk levend wezen” (de mens als animal rationale) en dierlijk levend wezen (animal 

brutum). 

Binnen dit genus onderscheidt de mens zich van de overige levende wezens door zijn 

“wezensvorm”, de “anima rationalis”, die aan alle mensen op gelijke wijze toekomt. Op deze 

wijze is volgens Aristoteles [tP290] en de aristotelische scholastiek inderdaad een volkomen 

begripseenheid mogelijk, omdat hier plaats is voor volkomen of eigenlijke abstractie.5 

Daarentegen bevatten de analogische begrippen van de metafysische zijnsleer, 

inhouden, die aan werkelijkheden van principieel verschillend zijnskarakter worden 

toegekend en dus nooit in gelijke zin aan deze wezenheden kunnen toekomen. Hiertoe 

behoren behalve het zijnsbegrip zelf, ook zijn zgn. transcendentale bepalingen van eenheid, 

waarheid, goedheid en schoonheid, zijn transcendentale onderscheidingen in vorm en materie, 

actualiteit en potentialiteit en de algemene categorieën van het zijn als substantie, causaliteit, 

het begrip geheel en deel enz. enz. Deze analogische begrippen staan boven alle generieke en 

liggen aan de laatste ten grondslag. (Daarom worden ze hier “transcendentaal” in 

metafysische zin genoemd.) Hier is geen mogelijkheid voor “eigenlijke” of “volmaakte 

abstractie” aanwezig. Hier kan slechts een “onvolkomen” begripseenheid worden verkregen. 

Dit is, gelijk wij in de slotparagraaf van het vorig hoofdstuk gezien hebben, het gevolg van de 

omstandigheid, dat de onder een analoog begrip vallende werkelijkheden juist in datgene 

verschillen, [tP292] waarin zij overeenkomen, zodat bij het begrijpen van het moment van 

overeenkomst niet kan worden afgezien van het intrinsieke verschil. Derhalve draagt zulk een 

begrip, omdat het geen volkomen eenheid bezit, de kiem voor theoretische verscheidenheid in 

zich. 

Op deze analogische begrippen der aristotelische metafysica hebben wij reeds in de 

slotparagraaf van het vorig hoofdstuk kritiek geoefend. 

 

 

 

 
5  Zodra deze abstractie-methode verder wordt doorgevoerd, openbaart zij in de aristotelisch-scholastische 

logica haar uiteindelijke bepaaldheid door het Griekse religieuze grondmotief: Het genus van de “levende 

wezens” laat zich nl. met dat van de “niet-levende wezens” weer onder een laatste of hoogste genus (genus 

ultimum) brengen: dat van de uit vorm en materie samengestelde, in tegenstelling tot het genus van de zuivere 

vormsubstanties (dit zijn volgens Thomas Aquinas de engelen, de na de lichamelijke dood afgescheiden 

mensenzielen en God als zuivere actuele Vorm). 

Het vorm-materiemotief is dus inderdaad het uitgangspunt van heel deze Grieks-scholastische methode 

van begripsvorming en ze hing bij de Grieken zowel als in de scholastiek onverbrekelijk samen met de in dit 

uitgangspunt gewortelde metafysica. 

Voor zover zij in het moderne denken is overgegaan, is zij onder beslag gekomen van het humanistisch 

grondmotief van natuur en vrijheid. Men zal hier er op uit zijn enerzijds alles onder een laatste genus samen te 

vatten, wat zich natuurwetenschappelijk beheersen laat en anderzijds alles, wat tot het gebied van de autonome 

vrijheid van de mens als persoon wordt gerekend. Los van een religieus grondmotief laat de methode zich 

eenvoudig niet hanteren. Want waar zou zij in dit geval haar “hoogste genus” moeten vinden? 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Kritiek op de toepassing van deze methode van begripsvorming op het fundamentele 

rechtsbegrip 

Wat de generieke begrippen betreft, moeten wij het volgende opmerken. Zij kunnen 

slechts wetenschappelijke waarde hebben, voor zover zij inderdaad in de grondleggende 

structuren van de empirische werkelijkheid zelf gebaseerd blijven. Zo is het grondleggend 

rechtsbegrip zelf een generiek begrip, dat alle bijzondere typen van recht als burgerlijk 

privaatrecht, staatsrecht, strafrecht, volkenrecht, intern kerkrecht, intern bedrijfsrecht enz. enz. 

gelijkelijk omvat, omdat aan al deze rechtssferen inderdaad de algemene rechtsgeaardheid 

toekomt, die door de modale structuur van het juridisch aspect gewaarborgd is. Zo kan men 

bv. binnen het wetenschappelijk onderzoekingsveld van het burgerlijk privaatrecht en het 

strafrecht weer generieke [tP293] en specifieke begrippen vormen van overeenkomsten, resp. 

delicten, die zich geheel aan de typische structuren dezer bijzondere rechtssferen houden. 

Zodra men zich echter bij deze methode van begripsvorming van de grondleggende 

structuren van de werkelijkheid gaat losmaken, neemt een theoretische willekeur de plaats in 

van het kritisch wetenschappelijk onderzoek en wordt het denken op een dwaalspoor 

gebracht. Het fundamentele rechtsbegrip dient ons theoretisch inzicht te geven in de modale 

structuur van het juridisch aspect van de werkelijkheid. 

Het is reeds verkeerd in het rechtsbegrip te zoeken naar een definitie van “het recht”, 

dat men dan vereenzelvigt met “de rechtsnormen”. Immers “het recht” bestaat niet. Het gaat 

alleen om het opsporen van de modale rechtelijke geaardheid, het rechtelijke van alle 

verschijnselen, die in het juridisch aspect fungeren, zowel naar de wetszijde, als naar de 

feitelijke zijde. Niet slechts rechtsnormen, maar evenzeer concrete rechtsfeiten hebben zulk 

een modaal juridisch karakter, dat door de modale structuur van het juridisch aspect bepaald 

is.6 

Gaat men hier toch de bedoelde methode van begripsvorming toepassen, dan leidt 

zulks noodzakelijk tot nivellering van de innerlijke aard van het rechterlijke en wordt het op 

deze wijze gevormde rechtsbegrip onbepaald in zijn zin, wetenschappelijk waardeloos en 

misleidend. Want daar een wezenlijk logisch genus proximum voor het juridische en niet-

juridische aspecten [tP294] niet bestaat, hanteert men als vergelijkingsnoemer inderdaad 

analogische begrippen in de aristotelische zin, die iedere modale bepaaldheid ontberen. Reeds 

een summiere kritische ontleding van het meest gangbare rechtsbegrip, dat naar deze methode 

is gevormd, kan dit leren. Onze kritiek laat zich zonder moeite ook op zijn varianten 

toepassen. 

De rechtsnorm zou in onderscheiding van de moraalnorm op de samenleving 

betrokken zijn. Maar is de moraal dit soms niet? Gelden bv. binnen de huwelijks- en 

gezinsgemeenschap niet morele liefdesnormen van uitgesproken gemeenschapskarakter? 

Vertoont de tijdelijke menselijke samenleving niet evenveel aspecten als wij in de gehele 

tijdelijke orde van de werkelijkheid hebben opgemerkt? Hoe kan dan de betrokkenheid op de 

samenleving specifiek kenmerk zijn van het juridisch aspect? Het recht en de omgangsregelen 

zouden slechts op de uitwendige gedragingen betrokken zijn, de moraal daarentegen op de 

innerlijke gezindheid. Maar hoe dan bv. te oordelen over het strafrechtelijk beginsel “straf 

naar schuld”? Gaat de rechter bij het afwegen van de schuld niet in op de innerlijke motieven, 

die de dader geleid hebben? Het is [tP295] volkomen waar, dat deze motieven zich, om 

juridisch relevant te zijn, in een wilsverklaring moeten hebben geuit. Maar ook de moraal kan 

niet afzien van de feitelijke gedragingen, waarin zich de morele wilsfunctie uit. De 

maatschappelijke naastenliefde vraagt daden en niet alleen morele motieven. Is bovendien de 

gezindheid van de harten niet van centraal-religieus karakter en berust het niet op een 

vermoralisering van de religie en een daarmee corresponderende verabsolutering van het 

 
6  Men kan dus evengoed het probleem van het rechtsbegrip stellen ten aanzien van de vraag, waardoor 

rechtsfeiten zich onderscheiden van historische, economische enz. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

morele aspect, deze innerlijke gezindheid uitsluitend op de morele zijde van de menselijke 

gedragingen te betrekken? 

Het recht zou in onderscheiding van de moraal en de omgangsregelen beide een 

dwingend karakter dragen. Maar is het woord “dwang” zonder nadere precisering van haar 

aard niet volkomen onbepaald in zijn zin? Er is een fysieke, een psychische, een 

economische, een cultuur-historische, een omgangs-, een juridische en evengoed een morele 

en een uit het geloof voortkomende dwang denkbaar en de laatste kunnen veel effectiever zijn 

dan een juridische. Zo kan een vader, die zich voor zijn kind tal van offers getroost heeft, door 

een beroep te doen op de zedelijke plicht van de kinderliefde en dankbaarheid [tP296] een 

morele pressie op dit kind uitoefenen, waaraan het vaak eerder zal toegeven dan aan de 

bedreiging met een geringe geldboete van de zijde van de statelijke rechtsorde. 

Het dwangmoment dient dus juist door zijn rechtelijke geaardheid te zijn bepaald, zal 

het in het rechtsbegrip kunnen worden opgenomen.7 Het kan onmogelijk omgekeerd het 

rechtskarakter van een norm bepalen. Met de nadere precisering als georganiseerde dwang is 

evenmin iets gewonnen. Een organisatie is weer een sociale figuur, die naast haar juridisch 

aspect tal van andere zijden vertoont. Ook het moment van de organisatie dient dus juist door 

zijn rechtelijke geaardheid te zijn bepaald, zal het in het rechtsbegrip kunnen opgenomen. 

Ook een georganiseerde roversbende oefent georganiseerde dwang uit. Vaak denkt men bij 

“organiseerde” dwang in het bijzonder aan de staatsmacht. Maar het algemene rechtsbegrip 

mag uitsluitend elementen bevatten, die aan de modale structuur van het juridisch aspect zijn 

ontleend. De staatsmacht daarentegen vertoont de typische individualiteitsstructuur van de 

staat als samenlevingsverband. 

Men kan dus het recht naar zijn algemene modale geaardheid niet definiëren met 

behulp van een typisch kenmerk, dat aan de staat of welk ander samenlevingsverband ook is 

ontleend. Al deze levenskringen hebben hun eigen typische rechtssfeer, die echter haar 

modaal rechtskarakter slechts aan de modale structuur van het juridisch aspect kunnen 

ontlenen. Wanneer [tP298] staatsrecht, kerkrecht, bedrijfsrecht enz. enz. alle gelijkelijk 

rechtskarakter bezitten, dan blijkt de modale geaardheid van het recht onafhankelijk te zijn 

van de bijzondere geaardheid van de samenlevingskringen. 

 

Waarom een sociologisch rechtsbegrip wetenschappelijk steeds in een vicieuze cirkel 

voert 

Maar kunnen dan de tijdelijke samenlevingsbetrekkingen in het algemeen, losgedacht 

van haar typische totaalstructuren in gezin, familie, staat, kerk, enz., althans niet als 

grondnoemer dienst doen voor haar verschillende modale aspecten? 

 
7  Het is wel zeer primitief gedacht in de zgn. fysieke dwang een specifiek kenmerk van de rechtsnorm te 

zien. Een rechtsnorm zelf kan natuurlijk moeilijk fysisch dwingen. Men denkt hier echter aan de dwang “van de 

sterke arm”, d.w.z. van de overheidsmacht, die de nakoming van de normen zou waarborgen. Voor zover men 

hierbij het rechtskarakter van een norm afhankelijk maakt van haar handhaving door staatsorganen verwikkelt 

men zich in de vicieuze cirkel, dien wij hieronder in de tekst zullen aantonen.  

Zien wij van dit punt hier een ogenblik af, dan moeten wij opmerken, dat de uitoefening van 

lichamelijke dwang (dat is met het woord “fysiek” bedoeld), een concrete handeling is, die onder zeer 

verschillende modale aspecten fungeert. Onder juridisch aspect kan zij - voor zover zij rechtmatig wordt verricht 

- slechts als rechtsgevolg in aanmerking komen, dat door een rechtsnorm zelf aan een onrechtmatige gedraging 

als rechtsgrond verbonden wordt. 

Dan moet dus het rechtskarakter van dit soort sanctie reeds, vaststaan, m.a.w. het recht zelf moet haar 

dit karakter opdrukken. Niet kan omgekeerd “fysieke dwang” het rechtskarakter van een norm bepalen.  

En hoeveel rechtsnormen, zelfs van typisch staatsrechtelijk karakter, zijn er niet, die een dergelijke 

specifieke sanctie missen!  

Men denke slechts aan de staatsrechtelijke organisatienormen, die de rechtsmacht en taak van de 

staatsorganen regelen. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Men beproeve deze weg en men zal aanstonds bemerken, dat hij in een vicieuze cirkel 

voert. Want in de ervaarbare werkelijkheid zijn ons de samenlevingsbetrekkingen slechts in 

de tijdelijke samenhang van de modale aspecten gegeven binnen typische totaalstructuren, 

waarin deze aspecten tot een individueel geheel zijn gegroepeerd en geïndividualiseerd. 

Nu hebben wij gezien, dat de modale structuur van het juridisch aspect onafhankelijk 

is van de bijzondere geaardheid van de samenlevingskringen, zoals die door de typische 

totaalstructuren van deze laatste is gewaarborgd. Blijven dus slechts over de modale 

structuren van de aspecten zelf als de enige structuren, waarin ons “samenlevingsbetrekkingen 

[tP299] in het algemeen” wetenschappelijk toegankelijk zijn. M.a.w. 

“samenlevingsbetrekkingen in het algemeen” missen die diepere eenheid, die voor een 

grondnoemer van de theoretisch uiteengelegde aspecten noodzakelijk is. Zij bieden aan de 

wetenschap slechts de theoretische verscheidenheid van haar modale aspecten, die in de 

theoretische “gegenstandsrelatie” tegenover elkaar zijn gesteld. Zodra men dus de tijdelijke 

menselijke “samenleving” zelve als grondnoemer voor recht, omgang, moraal enz. aanvaardt, 

ziet men zich gedwongen, eerst de samenlevingsbetrekkingen zelf onder een synthetisch 

gepreciseerde, vakwetenschappelijke grondnoemer (bv. een psychologische, biologische of 

cultuur-historische) te brengen en dan strandt men weer op de klip van de verabsolutering van 

een vakwetenschappelijk gezichtspunt. Dit is de vicieuze cirkel, waarin ons iedere poging 

moet voeren de modale geaardheid van het juridisch aspect “sociologisch” te benaderen. Een 

“sociologisch rechtsbegrip” kan ons slechts schijndefinities bieden omdat de sociologie als 

wetenschap het rechtsbegrip reeds vooronderstelt, evengoed als zij een begrip van de overige 

modale aspecten impliceert. 

Men ziet uit onze hierboven gegeven kritische [tP300] ontleding, dat de definitie van 

het recht als “dwingende, het uitwendig menselijk gedrag regelende samenlevingsnorm” over 

de gehele linie onbepaald en wetenschappelijk waardeloos is.  

Dat zulk een “definitie” door de aankomende student gemakkelijk in zich wordt 

opgenomen en “begrepen”, is toch waarlijk geen voldoende aanbeveling voor de methode van 

begripsvorming, waarmee zij is gewonnen. 

Ze laat de jurist immers over de gehele linie in de steek, zodra hij zich in 

grondproblemen van zijn vakstudie gaat verdiepen. En juist dit mag bij het grondleggend 

begrip van het “rechtelijke” niet het geval zijn. 

Wij zullen voor de methode van de juridische begripsvorming dus een geheel andere 

grondslag moeten kiezen, die door onze eigen wetsidee is bepaald. 

 

Het rechtsbegrip en de moderne ontwikkeling van de rechtspraak inzake de 

“natuurlijke verbintenis” 

Wie nog mocht menen enig houvast te hebben aan de hierboven gekritiseerde 

gangbare onderscheiding tussen rechts-, moraal- en fatsoensregel [tP302] beproeve haar eens 

op de jongste ontwikkeling van onze rechtsspraak inzake de zgn. “natuurlijke verbintenis”. 

Sinds het reeds vroeger aangehaalde arrest van de HR van 12 Maart 1926 NJ 1926, 777 

W.11488 is het constante jurisprudentie, dat verplichtingen jegens een ander, die berusten op 

voorschriften van de moraal of het fatsoen een “natuurlijke verbintenis” in het leven roepen. 

Onder zulk een “natuurlijke verbintenis” verstaat men een rechtsverhouding tussen 

hem, die iets op grond van zulk een verplichting aan een ander heeft te presteren en de 

begunstigde, waardoor, ofschoon de laatste van deze prestatie niet bij de burgerlijke rechter 

kan invorderen, toch het reeds gepresteerde door de eerste niet kan worden teruggevorderd als 

“onverschuldigd betaald”. Veel belangrijker nog is, dat deze “natuurlijke verbintenis” in een 

gewone (invorderbare) rechtsverplichting uit overeenkomst kan worden omgezet en de 

geldigheid van zulk een overeenkomst dus niet kan worden bestreden met het verweer, dat zij 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

geen (of geen geoorloofde) “oorzaak” zou hebben (vgl. o.a. HR 4 mei 1932 NJ 1933, 383 W 

12442) [tP303]  

Zulk een overeenkomst wordt ook niet als een “schenking” in de zin van art. 1703 BW 

beschouwd, want “schenking” vindt haar grond in liberaliteit (geven zonder eigenbelang), niet 

in een (zij het al natuurlijke) rechtsverbintenis.8 

Dit is vooral van betekenis bij geldelijke tegemoetkomingen van de zijde van een man 

ten bate van een vrouw met wie hij in buitenechtelijke gemeenschap leeft, bij 

levensverzekeringen door een man gesloten ten bate van zijn overlevende echtgenote, bij de 

zgn. pensioenovereenkomsten tussen werkgevers en werknemers enz. enz. 

Vóór het arrest van 1926 werden onder natuurlijke verbintenissen slechts zulke 

verstaan, die zich voordeden in gevallen, waarin naar de regelen van het burgerlijk recht zelf 

een schuld aanwezig is, doch het recht tot vorderen, hetzij van de aanvang heeft ontbroken 

(bv. in geval van handelingsonbevoegdheid van een der partijen), hetzij door later ingetreden 

omstandigheden is komen te vervallen (bv. door verjaring). Sinds 1926 heeft de “natuurlijke 

verbintenis” een geweldige uitbreiding gekregen, doordat “moraal- en fatsoensverplichtingen” 

[tP306] mede als bron van zulk een verbintenis worden beschouwd. 

Maar wat wordt door de HR onder zulke verplichtingen van “moraal” en “fatsoen” 

verstaan? 

Zou men ze in de oorspronkelijke eigengeaarde zin van het morele en omgangsaspect 

van de werkelijkheid vatten, dan zouden de grenzen tussen recht, moraal en fatsoen in het 

verbintenissenrecht inderdaad zijn doorbroken en een praktisch onhoudbare toestand worden 

geschapen, die tal van stellige bepalingen uit ons Burgerlijk Wetboek volkomen illusoir 

zouden maken. 

Het gaat bv. niet aan alle geldelijke prestaties uit dankbaarheid, medelijden en i.h.a. uit 

naastenliefde gedaan als voldoening aan een “natuurlijke verbintenis” te beschouwen. In dit 

geval zou bv. het in het rechtsbelang van de crediteuren bepaalde bij art. 1377 BW9 geen zin 

meer hebben, zouden de voorschriften inzake het wettelijk erfdeel (de legitieme portie) van de 

erfgenamen in de rechte linie, waarover erflater noch bij giften onder de levenden, noch bij 

uiterste wil mag beschikken (art. 960 vlg. BW) geheel illusoir worden enz. enz. [tP308] 

 
8  Dit wil echter niet zeggen, dat een burgerrechtelijke schenking steeds een economische bevoordeling 

van de begiftigde zou inhouden in de zin van een rijker worden van de laatste, gelijk verschillende Nederlandse 

civilisten aannemen. Het is zeer goed mogelijk, dat zij aan een zeer bezwarende voorwaarde of last gebonden is, 

die de begiftigde geen economisch voordeel overlaat. Het juridisch en het economisch begrip van de schenking 

dienen dus scherp te worden uiteengehouden. Voor de burgerrechtelijke schenking is slechts een 

vermogensverschuiving essentieel, die haar rechtsgrond niet in het eigen belang van de schenker, maar in een 

naar juridische maatstaf onbaatzuchtige, in de overeenkomst zelf zich uitdrukkende doelstelling vindt. Ongeveer 

in deze zin ook W.A.J.J.C. Begheyn “Het begrip schenking” WPNR no.4074 - 4076: “schenking is een door 

milddadigheid gecauseerde vermogensverschuiving of overeenkomst daartoe” en in zijn proefschrift 

Milddadigheid en nagestreefd eigenbelang in het privaatrecht. In zijn definitie dient echter nog te worden 

onderscheiden tussen het morele en juridisch aspect van de milddadigheid. “Milddadigheid” is als zodanig, 

d.w.z. zonder nadere juridische kwalificatie, een moreel begrip, dat juridisch niet bruikbaar is. Of een schenking 

inderdaad aan de morele maatstaf van de milddadigheid voldoet, is voor haar burgerrechtelijk begrip indifferent. 

Ook zonder dat de schenker juridisch uit eigen belang handelt, kunnen zijn morele motieven nog zeer verkeerd 

zijn. De schrijver tracht de juridische maatstaf tot uitdrukking te brengen door de innerlijke motieven uit te 

sluiten en alleen te letten op de doelstellingen, die inhoud van de schenkingsovereenkomst geworden zijn. 
9  Volgens dit artikel kan door iedere schuldeiser de nietigheid worden ingeroepen van alle door de 

schuldenaar onverplicht verrichte handelingen, waardoor de schuldeisers zijn benadeeld, mits bewezen worde, 

dat bij het verrichten van de handeling zo wel de schuldenaar als degene met wien of te wiens behoeven hij 

handelde, de wetenschap bezat, dat daarvan benadeling van de schuldeisers het gevolg zou zijn (dit is de 

zgn.actio Pauliana). 

Volgens E.M.Meyers “De algemene begrippen van burgerlijk recht” 1948 blz.50/1 moet ten aanzien 

van dit artikel de nakoming van een natuurlijke verbintenis steeds als onverplicht worden beschouwd. Dit is 

echter niet de leer van de rechtspraak. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

En ook het “fatsoen” in de oorspronkelijke zin van omgangseis is een figuur, die zich 

niet zo maar in het rechtsleven laat overplanten, juist omdat zij als zodanig geen juridisch 

karakter draagt en dus geen juridische omlijndheid bezit. Zou men dit toch doen, dan zou 

dezelfde verstoring van het evenwicht van de rechtsbelangen intreden, als bij een overplanting 

van de morele verplichtingen van de naastenliefde in de juridische sfeer. 

De verplichtingen van “moraal en fatsoen” in de door de HR bedoelde zin zullen 

m.a.w. zelf in een juridische zin moeten worden gevat en dit zal onmogelijk zijn, zolang men 

de regelen van het recht niet in hun innerlijke samenhang met die van moraal en fatsoen weet 

te vatten en een “rechtsbegrip” hanteert, dat slechts op uitwendige en als zodanig steeds 

willekeurige afscheiding van de rechtsnormen van de beide andere modaliteiten van 

gedragsregelen berekend is. 

 

Het criterium van het evenwicht van de rechtsbelangen 

Voorlopig houden wij dit criterium vast, dat bij een intrinsiek juridische opvatting van 

de verplichtingen van “moraal en fatsoen” [tP309] de handhaving of het herstel van het 

evenwicht van de rechtsbelangen een essentiële eis is. 

Wij zullen dit als een noodzakelijk moment in de modale structuur van het juridisch 

aspect naar de wetszijde leren kennen, dat zich met een innerlijke samenhang tussen dit aspect 

en de beide andere hier in het geding zijnde modale aspecten volkomen verdraagt.10 

Met het gangbare criterium loopt men in elk geval volledig vast. Want de 

voorschriften van “moraal en fatsoen”, die de HR op het oog heeft, zijn blijkbaar zelf, 

“ongeschreven rechtsregelen”, waarin zich een innerlijke samenhang tussen recht, moraal en 

fatsoen openbaart, en welker nakoming geenszins door een “georganiseerde dwang” (men 

denkt hierbij bij voorkeur aan een “fysieke” dwang door de “sterke arm van de staat”) is 

verzekerd. 

Reeds het in het arrest van 1926 besliste geval is zeer leerzaam uit het oogpunt van de 

intern juridische aard van de door ons hoogste rechtscollege bedoelde “voorschriften van 

moraal en fatsoen”. 

Een gemeente-architect te Gouda had, in strijd [tP311] met zijn instructie, van een 

aannemer f.35.000.- aangenomen. Toen dit feit aan het licht kwam, vroeg hij eervol ontslag 

en stortte het onwettig verkregen bedrag in de kas van de gemeente, hopende daarmee te 

bereiken, dat het ontslag “eervol” zou worden verleend. Toen dit laatste niet geschiedde, 

vorderde hij de f.35.000.- als “onverschuldigd betaald” op grond van art.1395, 1e lid BW van 

de gemeente terug. Zijn vordering werd echter in drie instanties afgewezen, op grond, dat hij 

door zijn betaling aan een natuurlijke verbintenis had voldaan en dus krachtens art.1395, 2e lid 

BW (de enige plaats waar over de natuurlijke verbintenis gesproken wordt) niet tot 

terugvordering bevoegd was.11 

Men lette er op, dat de architect zich op onrechtmatige wijze (in strijd met zijn 

instructie) verrijkt had. Had hij het op deze wijze verworven bedrag, na het in de gemeentekas 

te hebben gestort, weer als “onverschuldigd betaald” kunnen terugvorderen, dan zou de 

onrechtmatige verrijking door de burgerlijke rechter gesanctioneerd zijn. Al kon de gemeente 

het bedoelde bedrag niet opvorderen, het publieke rechtsbelang van de gemeente was 

 
10  Ook in het morele aspect ontmoeten wij ongetwijfeld het moment van evenwicht in de zin van een 

moreel evenwicht in de liefdesplichten (bv. tegenover het gezin, het vaderland, de vreemde, die op onze weg 

geplaatst wordt als “naaste” enz.). 

Maar de moraal appelleert hier op het recht. Zij kan nooit zelf een juridische maatstaf voor het 

evenwicht van de belangen leveren. 
11  Ik laat hier rusten de door W. Begheyn in zijn aangehaald proefschrift en in zijn artikelen in het WPNR. 

No 4074-4076 opgeworpen belangrijke vraag, of men hier niet geheel afgescheiden van een natuurlijke 

verbintenis de terugvordering had kunnen afwijzen op grond dat de prestatie van de architect haar voldoende 

juridische “oorzaak” vond in diens eigen belang, en als zodanig noch zonder oorzaak, noch schenking was. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

niettemin door de onrechtmatige verrijking van haar architect ernstig geschaad. De 

terugstorting [tP313] was primair een morele gewetensplicht van de laatste, maar recht en 

moraal blijken hier in een zeer nauwe innerlijke samenhang te staan, zonder daarbij hun eigen 

modale geaardheid prijs te geven. De terugstorting betekende juridisch een herstel van het 

verstoorde evenwicht van rechtsbelangen en beantwoordde dus inderdaad aan een (in de 

modale structuur van het rechtsleven zelf gegrond) rechtsbeginsel. De gemeente had 

inderdaad een moreel recht op dit “gewetensgeld” volgens de voorschriften van de juridische 

moraal. 

Het gaat intussen volstrekt niet in alle gevallen van zulk een natuurlijke verbintenis 

om herstel van onrecht. Bij natuurlijke alimentatieverplichtingen ten aanzien van concubines 

en pensioenuitkeringen van de zijde van werkgevers bv. kunnen andere gronden bestaan voor 

een “moreel recht” aan de zijde van de begunstigden, die evenzeer juridisch begrensd zijn 

door het beginsel van de handhaving van het evenwicht van de rechtsbelangen. 

 

De in de jurisprudentie aanvaarde criteria voor afgrenzing van de “moraal- en 

fatsoensverplichtingen” als bron van een natuurlijke verbintenis 

In de jurisprudentie zelf behelpt men zich nu met criteria, die slechts een gebrekkige 

formulering zijn van een praktische intuïtie inzake [tP314] de grenzen van het rechtsleven in 

zijn innerlijke samenhang met de eisen van de moraal en het fatsoen, maar die, ook als zij iets 

meer dan een algemene, weinig of nietszeggende formule geven, lang niet altijd, zelfs uit 

praktisch oogpunt, bevredigend zijn te noemen. 

Zo scheen de HR in zijn bekend arrest van 22 April 1937 (het zgn. 

“schoonzusterarrest”) de natuurlijke verbintenis uit verplichtingen van moraal en fatsoen te 

willen beperken tot een “verplichting om moreel of materieel onrecht te herstellen of bewezen 

diensten te belonen”. Dit criterium werd aanstonds scherp aangevallen door prof.mr. Paul 

Scholten, die constateerde, dat in dit geval verschillende “morele” alimentatieverplichtingen 

buiten het begrip “natuurlijke verbintenis” zouden vallen. 

In het arrest van 18 feb.1938 NJ 323 werd het te eng gebleken criterium van het 

schoonzusterarrest reeds weer losgelaten. Soms treft men in de rechtspraak ook de algemene 

formule aan, dat een natuurlijke verbintenis alleen mag worden aangenomen, indien een naar 

objectieve maatstaf dwingende morele verplichting bestaat, niet, wanneer zij alleen op het 

subjectieve inzicht berust van degene, die een prestatie toe [tP315] zegt of doet. 

Maar deze formule zegt als zodanig niets. Onder “objectieve maatstaf” is toch wel 

niets anders te verstaan dan een geldende behoorlijkheidsregel of norm. Maar van welke aard 

deze norm is, daarop komt juist alles aan. 

Van morele aard in de oorspronkelijke zin kan zij, gelijk wij zagen, niet zijn, omdat zij 

dan geen intrinsiek juridische begrenzing zou hebben. 

En juist dit laatste blijkt noodzakelijk ter handhaving van de grondslagen van het 

burgerlijk verbintenissenrecht en van het burgerlijk erfrecht. Dit bleek nog eens op duidelijke 

wijze in het arrest van de HR van 30 nov.1945 NJ 1946.62 inzake de Visser-Harms. Hier 

besliste ons hoogste rechtscollege, dat een uitkering uit levensverzekering door een man ten 

behoeve van zijn weduwe gesloten geen schenking is, doch het voldoen aan een natuurlijke 

verbintenis, nl. de verplichting de langstlevende echtgenoot niet onverzorgd achter te laten en 

dat de nakoming van deze verplichting, hetzij bij handeling onder de levenden, hetzij bij 

uiterste wilsbeschikking kan geschieden. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Dit arrest is van verschillende zijden aangevallen,12 omdat het hier toegepast beginsel 

in [tP317] zijn algemeenheid inderdaad de gehele wettelijke regeling inzake de legitieme 

portie en de rechten der voorkinderen uit een eerste huwelijk illusoir zou kunnen maken. Bij 

kleinere of wat grotere boedels zou immers op deze wijze de gehele nalatenschap, eventueel 

zelfs bij testamentaire beschikking, aan de weduwe kunnen worden toebedeeld, als zij geen 

privé vermogen heeft. En hier schijnt de rechtspraak het in de wet gewaarborgde evenwicht 

van de rechtsbelangen te verstoren. 

Het in 1945 door de HR geformuleerde bijzondere beginsel vraagt dus nadere 

juridische begrenzing, waartoe de verdere ontwikkeling van de jurisprudentie of eventueel het 

ingrijpen van de wetgever dient te worden afgewacht.13 

De rechtswetenschap dient echter in haar grondleggend rechtsbegrip de methodische 

grondslag voor deze juridische begrenzing te geven. En dit is alleen mogelijk bij een serieuze 

analyse van de modale structuur van het juridisch aspect.14 [tP320] 

 

 

 
12  J. Brants “Het arrest de Visser-Harms en de notariëele practijk" (W.P.N.R.4027) noemt het in zijn 

consequenties in strijd met de wet en het rechtsbewustzijn, Prof.de Grooth in zijn inaugurele oratie “Enige 

beschouwingen over de conflicten tussen rechtszekerheid en levend recht” noemde het “constructieve 

wetsontduiking”. Vgl. ook prof. W.J.H. Beekhuis “De verhouding tussen Rechter en Wet” (WPNR 4028 en 

4029)  

Eggens "De natuurlijke verbintenis en het erfrecht" WPNR 3966 e.v. en J.Brants “Nog eens: het arrest de 

Visser-Harms” (WPNR 4057). 
13  Het arrest Hof Amsterdam 3 maart 1949 ging nog geheel in de lijn van het arrest HR van 1945. 
14  Prof. dr. E.M. Meyers ziet in zijn boek “De algemene begrippen van het Burgerlijk Recht” (Leiden 

1948) in de kwestie van de afgrenzing van “zedelijke verplichtingen” en “natuurlijke verbintenissen” slechts een 

vraag van doelmatige groepering van de gegeven “verschijnselen”. Een a priori gegeven verschil tussen 

rechtsnorm en zedelijke norm bestaat volgens hem niet (blz.9). Uit het oogpunt van een doelmatige 

systematische ordening van de verschijnselen kiest hij dan als “kenmerk” van de rechtsnorm, dat deze een 

(sociaal) voorschrift is waarnaar de overheid - en in het bijzonder de rechter - zich te richten heeft. De vicieuze 

cirkel in deze definitie (daargelaten de onhoudbare definitie van het recht door een typisch statelijk criterium) 

komt wel sterk tot uiting in haar toepassing op de vraag, die ons hierboven bezig hield. 

Men zie, wat de schrijver hierover op blz.53 vlg. opmerkt. Hij vraagt zich slechts af of aan een zedelijke 

verplichting voldoende rechtsgevolgen zijn verbonden, om haar ook als rechtsplicht te erkennen. Maar het gaat 

hier juist om een criterium voor “de rechter”, om uit te maken aan wat voor soort “zedelijke verplichtingen” die 

rechtsgevolgen verbonden kunnen worden! 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§2  

De wetskringen en hun modale structuren  

Het wets- en subjectbegrip in de rechtswetenschap 

 

De modale aspecten van de werkelijkheid zijn de fundamentele wijzen, waarop de 

empirische werkelijkheid zich in de tijd aan onze ervaring aanbiedt. Zij betreffen als zodanig 

slechts het hoe, de modus quo, niet het concrete wat van de werkelijkheidservaring. 

Deze aspecten nu zijn, gelijk wij reeds herhaaldelijke opmerkten, in constante, in de 

tijd niet variabele, structuren besloten. Onder “structuur” verstaan wij een “bouwplan”, dat 

een relatieve eenheid in een verscheidenheid van momenten is. 

Wij kunnen de structuren van de aspecten dus de modale structuren van de binnen de 

menselijke ervaringshorizon fungerende werkelijkheid noemen, omdat de aspecten zelf 

slechts modaliteiten of wijzen van fungeren binnen deze ervaringshorizon zijn. 

 

De modale structuren zijn de constante voorwaarden voor de variabele en vergankelijke 

feitelijke verschijnselen binnen de aspecten 

Dat zij niet een variabel, maar een constant karakter dragen, moet hieraan worden 

toegeschreven, dat zij van grondleggende aard zijn, zodat zij alle vergankelijke en variabele 

verschijnselen, die [tP321] zich binnen haar kader voordoen, eerst mogelijk maken. Zij 

worden daarom in de wijsbegeerte der wetsidee “ontische a prioris” genoemd; “ontisch”, 

omdat zij maar niet, gelijk Kants a-priorische bewustzijnsvormen, bloot in het subjectief 

bewustzijn, maar wezenlijk in de tijdelijke orde van de werkelijkheid gegrond zijn; “a-

priorisch”, omdat zij aan alle wisselende verschijnselen in de werkelijkheid ten grondslag 

liggen. 

Passen wij dit toe op het juridisch aspect, dan moeten wij het volgende vaststellen; 

Een concrete rechtshandeling d.i. de juridische zijde van een werkelijke handeling, bv. een 

bepaalde koopovereenkomst op heden tussen A en B gesloten, komt op een bepaald tijdstip 

tot stand en gaat na haar uitvoering door partijen teniet. 

Maar als rechtsfiguur is deze overeenkomst besloten in de modale structuur van haar 

juridisch aspect, die als zodanig niet in de tijd kan ontstaan en vergaan, omdat zij aan alle 

mogelijke rechtsverschijnselen in het heden, verleden en toekomst het rechtskarakter opdrukt. 

Alleen op die grond kunnen wij bv. thans nog het oudvaderlands of het klassieke romeinse 

recht in hun rechtsgeaardheid leren kennen, ofschoon beide hun positieve gelding reeds lang 

verloren hebben.[tP322]  

Hiermee is uiteraard niet gezegd, dat de modale structuur van het rechtsleven van 

boventijdelijk, transcendent karakter zou zijn. Ze is veeleer, gelijk wij reeds opmerkten, in de 

kosmische tijdsorde besloten, d.w.z.in de wetszijde van de kosmische tijd, niet in zijn 

feitelijke zijde, d.i. in de variabele tijdsduur. 

 

De wetskringen 

De modale structuur van het aspect begrenst een kring van modale wetten, waaraan de 

tijdelijke werkelijkheid in dit bijzonder aspect onderworpen is, en die wij voortaan haar 

wetskring zullen noemen. Zo is ieder aspect van de werkelijkheid in zijn eigen wetskring 

besloten, die door zijn algemene modale structuur is afgegrensd van alle andere wetskringen. 

De wetskringen hebben tegenover elkaar modale soevereiniteit in eigen kring, omdat, 

gelijk wij gezien hebben, de modale structuur van de een zich niet tot die van een ander laat 

herleiden. 

De getalwetten zijn niet herleidbaar tot de ruimtelijke wetten, deze niet tot de wetten 

van de beweging en energiewerking, deze laatste niet tot die van het organisch leven, deze 

weer niet tot die van het gevoel en van de logische denkwijze, enz. enz. En zo zijn ook de 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

rechtsnormen [tP323] als wetten van het juridisch leven niet tot de wetten van enige andere 

wetskring te herleiden. 

 

De onverbrekelijke correlatie van wetszijde en subjectzijde in de modale structuur van 

het aspect 

In iedere wetskring heeft de tijdelijke werkelijkheid een modale functie en is zij in 

deze functie onderworpen (sujet of subject) aan de modale kringwetten. 

Daarom heeft ieder aspect een wetszijde en een daaraan onderworpen subjectzijde, die 

slechts in onverbrekelijke correlatie gegeven zijn. Er is geen wet zonder daaraan onderworpen 

subject en er is geen subject zonder wet, die het subject in zijn feitelijkheid begrenst en aan 

een ordening bindt. En zo is de gehele tijdelijke werkelijkheid ons slechts in die 

onverbrekelijke correlatie van wets- en subjectzijde gegeven, die wij aan de kosmische tijd 

zelf ontdekten. In de wetskring van het aspect van de hoeveelheid zijn de getallen 

onderworpen aan de getalwetten, in de ruimtelijke wetskring zijn de subjectieve ruimtefiguren 

onderworpen aan de ruimtelijke wetten1 enz. enz. En zo is in de juridische wetskring het 

rechtssubject met alle feitelijke rechtsbetrekkingen, waarin het fungeert onderworpen aan 

rechtsnormen. 

Beide, wets- en subjectzijde van een aspect van de werkelijkheid hebben modale 

structuur. [tP326] De juridische geaardheid van de rechtssubjectiviteit als zodanig is niet 

afhankelijk van de wisselende positieve rechtsregelen, evenmin als het rechtskarakter van een 

rechtsnorm als zodanig op variabele positieve rechtsregelen kan berusten. Als positieve 

rechtsregelen onderstellen de laatste immers juist hun juridische geaardheid en dus hun 

modale juridische structuur. 

 

De feitelijke individualiteit van de subjectzijde van de werkelijkheid en de typisering 

van de modale wetten in de individualiteitsstructuren 

Ook het wetstype wordt nimmer volkomen individueel 

Binnen deze structuur, die aan alle menselijke willekeur onttrokken is, zijn echter de 

feitelijke subjectieve (en in de vroeger besproken subject-objectrelaties van de empirische 

werkelijkheid ook de objectieve) functies, welke de concrete dingen, gebeurtenissen, 

menselijke gedragingen en samenlevingsverhoudingen binnen het betrokken aspect van de 

werkelijkheid, hebben, van volstrekt individueel en vergankelijk karakter. 

Aan de wetszijde van een wetskring zullen de modale wetten zich wel typiseren, 

d.w.z. een typisch karakter aannemen in de later te bespreken individualiteitsstructuren van de 

werkelijkheid, maar ook het wetstype bereikt, ondanks alle nadere concretisering in zijn 

toespitsing op de individualiteit van de eraan onderworpen subjectieve en subjectief-

 
1  De betekenis van het inzicht, dat reeds in het getal- en ruimtelijk aspect de werkelijkheid ons slechts in 

een correlatie van wets- en subjectzijde is gegeven, wordt vooral duidelijk, wanneer wij bedenken, dat de 

logicistische richting in de wiskunde de subjectieve getallen en ruimtelijke figuurfuncties geheel in wetmatige 

logische relaties poogt op te lossen. 

Zo tracht men b.v. de zgn. oneindige reeksen, zoals wij die in de irrationele getalfuncties aantreffen (bv. 

√2,√3,√5 enz.), tot eigenlijke getallen te verheffen. Deze opvatting voert echter noodwendig tot innerlijke 

tegenstrijdigheid. De oneindige getallenreeks, die bij de poging tot berekening van een irrationele getalswaarde 

ontstaat, kan als zodanig nimmer zelf een eigenlijk getal zijn. Want daartoe zou de oneindige reeks voltooid 

moeten zijn, d.w.z. niet langer oneindig mogen wezen.  

Men spreekt hier van de antinomie van de actuele (voltooide) oneindigheid. 

De ware stand van zaken is deze, dat de oneindige reeks wel naar de wetszijde (d.i. naar het 

reeksprincipe) volledig bepaald is, maar naar de subjectzijde slechts in haar getalswaarde benaderd kan worden, 

d.w.z. nimmer in een werkelijk bestaand getal is af te sluiten. De rekenkundige bewerkingen met de zgn. 

irrationele getallen uitgevoerd moeten zich dan ook steeds op de natuurlijke getallen baseren (bij √2 dus 2, bij 

√3, 3 enz.). 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

objectieve functies [tP327] van de werkelijkheid, nimmer zelf het eigenlijk individueel 

karakter, dat aan de subjectszijde van de geschapen werkelijkheid eigen is. 

De wet blijft steeds regel, ordening, waaraan het subject in zijn feitelijke 

individualiteit onderworpen is. Werd zij zelf volkomen individueel, dan zou zij niet meer 

boven het subject staan, maar zich met het laatste dekken. Daarom kan er geen wet bestaan, 

die slechts voor één individueel subject zou gelden. Zij onderstelt steeds een structurele 

relatie tussen de subjecten. 

 

Betrekking van onze transcendentale grondidee op de theoretisch uiteengestelde 

werkelijkheid naar wets- en subjectzijde 

Betrekken wij onze transcendentale grondidee op de theoretisch onderscheiden modale 

aspecten naar hun wetszijde en op de typisering van deze laatste in de 

individualiteitsstructuren van de werkelijkheid, dan vinden wij de centrale worteleenheid van 

alle tijdelijke wetten in de religieuze volheid van de goddelijke wet, d.i. het centrale 

liefdegebod gelijk dit door Christus Jezus [tP328] verklaard en vervuld is: de liefde tot God 

uit het gehele hart met al onze tijdelijke functies in religieuze liefdesgemeenschap met onze 

medemens, in welk grondgebod de verscheidenheid van de tijdelijke ordeningen haar 

religieuze concentratie vindt. 

Betrekken wij deze transcendentale grondidee op de theoretisch onderscheiden modale 

aspecten naar hun subjectzijde en op de individualiteit, welke deze laatste binnen de 

individualiteitsstructuren van de werkelijkheid vertoont, dan vinden wij op Schriftuurlijk-

Christelijk standpunt de worteleenheid van alle individuele subjectiviteit in de centrale 

religieuze gemeenschap van het naar Gods Beeld geschapen mensengeslacht, in zonde 

gevallen in haar eerste Hoofd Adam en wedergeboren in Christus Jezus als haar tweede 

Hoofd, en in het hart, als individueel religieus centrum van het menselijk bestaan, dat aan 

deze wortelgemeenschap deel heeft. 

En ook in deze religieuze worteleenheid van heel de tijdelijke kosmos blijven wet en 

subject elkaars onverbrekelijke correlata. 

Slechts op het Schriftuurlijk Christelijk standpunt is het mogelijk inderdaad tot de 

radicale eenheid en volheid van zin van de tijdelijke ordeningen door te dringen, op welke 

worteleenheid [tP329] de modale wetten van alle wetskringen zonder onderscheid en 

evenzeer de typische wetten der individualiteitsstructuren centraal betrokken zijn. 

 

De natuurlijke zedewet als worteleenheid van alle gedragsnormen op humanistisch en 

rooms-scholastisch standpunt 

Onder invloed van het humanistisch grondmotief van natuur en vrijheid kwam met 

name het kantianisme tot de polaire tegenstelling van natuurwetten en normen. Men zocht dan 

enerzijds naar een diepere eenheid van alle natuurwetten (de eenheid van het 

“natuurwetenschappelijk wereldbeeld” volgens het klassieke humanistisch 

wetenschapsideaal), anderzijds naar de diepere eenheid van alle wetten voor het menselijk 

handelen die men gegrond achtte in de autonomie van de vrije menselijke wil. Zo kwam men 

er toe de zedewet als autonome norm voor het praktisch handelen tot worteleenheid van alle 

normen te proclameren, die dan in de innerlijke moraalnormen en in de uitwendige 

rechtsnormen haar modaliteiten zou vinden. 

In de klassieke Griekse wijsbegeerte, die het moderne begrip natuurwet niet kende, 

werd de natuurwet (lex naturalis) opgevat als de wet, die uit de “natuur” of innerlijke aard 

van de uit “vorm” en “materie” samengestelde wezens voortvloeit. De “natuurwet” nam dan 

voor elk soort van zulke wezens een typisch [tP330] karakter aan, overeenkomstig de 

“wezensvorm”, waardoor zij zich van de andere soorten onderscheiden. Daar voor de mens 

een “redelijk-zedelijke” wezensvorm werd aangenomen, kwam ook Aristoteles er toe in de 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

“natuurlijke zedewet” de eenheid van norm voor het menselijk handelen te zien. Deze 

opvatting werd dus geheel beheerst door het Griekse vorm-materiemotief. De scholastische 

ethiek nam deze opvatting eenvoudig van de Griekse wijsbegeerte over. In het kader van het 

rooms-katholieke grondmotief van natuur en genade wordt de “natuurlijke zedewet”, gelijk 

zij zou zijn ingeplant aan de autonome redelijk-zedelijke natuur van de mens, als de 

worteleenheid van alle normen voor het handelen op natuurlijk gebied gevat.  

 

Lex naturalis en lex aeterna in de scholastiek 

En ook hier werden rechts- en moraalnormen als modaliteiten van de “natuurlijke 

zedewet” beschouwd. 

In de lijn van de scholastische accommodatie van de Griekse natuuropvatting aan de 

kerkelijke scheppingsleer werd echter deze “lex naturalis” weer teruggevoerd op een eeuwige 

goddelijke scheppingsorde, die op Augustinus’ voetspoor de lex aeterna werd genoemd, een 

term die overigens aan de stoïcijnse filosofie was ontleend. Men kwam dus wel tot een 

goddelijke oorsprongsidee van de wet, maar niet tot de idee van de worteleenheid [tP331] van 

alle tijdelijke ordeningen. 

 

De ver-ethisering van de economische wetten in de scholastiek 

De geloofsnormen werden hier met het christelijk grondgebod geheel naar de 

bovennatuurlijke genadesfeer verwezen. Voor onherleidbaar eigen geaarde normen van 

historisch-, omgangs-, economisch enz. karakter bleef hier geen plaats. Vandaar dat in de 

moderne roomse scholastiek de tendens heerst bv. de economische wetenschap, die door de 

klassieke en neoklassieke (Oostenrijkse) school in de economie tot een “natuurwetenschap” 

was geproclameerd, belast met het opsporen van de “onveranderlijke natuurwetten” van het 

economisch handelen, zoveel mogelijk in te lijven bij de ethiek, teneinde aan de “autonome 

redelijke natuur” van de mens recht te laten wedervaren. Men meende alleen zo het 

economisch aspect onder normen, in stee van onder “blinde natuurwetten” te kunnen vatten 

en de “mens” in stee van “stoffelijke goederen” in het centrum van het economisch denken te 

plaatsen. Maar men zag niet, dat op deze wijze de economische wetskring in zijn eigen 

modale aard werd miskend. 

Onder economisch aspect is de mens economisch subject aan eigengeaarde 

economische wetten, [tP332] over welker ware karakter ons alleen een serieuze analyse van 

de modale structuur van dit aspect uitsluitsel kan geven. 

 

De opvatting van de zedewet in de protestantse scholastiek en de zgn. theologische ethiek 

De scholastische richting in de rechtzinnige protestantse theologie nam van de roomse 

scholastiek de opvatting van de “zedewet” als eenheid van alle handelingsnormen over. Zij 

verwierp slechts de autonomie van de “natuurlijke zedewet” tegenover de “bovennatuurlijke 

normen” en vatte nu de “zedewet” (geïdentificeerd met de decaloog) in betrokkenheid op het 

centrale religieuze grondgebod van de christelijke religie. Daarom lijfde ze ook de ethiek bij 

de theologie in. 

Het moet echter beslist worden ontkend, dat men, door aldus de religieuze 

worteleenheid van de goddelijke wet alleen op de “zedewet” te betrekken, de radicale zin van 

het religieuze grondgebod zou handhaven. 

Reeds de simpele verwijzing naar het grote cultuurgebod, door God bij de schepping 

aan de mens gegeven (“En onderwerp de aarde en beheers haar”) is voldoende om aan te 

tonen, dat de opvatting van de christelijk geïnterpreteerde “zedewet” als eenheid van norm 

niet Schriftuurlijk kan zijn. Want dit “cultuurgebod” is op generlei [tP333] wijze tot de 

“zedewet” in haar gangbare zin te herleiden. En zouden niet ook de logische denknormen, de 

taalnormen, de omgangsnormen, de esthetische normen enz., die geen van alle tot de zedewet 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

kunnen worden herleid, ter laatste instantie op het centrale religieuze grondgebod betrokken 

zijn? 

 

Waarom ook de niet-normatieve natuurwetten op de religieuze worteleenheid van de 

goddelijke wet betrokken zijn 

Maar met de normatieve aspecten kan niet worden volstaan, wanneer wij de volle 

radicale zin van het religieuze grondgebod willen vatten. Ook de zgn. “natuurwetten” als 

wetten voor de niet aan behoorlijkheidsregels onderworpen aspecten van de werkelijkheid 

zijn reeds hierom op de religieuze worteleenheid van de goddelijke wet betrokken, omdat zij 

geen “gelding op zichzelf”, los van de gelding van de overige modale wetten, hebben, maar in 

de kosmische tijdsorde onverbrekelijk met de normatieve aspecten van de goddelijke wet 

vervlochten zijn.2 

In verband met deze stand van zaken is de mens tot hun “ontsluiting” geroepen, een 

punt, waarop wij in de volgende paragrafen uitvoerig terugkomen, en in deze ontsluiting zijn 

ook zij dienstbaar aan de vervulling van het religieuze grondgebod. Zolang deze ontsluiting 

niet op dit [tP335] grondgebod is gericht, blijft de mens in gebreke ten aanzien van de 

radicale eis van de goddelijke wet. Eerst in de volkomen op de dienst Gods betrokken 

ontsluiting van de natuurkrachten, gelijk Christus Jezus ons die tijdens Zijn leven op aarde 

getoond heeft, wordt de worteleenheid van de natuurwetten en de modaal-normatieve wetten 

van de tijdelijke wereldorde openbaar. De schijn van het tegendeel wordt slechts door ons 

ongeloof in stand gehouden. 

De vloek van de menselijke zondeval is juist daarom over heel de tijdelijke kosmos in 

al zijn aspecten gekomen, omdat in de menselijke geestelijke wortel de religieuze zin van heel 

de tijdelijke werkelijkheid was geconcentreerd. Daarom kan het religieuze grondgebod niet 

slechts de worteleenheid van de normatieve aspecten van de tijdelijke wereldorde zijn. 

Het modale wets- en subjectbegrip, hierboven door ons ontwikkeld, is slechts in het 

licht van deze radicale wets- en subjectidee, welke door het Schriftuurlijk grondmotief 

beheerst wordt, te verstaan. In de immanentiefilosofie is het niet terug te vinden. De opvatting 

van het subject als sujet, als onderworpen aan de wet, is hier over de gehele linie verloren 

gegaan. En met name ontbreekt hier het inzicht in die onverbrekelijke [tP336] correlatie van 

wets- en subjectzijde van de werkelijkheid, waarbij noch de subjectzijde tot de wetszijde, noch 

omgekeerd de wetszijde tot de subjectzijde kan worden herleid. 

 

Rationalisme en irrationalisme in de rechtswetenschap 

Zo ontstonden de reeds in het vorig hoofdstuk (§ ) ter sprake gekomen rationalistische 

en irrationalistische opvattingen van de werkelijkheid, die met name in de modern-

humanistische wijsbegeerte onze aandacht trokken, ofschoon zij evenzeer in het Griekse 

denken en in de scholastische filosofie optraden. De eerste zochten, gelijk wij gezien hebben, 

steeds de subjectzijde met haar onherleidbare individualiteit tot de wetszijde te herleiden, de 

tweede beproefden het omgekeerde. 

Beide opvattingen vindt men ook in de rechtswetenschap om beurten 

vertegenwoordigd. 

Het rationalisme openbaart zich hier pregnant in de opvatting, dat het rechtelijk aspect 

slechts rechtsregels omvat en dat het subjectieve rechtsfeit, het subjectieve recht, en de 

“rechtspersoonlijkheid van een collectiviteit zich tenslotte in rechtsnormen laten oplossen”. 

Extreem rationalistisch is ook de later te bespreken, door de neokantiaanse 

rechtsgeleerde Hans Kelsen ontwikkelde, stelling dat de staat [tP337] identiek is met een 

 
2  Zo zijn bv. de natuurkundige wetten gebonden aan het logisch aspect, het taalkundig aspect, het 

omgangsaspect, het economisch aspect, het geloofsaspect enz. In hun abstractie zijn zij immers niet gegeven en 

abstractie is slechts mogelijk door logische analyse die zelf weer niet zonder taal enz. kan fungeren.  



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

logisch systeem van positieve rechtsnormen die zich in trappen van meer algemene en meer 

concrete normen laten ordenen, waarbij telkens een hogere rechtsvormer een lagere delegeert 

(machtigt) tot nadere concretisering van de regel. De subjectieve feitelijke zijde van het 

rechtsleven wordt hierbij slechts als inhoud van de rechtsnormen gezien, en wel als een in de 

laatste zelf vervatte voorwaarde voor in de norm bepaalde rechtsgevolgen (“Wenn A .... soll 

B”). 

Zo wordt voor hem het rechtssubject zelf een deel van de rechtsorde als 

normencomplex een blote personificatie van een complex van rechtsregels. 

Daarentegen is bv. een typisch irrationalistische opvatting dat de rechtsnorm als 

algemene regel niets anders zou wezen dan een op zichzelf waardeloze logische 

generalisering van een concrete subjectieve beslissing in het individuele rechtsgeval. 

Irrationalistisch is ook de reeds vroeger vermelde opvatting van de historische school, 

dat een rechtsorde het individueel historisch ontwikkelingsproduct is van een individuele 

volksgeest. 

Natuurlijk kunnen rationalistische en irrationalistische rechtstheorieën weer in allerlei 

schakeringen voorkomen al naar gelang van de grondnoemer, waartoe men het juridisch 

aspect herleidt. [tP338]  

Wij zullen later bij de behandeling van de fundamentele leerstukken van de 

rechtswetenschap telkens weer op deze tegenstelling tussen rationalistische en 

irrationalistische opvattingen in de gangbare rechtstheorieën stuiten. 

Reeds thans kan duidelijk zijn, welke fundamentele betekenis in de rechtsleer aan het 

wets- en subjectbegrip toekomt, gelijk dit door een (al of niet aan de wetenschappelijke jurist 

bewuste) transcendentale grondidee wordt beheerst. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§3  

De kosmische orde van de wetskringen en de methode van analyse van hun modale 

structuren 

 

Gelijk wij gezien hebben hangen de wetskringen, ondanks hun modale 

onherleidbaarheid, onverbrekelijk met elkaar samen. 

Door de kosmische tijdsorde zijn zij in een vaste en onomkeerbare volgorde gevoegd, 

waardoor hun plaats bepaald is. De vraag is slechts, hoe het theoretisch denken deze tijdelijke 

orde kan opsporen. Wij hebben immers gezien, dat wij, in dit denken, van de continuïteit van 

de kosmische tijd moeten abstraheren, om van de onderscheiden modale aspecten van de 

werkelijkheid een scherp omlijnd wetenschappelijk begrip te kunnen verwerven. 

Intussen is ons gebleken, dat de kosmische tijd zich in ieder modaal aspect [tP339] in 

eigen modale zin uitdrukt en dat de modale zinstructuren, waardoor de wetskringen van elkaar 

onderscheiden zijn, zelf in de kosmische tijdsorde gegrond zijn. 

 

In de modale structuren zelf drukt zich de kosmische orde der aspecten uit 

Dit laatste impliceert, dat ook in iedere modale structuur afzonderlijk de kosmische 

tijdsorde van de aspecten tot uitdrukking zal komen. 

En zo zal een serieuze theoretische analyse van de modale structuur van een wetskring 

vanzelf de plaats van die kring in de tijdelijke orde van de wetskringen aan het licht moeten 

brengen. Want iedere modaliteit weerspiegelt in eigen structuur de kosmische samenhang en 

volgorde van alle modaliteiten. 

Reeds de aanvankelijke, nog zeer summiere analyse die wij in §2 van het vorig 

hoofdstuk gaven van het alzijdig verband, waarin de juridische zinmomenten van een 

koopovereenkomst tot alle andere aspecten van de werkelijkheid staan, heeft ons moeten 

duidelijk maken, hoe inderdaad in de modale structuur van het juridisch aspect zelf de 

tijdelijke samenhang met de structuren van alle andere ligt uitgedrukt. 

Weliswaar kan de theoretische analyse van [tP340] de modale structuren ons nimmer 

een begrip geven van de kosmische continuïteit, waarin de tijd de grenzen van de modale 

aspecten overspant. Maar zij kan ons althans, zij het al in theoretische discontinuïteit, de 

plaats doen kennen, welke de wetskringen in de tijdelijke orde innemen. 

 

De standen van zaken, waarvan in het kritisch onderzoek van de modale structuur van 

het juridisch aspect rekenschap moet worden gegeven 

Nu hebben wij reeds in hoofdstuk 1 §2 ontdekt, dat de rechtswetenschap met tal van 

grondbegrippen werkt, die aan andere vakwetenschappen schijnen te zijn ontleend, maar die 

nochtans in hun juridisch gebruik een geheel eigen juridische zin verkrijgen. Zo opereert de 

wetenschappelijke jurist met een eigen juridisch begrip van eenheid in de veelheid, dat 

blijkbaar terugwijst naar het getalsbegrip der aritmetica, zonder zelf een aritmetische zin aan 

te nemen - (denk aan de eenheid van de koopovereenkomst in de tweeheid van wilsverklaring 

van de beide partijen, of aan de eenheid van het rechtssubject in de veelheid van zijn 

rechtsbetrekkingen); hij werkt met een eigen juridisch ruimte - en plaatsbegrip (het 

geldingsgebied van de rechtsnormen, resp. de plaats van een rechtsfeit); met een eigen 

juridisch werking-, kracht- en veroorzakingsbegrip (rechtskracht, rechtswerking, rechtsgrond-

rechtsgevolg naar de wetszijde, de subjectieve juridische causaliteit van een [tP341] 

menselijke gedraging, resp. de objectief-juridische causaliteit van een objectief rechtsfeit, 

waarover later, naar de subjectzijde), dat blijkbaar terugwijst naar het natuurkundig 

causaliteitsbegrip, dat op het aspect van de energiewerking van toepassing is; met een eigen 

juridisch levens- en orgaanbegrip (het rechtsleven, het rechtsorgaan), dat blijkbaar terugwijst 

naar het organisch levensbegrip als grondbegrip van de biologie; met een eigen juridisch 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

begrip van wil en wilsbekwaamheid (toerekeningsvatbaarheid), dat blijkbaar terugwijst naar 

de grondbegrippen van de psychologie (als vakwetenschap van het emotionele gevoelsaspect) 

enz. enz. 

Anderzijds vonden wij ook, dat zich in het juridisch aspect de innerlijke samenhang 

met het morele aspect uitdrukt, en dat de jurist met een eigen juridisch moraalbegrip opereert, 

dat zich in verschillende grondbegrippen als dat der goede trouw, goede zeden, het 

schuldbegrip, enz. differentieert. 

 

De primitieve rechtsorden en haar formalisme 

Nu moet het tevens in het oog springen dat in de modale structuur van het juridisch 

aspect de innerlijke samenhang met de aspecten van hoeveelheid, ruimtelijkheid, beweging, 

organisch leven, gevoel, logische onderscheíding, historische ontwikkeling, symbolische 

betekenis (taal), omgang, economie en [tP342] esthetische harmonie een andere moet zijn dan 

die met het morele aspect. Er is zeer goed een rechtsorde bestaanbaar, waarin de 

laatstbedoelde samenhang nog niet tot uitdrukking komt. Primitieve rechtsordeningen houden 

in het algemeen geen rekening met de moraal als een van het recht onderscheiden orde. Zij 

zijn in hoge mate “formalistisch”, d.w.z. zij binden het gehele rechtsleven aan starre vormen, 

die hier vaak een sacrale achtergrond hebben, en die op straffe van nietigheid strikt in acht 

moeten worden genomen. Bij zulk een formalisme is uiteraard geen plaats voor een rekening 

houden met “schuld”, “goede trouw”, “billijkheid”, “goede zeden”, “morele verplichting” als 

bron van een “natuurlijke verbintenis”, “misbruik van recht” enz. enz., d.w.z. met al die 

rechtsfiguren, waarin de innerlijke samenhang tussen recht en moraal tot uitdrukking komt. 

Daarentegen vindt men ook in zulke primitieve rechtsordeningen noodzakelijk het 

innerlijk verband met de aspecten van getal, ruimtelijkheid, beweging, organisch leven, 

gevoel, logische onderscheiding, historische ontwikkeling, symbolische betekenis, omgang, 

economie, esthetische harmonie terug, gelijk wij in het vervolg zullen aantonen, terwijl het 

onmiskenbaar innerlijk verband met het geloof [tP343] in zulke rechtsordeningen een 

afzonderlijke bespreking eist, omdat het samenhangt met de uitzonderlijke plaats van het 

geloofsaspect in de tijdelijke wereldorde. 

Het primitieve strafrecht bv. is in het algemeen gebaseerd op het principe van de zgn. 

“Erfolgshaftung”, d.w.z. het vindt zijn maatstaf voor de strafvergelding in het algemeen 

uitsluitend in de zwaarte van het door de onrechtmatige gedraging bewerkte feitelijk gevolg. 

Het kent dus noodzakelijk de juridische causaliteit, de juridische wilsfunctie, de toerekening, 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

en de onrechtmatigheid, terwijl het juridisch schuldbegrip hier in het algemeen geen rol 

speelt.1 

Zal het fundamentele rechtsbegrip, waarin wij de modale structuur van het juridisch 

aspect synthetisch-analytisch trachten te vatten, inderdaad een betrouwbaar richtsnoer vormen 

voor de rechtswetenschap, dan moet het van deze structurele standen van zaken theoretisch 

rekenschap kunnen geven. Dat de gangbare methoden van juridische begripsvorming hierbij 

ten enenmale te kort schieten, hebben wij reeds vroeger aangetoond. 

 

Modale zinkern, retrospectieve en anticiperende zinmomenten in de modale structuur 

De modale structuur van een wetskring [tP347] is, gelijk wij zagen, een 

architectonische eenheid in de verscheidenheid van haar structuurmomenten. Hoe kan hier de 

eenheid in de theoretisch geanalyseerde verscheidenheid gehandhaafd blijven? Alleen zo, 

doordat niet alle modale zinmomenten op hetzelfde plan staan, maar een structurele 

groepering om een oorspronkelijk kernmoment vertonen, dat alle andere hun modale 

kwalificatie geeft en dus hun onherleidbare modale zin waarborgt. 

De overige momenten, die dit kernkarakter missen, zullen dan binnen de modale 

structuur van het aspect de innerlijke zinsamenhang van dit aspect met alle andere tot 

uitdrukking brengen en daardoor het karakter van analogische zinmomenten hebben. Zij 

zullen in een volgorde optreden, waarin zich de volgorde van de aspecten in de kosmische tijd 

zelf weerspiegelt. Dit wil zeggen, dat in alle aspecten, die tussen het aspect van de numerieke 

hoeveelheid en dat van het geloof zijn gerangschikt, een deel van de analogische 

zinmomenten zal terugwijzen naar de kernmomenten van aspecten, die in de kosmische 

tijdsorde een vroegere plaats innemen, en een deel van hen zal vooruitwijzen naar de 

kernmomenten van in die tijdsorde later gerangschikte aspecten. 

 
1  Reeds de collectieve poenale aansprakelijkheid van een huisgezin, een sibbe of zelfs een gehele stam 

voor de delicten door een van haar leden tegenover een lid van een andere groep begaan, is met het 

individualiserend schuldprincipe niet verenigbaar. Bij de Noord-Amerikaanse indianenstam van de Hupa werd 

bv. op grond van het feit, dat een kind in een vuur was gevallen, dat een vrouw buiten haar hut had aangelegd om 

waswater te koken, de zoon van de vrouw ter dood gebracht. Vgl R.H.Lowie Primitive Society (2e dr. London 

1929 pag.387). 

Toch is enige voorzichtigheid bij de generalisering van het principe van de “Erfolgshaftung” in het 

primitieve strafrecht noodzakelijk. Dit principe dekt zich vrijwel met het zgn. risicoprincipe in een systeem van 

collectieve aansprakelijkheid. Er zijn echter gevallen bekend, waarin ook sommige primitieve volken een 

duidelijk onderscheid schijnen te maken tussen, opzet, nalatigheid en aan een “toeval” te wijten schade. Zeer 

merkwaardig is b.v.de mededeling van Lowie dat bij de Ifugao stam een man, die onopzettelijk een kind heeft 

gedood, dat hem in de weg liep, terwijl hij speren naar een doel wierp, de halve boete voor manslag 

heeft te betalen, omdat hij niet voldoende voorzorgen voor de veiligheid had genomen en dat een zwaarder boete 

wordt opgelegd aan een man, die een nabuur heeft gedood, die hij bij vergissing voor een vijand hield, omdat de 

opzet tot doodslag wordt geacht de aansprakelijkheid voor onachtzaamheid te verhogen.  

Het is zeer moeilijk deze korte mededelingen in haar juiste juridische betekenis te peilen. In hoeverre 

geven zij werkelijk de rechtsopvatting van de Ifigao zelf weer en in hoeverre wordt hier de observatie van de 

moderne onderzoeker beïnvloed door zijn eigen interpretatie van hetgeen hem door de bevolking is 

medegedeeld? Van dezelfde Ifigao bericht Lowie, dat wanneer een kostbaar feest wordt gegeven de gastheer en 

de priester collectief aansprakelijk worden gesteld voor eventueel tijdens het feest plaats vindende ongevallen, de 

eerste omdat de ongelukken niet zouden zijn gebeurd, als hij het feest niet gegeven had, en de tweede, wegens 

zijn onderstelde nalatigheid in de uitoefening van zijn godsdienstige functies. Ook het vaste systeem van boete-

taxen, dat bij deze stam voor de verschillende delicten geldt, en dat slechts varieert met de drie 

vermogensklassen, waarin de bevolking is ingedeeld, is met de toepassing van een wezenlijk schuldprincipe voor 

de aansprakelijkheid moeilijk verenigbaar. 

In de oude Germaanse volksrechten was een onderscheid bekend tussen “Willenswerk” en 

“Ungefährwerk” ten aanzien van misdrijven, terwijl ook hier overigens de zoengelden naar vaste taxen bepaald 

werden. De bedoelde onderscheiding laat zich op zichzelf zeer goed binnen het kader van het onrechtmatigheids- 

en toerekeningsbegrip vatten, zonder dat zij nog het schuldbegrip impliceert. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Hier zijn twee richtingen in de kosmische tijdsorde in het geding, een terugwijzende 

en vooruitwijzende, welke zich op deze wijze binnen de modale structuur van een aspect zelf 

uitdrukken. 

Wij zullen het kernmoment, dat de gehele modale structuur kwalificeert en haar 

onherleidbaar [tP348] karakter waarborgt, voortaan de modale zinkern van het aspect noemen. 

De terugwijzende analogische zinmomenten noemen wij de retrospectieve of 

retrociperende, de vooruitwijzende de anticiperende. 

En zo kunnen wij de hierboven bedoelde twee richtingen in de kosmische tijdsorde 

dien overeenkomstig als de retrociperende of funderende en de anticiperende aanduiden. 

Het zal dan duidelijk zijn, dat in de orde van de modale aspecten twee grensaspecten 

moeten bestaan, waarvan de eerste geen retrospectieve, de tweede geen anticiperende modale 

zinmomenten in hun structuur bevatten. 

Het bedoelde eerste grensaspect is dat van de hoeveelheid (het getalsaspect), omdat er 

geen aspecten zijn aan te wijzen, die in de kosmische tijdsorde er aan voorafgaan. En het 

bedoelde tweede grensaspect is dat van de geloofsmodaliteit, omdat op dit aspect geen andere 

meer volgen. 

Zowel de analogische als de anticiperende momenten blijven in de modale structuur 

van de wetskringen, waarin zij zijn aan te wijzen door de modale zinkern gekwalificeerd. Zij 

nemen dus nimmer de modale zin aan van de aspecten, waarnaar zij terug- respectievelijk 

waarheen zij vooruitwijzen. [tP349] 

Voorts zal, naarmate het aantal retrociperende analogieën in een modale structuur 

geringer is, het aantal anticiperende groter moeten zijn en omgekeerd. 

 

De modale structuurmomenten vertonen een onverbrekelijke onderlinge samenhang 

Ook zal in een modale structuur, die retrociperende analogieën bevat, de zinkern zich 

nimmer los van deze laatste kunnen openbaren en zullen ook de analogieën haar modale zin 

slechts kunnen handhaven in haar successieve onderlinge samenhang en in samenhang met 

de zinkern. 

Deze laatste stand van zaken zal van fundamenteel belang blijken voor de gehele 

methode van de juridische begripsvorming en voor de methodische aanpak van de 

grondproblemen van de rechtswetenschap. 

Op de hierboven omschreven wijze onthult zich de kosmische tijdsstructuur van de 

modale aspecten en laat zich de plaats van de desbetreffende wetskring in de gehele orde van 

de aspecten inderdaad op nauwkeurige wijze bepalen. 

 

Het modale aspect in gesloten en ontsloten structuur 

Zolang zich de modale anticipaties in de structuur van een aspect nog niet hebben 

gerealiseerd, zullen wij zeggen, dat de desbetreffende [tP350] betreffende wetskring zich nog 

in een gesloten toestand vertoont. De anticipaties ontsluiten en verdiepen de zin van het 

aspect, zodra zij zich gaan realiseren, doordat zij in die modale zin zelf de zin van de latere 

aspecten benaderen. 

Zo is het duidelijk, dat wanneer het juridisch aspect zijn morele anticipaties gaat 

ontsluiten, dit een grote verdieping aan de modale zin van het recht moet geven. Men 

vergelijke slechts het hierboven genoemde “gesloten” principe van de “Erfolgshaftung” met 

het moderne beginsel “straf naar schuld”, of stelle het beginsel van goede trouw bij de 

uitvoering van overeenkomsten en van de billijkheid bij de bepaling van de omvang uit de 

overeenkomsten naar hun aard voortspruitende verplichtingen tegenover het primitieve 

formalisme. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Door de bedoelde ontsluiting van de anticiperende zinmomenten van het aspect zal, 

gelijk wij later zullen zien, zich ook de zin van de retrociperende momenten van zijn modale 

structuur verdiepen. 

 

De substraatkringen van een wetskring 

De wetskringen, welke in de kosmische volgorde aan bepaalde andere voorafgaan, 

zullen wij diens substraatkringen noemen. Het moet dan duidelijk zijn, dat een wetskring 

zoveel substraatkringen moet hebben [tP351] als in zijn modale structuur retrospectieve 

analogieën zijn aan te wijzen. Immers deze analogische zinmomenten wijzen terug naar de 

modale zinkernen van vroegere aspecten. Iedere retrospectieve modale analogie is zelf 

gefundeerd in de oorspronkelijke zinkern van dat aspect, waarnaar zij ter laatste instantie 

terugwijst. 

Wij hebben hiermee de methode ontdekt, om de juridische begripsvorming op een 

inderdaad vruchtbare en bovenwillekeurige grondslag te stellen. Het grondleggend 

rechtsbegrip moet de modale structuur van de juridische wetskring analytisch-synthetisch 

vatten. En deze structuur laat zich slechts uit de gehele samenhang van de modale aspecten 

uitlezen. 

 

De grenzen van begrip en definitie  

Geen uitwendige kenmerken van het recht 

Wij stuiten hier echter tegelijk op de innerlijke grenzen van alle theoretische definitie. 

Bij de theoretische analyse van de modale structuur van het juridisch aspect kunnen wij 

nimmer verder komen dan tot de theoretische uiteenlegging van de onderscheiden 

structuurmomenten, die door de modale zinkern zijn gekwalificeerd. Bij [tP352] de 

synthetische samenvatting van deze momenten tot het fundamentele rechtsbegrip zullen wij 

dus steeds op deze onherleidbare zinkern stuiten, die de modaal-juridische zin van de 

analogische momenten beheerst. Het is onmogelijk deze zinkern nader logisch te analyseren, 

omdat zich in haar de modale soevereiniteit in eigen kring van het juridisch aspect tegenover 

het logische zelf geldend maakt. 

Iedere poging, dit onherleidbaar kernmoment tot iets anders te herleiden, voert, gelijk 

wij hebben aangetoond bij onze kritiek op de gangbare methode het recht onder een hoger 

generiek begrip te brengen en het daarna weer door specifieke kenmerken van moraal en 

omgangsregelen te onderscheiden tot een volkomen onomlijnde en daardoor wetenschappelijk 

waardeloze begripsvorming. 

Iedere poging het recht naar uitwendige (zelf niet juridisch gekwalificeerde) 

kenmerken van andere aspecten te onderscheiden dient te worden prijsgegeven en heeft nog 

nimmer tot wetenschappelijk houdbare resultaten gevoerd. Slechts het innerlijk criterium van 

de modale zinkern handhaaft de onherleidbare eigen aard van het juridisch aspect tegenover 

andere modale aspecten. De bestreden methode van begripsvorming [tP353] kunnen wij ook 

zo karakteriseren, dat zij poogt het eigen karakter van het recht met enkele willekeurig 

gekozen analogische structuurmomenten los van de deze kwalificerende zinkern te bepalen, 

waardoor de ware structurele stand van zaken op de kop wordt gesteld. Met analogische 

begrippen als “dwang” en “sociaal” (op de samenleving betrokken) kan men nimmer de 

innerlijke eigen aard van het juridisch aspect definiëren, omdat analogische begrippen los van 

de modale zinkern volkomen veelzinnig zijn. 

De modale zinkern van het te definiëren aspect is dus de grens van alle theoretische 

definitie. 

Maar deze zinkern kan zelf haar zin slechts openbaren in onverbrekelijke samenhang 

met de analogische en anticiperende momenten, die het verband van het juridisch aspect met 

alle andere aspecten in de structuur van het eerste zelf tot uitdrukking brengen. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De taak van de wetenschappelijke begripsvorming is dus, deze momenten theoretisch 

te analyseren, om ze synthetisch in samenhang met de modale zinkern te vatten. 

Wij willen thans onze methode van analyse van de modale structuren allereerst aan 

enige niet juridische wetskringen demonstreren, niet slechts [tP354] om de lezer te doen zien, 

dat zij inderdaad van universele encyclopedische betekenis is, maar ook omdat het 

noodzakelijk is in de structuur van de overige aspecten een behoorlijk inzicht te hebben wil 

men die van het juridische in haar eigen aard vatten. 

Als eerste voorbeeld kiezen wij de modale structuur van het getalaspect. Dit laatste is, 

gelijk wij hebben gezien, (in de terugwijzende tijdsrichting) het eerste grensaspect van onze 

tijdelijke ervaringswereld, omdat daaraan geen vroegere voorafgaan. Daarom vertoont zijn 

modale structuur ook geen retrociperende analogieën. De zinkern van deze structuur is de 

(discontinue) hoeveelheid. De samenhang van deze zinkern met die van de overige 

wetskringen kan zich dus slechts in de anticiperende of vooruitwijzende richting openbaren. 

 

De zgn. reële en irrationele getalsfuncties als anticipaties op het ruimtelijk aspect 

De eerste anticiperende functie van het getal is die op de zinkern van het ruimtelijk 

aspect. 

In nog gesloten structuur openbaart het getal zich in de zgn. natuurlijke of rationele 

(eindige) getalswaarden. Het getal kan echter in zijn eigen modale zin die van het ruimtelijk 

aspect benaderen en daarin openbaart zich zijn [tP355] eerste anticiperende functie. De 

modale zinkern van het ruimtelijk aspect is de continue uitgebreidheid. Om zich nu duidelijk 

te maken hoe het getal in zijn eigen modale zin (de discontinue zo-veelheid) de continue 

uitgebreidheid kan benaderen, denke men zich een rechte AB. Op deze continu uitgebreide 

rechte kan een oneindig aantal punten worden aangenomen. Orden nu aan punt A het getal 1 

en aan punt B het getal 2 toe, dan kan men aan ieder van de tussenliggende punten een 

getalswaarde >1 <2 toeordenen, zonder dat ooit een wezenlijke continuïteit in de reeks kan 

worden bereikt, omdat een oneindige reeks nimmer voltooid kan zijn. In de oneindige reeks 

van deze zgn. reële getallen zullen behalve rationele ook zgn. irrationele getalsfuncties als √2, 

√3 voorkomen, welker getalswaarde slechts bij benadering valt te bepalen. Deze irrationele 

functies zijn echter in wezen slechts anticiperende functies van het eindige of natuurlijk getal, 

die nimmer los van de modale zinkern, de discontinue hoeveelheid, zijn te hanteren. 

Omgekeerd vinden wij in de modale zinstructuur van het ruimtelijk aspect 

retrociperende analogieën van de zinkern van het getal en zulks zowel naar de wetszijde als 

naar de subjectzijde van dit aspect. [tP356] 

 

De getalsanalogie in het ruimtelijk aspect 

De modale zinkern van de ruimtelijkheid is, gelijk wij zagen, de continue 

uitgebreidheid. Maar van een continue uitgebreidheid kan geen sprake zijn zonder dimensies 

of afmetingen, waarin zij zich openbaart. Een ruimte moge 2, 3 of meerdimensionaal zijn, 

steeds onderstelt zij in haar zinmoment van de dimensionaliteit het getal. Dit zinmoment is 

een klaarblijkelijke analogie van het getal in de modale structuur van het ruimtelijk aspect en 

wel een getalsanalogie naar de wetszijde van dit aspect. Want de dimensies zijn niet zelf 

subjectieve ruimtefiguren, doch slechts ordeningswijzen, wetmatige bepalingen van deze 

laatste.  

Aan de subjectzijde van het ruimtelijk aspect onthult zich de getalsanalogie in de 

begrensdheid van elke ruimtelijke figuur, die steeds het getal onderstelt en, in samenhang van 

getal en ruimtelijke maat, de ruimtelijke grootte bepaalt. Zelfs een één-dimensionale rechte 

kan als ruimtefiguur eerst fungeren in haar begrenzing door twee punten en het punt zelf is, 

gelijk wij later zullen zien, een objectieve getalsanalogie in het ruimtelijk aspect. 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De anticipatie van het ruimtelijk aspect op de zinkern van de beweging [tP357] 

Nu vertoont ook de modale structuur van het ruimtelijk aspect anticipaties. En wel in 

eerste plaats op de zinkern van het bewegingsaspect. 

In de oorspronkelijke zin van de ruimtelijkheid is geen beweging mogelijk.2 De 

ruimtelijkheid draagt een statisch karakter en onderstelt een volstrekte gelijktijdigheid van 

alle ruimtelijke posities. Een successie in de oorspronkelijke zin van de beweging kan dus in 

de ruimte naar haar oorspronkelijke zin nimmer bestaan. 

Maar wel kunnen de ruimtelijke posities van verschillende figuren (bv. van een cirkel 

en zijn omgeschreven veelhoek) zo dicht tot elkaar naderen, dat het verschil oneindig klein 

wordt. Deze benadering bestaat echter niet in een wezenlijke positieverandering, maar slechts 

in een oneindige reeks statische figuren, die onderling oneindig kleine verschillen in 

ruimtelijke posities vertonen (vgl. een filmband), zonder dat ooit een wezenlijke continuïteit 

in de reeks bereikt wordt. Zo spreekt de projectieve geometrie en de zgn. groepentheorie van 

transformaties van de figuren. Daarbij mag echter niet aan wezenlijke beweging worden 

gedacht, die door de zinkern van de ruimtelijkheid is uitgesloten, [tP359] maar slechts aan een 

anticipatie van de ruimtelijkheid op de beweging. 

 

De zgn. differentiaalfunctie van het getal als anticipatie op de beweging 

Ook in de modale structuur van het getalaspect vinden wij een anticipatie op de 

beweging in het zgn. differentiaalgetal, dat dient, om de verhouding tussen twee veranderlijke 

grootheden, waarbij de ene als afhankelijke (de “functie”) van de andere wordt beschouwd en 

dus in afhankelijkheid van de andere verandert, tot in oneindig kleine verschillen (het zgn. 

“differentiaal quotiënt”) te benaderen. Deze zgn. differentiale functie van het getal is dus een 

anticipatie op de beweging, die echter weer in de zinkern van het getalaspect (discontinue 

hoeveelheid) moet worden gevat. Het getal zelf kan niet in de modale zin van de beweging 

van plaatswaarde veranderen. 

 

  

 
2  De tegenovergestelde opvatting berust op een wetenschappelijk onverantwoorde verwarring van ruimte 

en beweging in haar oorspronkelijke zin met de zinnelijke gewaarwordingsruimte en het daarin gegeven 

zinnelijk bewegingsbeeld waarover later. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De analogieën in de modale structuur van de beweging 

In de modale structuur van het bewegingsaspect,3 waarin weer de zinkern 

onherleidbaar is, zijn omgekeerd noodzakelijk zowel getal- als ruimte-analogieën vervat en 

zulks zowel naar de wets- als naar de subjectzijde. 

De ruimte-analogie onthult zich hier naar de wetszijde in de bewegingsrichting 

(analogie [tP363] van de ruimtelijke dimensie), naar de subjectzijde in de bewegingsbaan, die 

in subject-objectrelatie betrokken is op de objectieve bewegingsruimte, waarin inderdaad 

objectieve positieverandering mogelijk is, omdat zij door de beweging zelf is gekwalificeerd, 

ja door de beweging zelf in het leven wordt geroepen. 

De getalsanalogie in de modale zin van de beweging ligt naar de wetszijde reeds in de 

bewegingsrichting besloten (1 of meer richtingen van beweging) en openbaart zich aan de 

subjectzijde van deze wetskring in de graad van de bewegingssnelheid. 

 

De analogieën in de modale structuur van het biotisch aspect 

In de modale structuur van de biotische wetskring, waarin het organisch levensaspect 

van de werkelijkheid besloten is, vinden wij een bewegingsanalogie in de levensontwikkeling, 

die noodzakelijk de groeibewegingen en in het algemeen de stofwisselingsbewegingen 

onderstelt. De organische levensontwikkeling is geen beweging in haar oorspronkelijke 

modale zin, zij gehoorzaamt aan haar eigen biotische wetten, maar zij is slechts mogelijk op 

de grondslag van bewegingen en fysisch-chemische werkingen, die aan bewegingswetten, 

resp. energiewetten onderworpen [tP364] zijn en een eigengeaard oorzakelijke betrekking 

 
3  De onderscheiding tussen het modale bewegings- en het energetisch aspect 

Waarschijnlijk is het nodig het bewegingsaspect te onderscheiden van het aspect, dat de natuur- en scheikunde 

tot eigenlijk veld van onderzoek hebben en dat wij het energetische kunnen noemen. Ik laat deze kwestie in de 

tekst opzettelijk rusten, omdat zij verband houdt met enige zeer ingewikkelde natuurfilosofische problemen. 

Bij onderscheiding van het bewegingsaspect en het energetisch aspect, moet het eerste aan het laatste 

voorafgaan en komt de causaliteit eerst in het laatste aan de orde, terwijl het abstracte bewegingsaspect dan nog 

tot het onderzoekingsgebied der wiskunde behoort. Vooral sinds in de moderne natuurkunde gebleken is dat de 

energievoortplanting niet continu, maar slechts in zgn. “quanten” plaatsvindt, schijnt de modale onderscheiding 

tussen het bewegingsaspect en het energetisch aspect noodzakelijk. Het eerste moet dan als een derde 

mathematisch onderzoekingsveld worden gevat.  

“Beweging” in oorspronkelijke zin kan slechts als een continue worden gevat. De “energetische 

werking", die in discontinuïteit geschiedt, kan dan slechts als een bewegingsanalogie in aanmerking komen. Zij 

heeft een ruimte-analogie in het zgn. “veld” (“elektromagnetisch veld”, resp. “gravitatieveld”) van de energie. 

De objectieve energetische ruimte, waarin de veldwerkingen zich volgens de moderne opvatting slechts met een 

bepaalde waarschijnlijkheid objectiveren, is, gelijk Einstein heeft aangetoond, in haar eigenschappen van de 

energieverdeling afhankelijk, waaruit reeds duidelijk blijkt, dat zij geen ruimte in oorspronkelijke mathematische 

zin kan zijn. 

 

Objectieve bewegingsruimte en objectieve energie-ruimte  

Discontinuïteit van deze laatste? 

Bij onderscheiding van het modale bewegingsaspect en het energetisch aspect dient ook de objectieve 

bewegingsruimte te worden onderscheiden van de objectief-energetische ruimte en komt alleen de laatste als 

“fysische” of “werkingsruimte” in aanmerking. Terwijl de eerste dan naar haar aard nog continu moet zijn, is het 

zeer wel mogelijk, dat de laatste, welker eigenschappen immers door de energie worden bepaald, deze 

continuïteit mist en als een soort “gequantifiseerde werkingsruimte” zou moeten worden gevat. Voor zover mij 

bekend, rekent de moderne natuurkunde op het voetspoor van Einstein nog steeds met een “continue 

werkingsruimte”, waardoor echter typische moeilijkheden ontstaan, die wellicht zelfs het karakter van 

antinomieën aannemen. Hetgeen, zoals wij zullen zien, inderdaad zou wijzen op de noodzakelijkheid van een 

principiële onderscheiding tussen (mathematische) objectieve bewegingsruimte en fysische werkingsruimte 

(energetische ruimte). 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

impliceren.4 Een ruimte-analogie vinden we hier in de levensruimte, en het organisch 

reactieveld van het levend organisme dat zich weer in een biotische subject-objectrelate 

voordoet (het objectief levensmilieu in betrokkenheid op de subjectieve reactiesfeer van het 

levend organisme). 

Een getalsanalogie ontmoeten wij in het organische structuurmoment, dat een 

biotische veel-eenheid van levensfuncties impliceert. De organische eenheid in de veelheid 

gehoorzaamt aan organische levenswetten, niet aan de wetten van het getalaspect, al is zij 

slechts in de intermodale samenhang met dit laatste te vatten. 

Al deze analogieën openbaren zich zowel naar de wetszijde als naar de subjectzijde 

van het aspect. 

 

De analogieën in de modale structuur van het sensitieve aspect 

In de modale structuur van het sensitieve aspect ontmoeten wij een biotische analogie 

in het gevoelsleven, waarin het zinnelijk moment een duidelijke analogie is van het 

zintuigelijk-organische. Het gevoelsleven is geen organisch leven, evenmin als het zinnelijke 

identiek is met het zintuigelijke. Het is onderworpen aan [tP366] gevoelswetten van eigen 

geaardheid. Maar er is geen gevoelsleven in de tijdelijke werkelijkheid mogelijk anders dan 

op de grondslag van organisch leven. 

Gevoelsleven is steeds emotioneel. In het emotionele structuurmoment onthult zich 

een duidelijke analogie van de beweging in haar oorspronkelijke extensieve zin. Emoties zijn 

gevoelsbewegingen, die niet aan de wetten van het bewegingsaspect, maar aan die van het 

gevoelsleven onderworpen zijn en een eigen causale samenhang hebben in de werkingen van 

de gevoelsenergie.5 Men denke bv. aan de schrikemotie ten gevolge van gevoelsassociatie 

(bv. bij het horen naderen van een bombardeur de gevoelsassociatie met de geluidsindruk van 

bominslag). 

Het gevoelsleven en de gevoelsbewegingen onderstellen op haar beurt het subjectieve 

ruimtegevoel, in subject-objectrelatie betrokken op de objectieve zinnelijke 

gewaarwordingsruimte (met haar differentiatie in gehoor-, gezichts- en tastruimte), die 

uiteraard weer principieel verschillend is zowel van de oorspronkelijke (meetkundige)ruimte, 

als van de (analogische) bewegingsruimte, de energetische ruimte en de organische 

levensruimte. [tP368] En eindelijk is geen emotioneel gevoelsleven mogelijk zonder een 

gevoelsmenigvuldigheid van emotionele momenten waarin zich de getalsanalogie in de 

modale structuur van dit aspect onthult. Deze menigvuldigheid is weer niet aan de wetten van 

het getalsaspect onderworpen. De gevoelsmenigvuldigheid is niet kwantitatief en extensief, 

maar intensief van aard. De emotionele momenten doordringen elkaar in de ondeelbare 

eenheid van de gevoelsstroom. Maar nochtans vooronderstelt de emotionele menigvuldigheid 

de getalsverhoudingen, evenzeer als de organische menigvuldigheid. 

 

De analogieën in de modale structuur van het logisch aspect 

In de modale structuur van de logische wetskring (met zijn zinkern de analytische 

onderscheidingswijze), ontmoeten wij een gevoelsanalogie in het begrijpend structuurmoment 

van de logische denkfunctie dat steeds op de grondslag van het grijpend en tastend gevoel rust 

zonder zelf van gevoelsgeaardheid te zijn (sinds Leibniz wordt de logische apperceptie 

gesteld tegenover de perceptie van het niet-analyserend gevoel). In het nog niet ontsloten 

 
4  Bij onderscheiding van het bewegingsaspect en het energetisch aspect is de levensenergie een duidelijke 

analogie van de modale zinkern van het energetisch aspect. De eigenlijke biotische causaliteit zal dan evenzeer 

een energetische en niet een blote bewegingsanalogie zijn. Zij hangt aan de organische levenswerking, die 

oorzaak en gevolg impliceert. 
5  Bij onderscheiding van het bewegingsaspect en het energetisch aspect is de gevoelsenergie met haar 

causale werking een analogie van de modale zinkern van het energetisch aspect. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

begrip van de naïeve denkhouding hangt gelijk wij zo aanstonds zullen zien, de logische 

onderscheiding [tP369] nog star aan de zinnelijke voorstellingen en de emotionele 

gevoelswerking. Zonder verband met de zinnelijk-sensitieve ervaringswijze zou geen 

begripskennis mogelijk zijn, maar het logisch begrijpen is als zodanig niet aan gevoelswetten, 

maar aan logische denkwetten onderworpen. 

Het logisch begrijpen behoort tot het logisch denkleven, een duidelijke analogie van 

het leven als zinkern van het biotisch aspect. Het logisch denkleven is niet aan de wetten van 

het organisch levensaspect onderworpen, maar aan de logische denknormen. Niettemin blijft 

het rusten op organisch biotische grondslag, zodat zonder organisch leven geen logisch 

denkleven bestaan kan en het menselijk denkleven aan de organische levensfuncties van de 

cellen van de grote hersenen gebonden blijft, zonder dat deze structurele stand van zaken ooit 

in materialistische zin mag worden misverstaan. Het logisch denkleven is op zijn beurt eerst 

mogelijk in logische denkbeweging, waarin zich een duidelijke analogie van de zinkern van 

het bewegingsaspect onthult, en die onderworpen is aan het logisch principe (de logische wet) 

van de toereikende grond.6 Hier ontmoeten wij het logisch causaliteitsprincipe, dat 

principieel verschillend is van het fysische. [tP371] De logische conclusie behoort uit de 

logische gronden met logische noodwendigheid te volgen en in iedere logische redenering 

schrijden wij inderdaad voort van de gronden tot de logische gevolgen. Maar deze logische 

denkbeweging is uiteraard principieel verschillend van de beweging in haar oorspronkelijke 

mathematische zin. 

De logische denkbeweging is op haar beurt aangewezen op de logische denkruimte, 

een duidelijke analogie van de ruimtelijkheid in haar oorspronkelijke modale mathematische 

zin. 

De logische denkruimte is een volstrekte voorwaarde voor iedere logische 

begripsvorming, omdat wij daarin de begripskenmerken logisch lokaliseren, haar logische 

plaats bepalen. Zij is in haar logische geaardheid principieel verschillend van de meetkundige 

(metrische) ruimte en van alle tevoren besproken analogische ruimten. En deze logische 

denkruimte impliceert op haar beurt de logische menigvuldigheid, die in het begrip tot 

logische eenheid wordt verbonden. Deze logische menigvuldigheid is een duidelijke analogie 

van de hoeveelheid als zinkern van het getalsaspect, maar de logische verbinding van de 

menigvuldigheid [tP372] van de begripsmomenten geschiedt niet naar de getalwetten, maar 

naar logische denknormen.7 

 

Hoe valt uit te maken of een modaal structuurmoment van retrociperend dan wel van 

anticiperend karakter is? 

Hoe kunnen wij nu bij de analyse der modale structuren uitmaken, of een zich daarbij 

onthullend analogisch zinmoment van retrociperend, dan wel van anticiperend karakter is? 

Hiertoe moeten wij de modale structuren vatten in haar verwerkelijking in dingen, 

feiten of samenlevingsbetrekkingen, waarin zij zich nog slechts in “gesloten” toestand 

openbaren, d.w.z. zonder dat haar anticipatiesferen zich reeds ontsloten hebben. 

In “gesloten toestand” openbaart zich de modale structuur immers nog slechts in de 

onverbrekelijke samenhang van zinkern en retrociperende analogieën, resp. (bij het 

getalaspect) alleen in haar zinkern. 

 
6  De logische bewijskracht met haar logische causaliteit is de analogie van de modale zinkern van het 

energetisch aspect. De logische redenering werkt slechts door haar logische bewijskracht overeenkomstig het 

logisch causaliteitsprincipe van de toereikende grond. 
7  Wanneer men de vraag stelt hoe een logische analyse van de modale structuur van het logisch aspect 

zelf mogelijk is, dan moet men bedenken, dat deze analyse wordt verricht in de theoretische denkact als concrete 

(zelf in alle aspecten fungerende) subjectieve werkzaamheid en dat de analyse zich slechts richt op het 

geabstraheerde logisch aspect in zijn gegenstandsrelatie tot de niet-logische aspecten. Alleen in deze 

antithetische relatie kan het logisch aspect zijn eigengeaarde structuurmomenten aan de analyse onthullen. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Wanneer een wetskring inderdaad substraatkringen heeft, dan kan zijn modale zin zich 

nimmer buiten verband met deze laatste uitdrukken en is dus de meest eenvoudige gestalte 

van zijn structuur gegeven in de samenhang van kern en retrociperende analogieën. 

Het getal openbaart zich in nog gesloten structuur in zijn zgn. rationele functies, in 

[tP374] ontsloten structuur daarentegen in zijn irrationele functies, zijn differentiaalfuncties, 

zijn imaginaire functies enz. 

Zo openbaren de beweging en de energiewerking zich nog in gesloten structuur in de 

valbeweging, resp. de energiewerking van de anorganische materie, in ontsloten of verdiepte 

structuur daarentegen in de op de organische levensfunctie gerichte 

stofwisselingsbewegingen en de daarbij plaatsvindende gerichte energiewerkingen. Zo 

openbaart het gevoelsleven zich nog in gesloten structuur in het bloot zinnelijk gevoelsleven 

van het dier, in ontsloten of verdiepte structuur daarentegen in het gevoelsleven van de mens, 

waarin de anticipaties op de normatieve aspecten zich ontsloten hebben in logisch gevoel, 

cultuurgevoel, taalgevoel, omgangsgevoel, economisch waardegevoel, rechtsgevoel, moreel 

gevoel, en het gevoel van geloofszekerheid. 

Door van de gesloten gestalte van de modale zinstructuur uit te gaan, vinden wij dan 

vanzelf het criterium om uit te maken of een analogisch zinmoment het karakter van een 

retrocipatie dan wel dat van een anticipatie vertoont. 

 

De anticiperende momenten in de modale structuur van het logisch aspect. 

Zo blijkt bij de analyse van de modale [tP375] zinstructuur van de logische wetskring, 

dat deze laatste in de kosmische tijdsorde aan de historische wetskring, de wetskring van de 

taal, die van de omgang en aan de economische, esthetische, juridische, morele en pistische 

wetskringen moet voorafgaan. 

In de gesloten structuur van de logische denkfunctie, zoals die zich in de vóór-

theoretische denkhouding van de naïeve ervaring openbaart, bespeuren wij nog niets van het 

zinmoment van de logische beheersing, dat zich eerst in het ontsloten, theoretisch denken 

onthult, waarin het systematisch, de geanalyseerde verschijnselen in wetenschappelijke 

samenhang vattend, begrip zijn intrede doet. In het vóór-wetenschappelijk, (nog star aan de 

zinnelijke waarneming van de nog niet in hun modale aspecten uiteengelegde dingen en 

verschijnselen gebonden) begrip ontbreekt dit anticiperend moment van de logische 

beheersing ten enenmale. De analytische onderscheiding hangt hier nog traag aan de 

zinnelijke voorstelling van concrete dingen of feiten (bv. het naïeve begrip van de cirkel blijft 

hangen aan de ronde vorm van een hoepel of wiel, zonder door te dringen tot het systematisch 

inzicht in de exacte ruimtelijke grootteverhouding tussen middellijn [tP376] en omtrek van 

iedere mogelijke cirkel als zodanig en in het algemeen van het geheel der wetmatige 

betrekkingen die zich in deze ruimtefiguur voordoen). Wij zullen in het moment van de 

logische (vorm)beheersing een anticipatie op het kernmoment van het historisch aspect leren 

kennen (het machts- of heerschappijmoment). 

Vandaar dat het vóór-wetenschappelijk denken naar zijn logisch aspect geen 

historische ontwikkeling heeft, terwijl dit bij de wetenschappelijke denkleer wel het geval is 

(de wetenschappelijke logica heeft een eeuwenlange vóórgeschiedenis). 

Zo valt in de gesloten structuur van het logisch denkaspect ook nog niets te bespeuren 

van de logische symboliek waarin de logische analyse anticiperend vooruitwijst naar het 

kernmoment van het taalaspect, (de symbolische betekening). In de logische symboliek 

bevrijdt zich het denken van zijn starre gebondenheid aan de zinnelijke voorstelling en kan 

daardoor zijn “gegenstand” abstract vatten. Zo eist reeds het abstracte onderzoek van getal- of 

ruimteverhoudingen als zodanig een zich verheffen boven de zinnelijk gebonden 

voorstellingen en een symbolische onderscheiding van de modale relaties, [377] welker zin 

ons slechts door abstracte tekens wordt aangeduid. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Deze logische symboliek ontwikkelt zich eerst in het wetenschappelijk begripsverkeer, 

een logische anticipatie op de zinkern van het omgangsaspect. Zij eist die logische exactheid 

in de begrippen en definities, en die een-zinnigheid in het wetenschappelijk taalgebruik, die in 

het kritisch wetenschappelijk denkverkeer tussen de beoefenaren van de wetenschap 

noodzakelijk is. Het voor-theoretisch begrip is niet berekend op logische verantwoording 

tegenover anderen. 

Eerst in het wetenschappelijk denken ontsluit zich ook de economische anticipatie in 

de modale structuur van het logisch aspect, die zich pregnant openbaart in het bekende 

beginsel van de denkeconomie. Dit logisch economieprincipe is niets anders dan een 

verdieping en ontsluiting van het reeds in de gesloten structuur van het logisch aspect vervat 

beginsel van de toereikende grond (het logisch causaliteitsprincipe) en eist een besparing van 

overtollige gronden in de logische bewijsvoering. Het mag dus, even als de vroeger 

besproken anticipaties, niet los van het logisch causaliteitsprincipe worden gehanteerd en tot 

een zelfstandig [tP378] beginsel worden geproclameerd dat zich van het logisch rekenschap 

geven van de onderzochte structurele standen van zaken meent te mogen ontslaan. In een 

volgende paragraaf zullen wij nog zien, hoe het beginsel van de denkeconomie in dit opzicht 

in het rechtswetenschappelijk denken is misbruikt. 

Het principe van de denkeconomie speelt in de gesloten structuur van het logisch 

aspect nog geen rol. Eerst in het systematisch, wetenschappelijk denken met zijn logische 

beheersing van het veld van onderzoek treedt het op en wel in de nauwste samenhang met de 

esthetische en juridische anticipaties in de logische structuur. De eerste onthult zich in de 

logische harmonie van het theoretisch systeem, de tweede in het vragen naar de logische 

rechtsgrond van een wetenschappelijke theorie, waarbij inderdaad in het denkverkeer een 

logische rechtsspraak en afweging van aangevoerde gronden en tegengronden plaats grijpt. 

Ook in deze juridische anticipatie mag niet een bloot overdrachtelijke spreekwijze worden 

gezien. Zij is een essentieel moment in de ontsloten modale structuur van het logisch aspect, 

waarin zich inderdaad de innerlijke samenhang tussen [tP379] het logisch en het juridisch 

aspect onthult. 

Dit moet ook door Kant zijn opgemerkt, toen hij de bekende uitspraak deed, dat wij in 

het wetenschappelijk denken ons als rechter tegenover de verschijnselen stellen. In het niet 

wetenschappelijk denken is de logische functie hiertoe niet in staat, omdat zij zich nog bloot 

receptief in haar begripsonderscheidingen en redeneringen verhoudt, wegens haar starre 

gebondenheid aan de zinnelijke voorstelling. 

Eerst in de ontsloten structuur van het logisch aspect onthult zich ook zijn morele 

anticipatie en wel in de theoretische eroos, de theoretische liefde tot de waarheid, zonder 

welke geen waarachtig wetenschappelijk denken mogelijk is. 

En ter laatste instantie ontsluit zich de logische denkstructuur haar anticipatie op de 

modale zinkern van het geloof in de logische zekerheid, die in het theoretisch axioma naar een 

vaste grond voor de logische redenering zoekt. 

Ten aanzien van zulke theoretische axioma’s past in het bijzonder een scherp kritische 

houding, omdat juist daarin de invloed van het geloof van de wetenschapsbeoefenaar en van 

het religieuze [tP380] grondmotief van zijn denken zich onmiddellijk openbaart. Zodra het 

theoretisch axioma als zelfgenoegzame laatste logische grond wordt aangediend, wordt het 

wetenschappelijk denken dogmatisch en dwaalt de denker af van het kritisch spoor. 

 

 

 

 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De plaatsverhouding van het juridisch en het economisch aspect in de kosmische 

tijdsorde  

Stammler en de marxistische geschiedopvatting 

Door het hier aan enkele voorbeelden in zijn gebruik geïllustreerde criterium tussen 

retrocipatie en anticipatie nu op de juridische wetskring toe te passen, zijn wij in staat diens 

plaats ook in de orde der na-logische wetskringen wetenschappelijk vast te stellen. 

Wij willen ons hier nog beperken tot een onderzoek naar de plaatsverhouding tussen 

het juridisch en het economisch aspect, omdat juist deze kwestie het onderwerp is geworden 

van een uiterst belangrijke wetenschappelijke discussie. 

Sinds het marxisme het recht als een bloot “ideologische bovenbouw” boven de 

historisch-economische “structuur” van de maatschappij ging beschouwen, een bovenbouw 

die geheel afhankelijk zou zijn van de maatschappelijke productiewijze, is er in de 

rechtsfilosofie en de sociologie (de wetenschap van de samenleving) veel te doen geweest 

over de vraag, of de economische orde [tP381] inderdaad aan de juridische ten grondslag ligt, 

dan wel of omgekeerd de laatste de eerste eerst mogelijk maakt. 

De vroeger genoemde neokantiaanse rechtsgeleerde prof. Rudolph Stammler (in leven 

hoogleraar te Berlijn) meende in zijn bekend werk "Wirtschaft und Recht nach der 

materialistischen Geschichtsauffassung" (2e dr. 1921) de marxistische opvatting te kunnen 

weerleggen door zijn kenkritische theorie, dat de historisch-economische verhoudingen 

slechts een op zichzelf nog ongeordende “ervaringsmaterie” leveren, die eerst door de 

logische categorieën van het recht, resp. van de omgang (de sociale “conventie”) bepaald en 

geordend wordt. M.a.w. de juridische en omgangs-“categorieën” maken volgens hem de 

historisch-economische ervaring eerst mogelijk en kunnen dus nimmer door de historisch-

economische “ervaringsmaterie” bepaald zijn. 

Zonder een rechtsorde kan dus volgens hem een economisch productiestelsel in het 

geheel niet gedacht worden; wij moeten het laatste steeds in “juridische categorieën” vatten 

(denk bv. aan de eigendom van de productiemiddelen en de arbeidscontracten), willen wij het 

empirisch onderzoeken. En daarmee zou nu zijn aangetoond, dat de marxistische [tP382] 

poging, de (historisch gevatte) economische verhoudingen aan het recht ten grondslag te 

leggen, kentheoretisch onhoudbaar is. 

Nu is - nog geheel afgescheiden van de door ons reeds vroeger afgewezen zgn. 

“kritische” methode van het neokantianisme - de constatering, dat economische verhoudingen 

aan onze ervaring niet toegankelijk zijn los van juridische betrekkingen allerminst beslissend 

voor de beantwoording van de vraag of het economisch aspect van de werkelijkheid aan het 

juridische, dan wel omgekeerd het juridische aan het economische ten grondslag ligt. 

Daar immers in de tijdelijke orde alle aspecten onverbrekelijk met elkaar vervlochten 

bleken te zijn, geldt voor ieder aspect, dat het los van de overige niet bestaan kan. 

De vraag, waarom het thans gaat, is slechts deze, of in deze orde van de aspecten het 

economische aan het juridische voorafgaat, dan wel omgekeerd. 

 

De economische analogieën in de modale structuur van het juridisch aspect 

En dan leert ons een serieuze analyse van de modale structuur van dit laatste, dat 

daarin noodzakelijk terugwijzende analogieën zijn aan te wijzen. Naar de wets-(norm-)zijde 

kan de modale zinkern van het juridisch aspect [tP382] zich ook in een nog “gesloten” of 

primitieve rechtsorde slechts openbaren in samenhang met een economische analogie, die ter 

handhaving van het evenwicht van de rechtsbelangen een afweer van het exces of de 

overdadigheid in de belangenvervolging inhoudt. Waar dit moment ontbreekt, bevinden wij 

ons per se buiten de sfeer van het recht. 

Reeds in de primitieve rechtsorde komt deze economische analogie tot evidente 

openbaring in het talioprincipe (oog om oog, tand om tand). In welke ruwe vorm hier de 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

vergeldingsmaatstaf ook moge worden gehanteerd, ook in het primitieve talioprincipe komt 

een juridische economie, een juridische besparing in de vergeldingsreactie tot uitdrukking, 

die haar van een emotionele uiting van het wraakgevoel principieel onderscheidt. En het 

spaarzaamheidsmoment is inderdaad de zinkern van het economisch aspect,8 waarop wij reeds 

een anticipatie in de modale structuur van het logisch aspect aantroffen (de logische 

denkeconomie). 

Wij zullen nog zien, hoe de economische analogie zich in de samenhang van alle 

juridische grondbegrippen voordoet, met name ook in het grondbegrip van de rechtsmacht of 

competentie, [tP385] in dat van de juridische causaliteit, toerekening en onrechtmatigheid 

enz. enz. 

Ook aan de subjectzijde van het juridisch aspect zullen wij de economische analogie 

terugvinden in de figuur van het subjectief recht en het als noodzakelijk element daarin 

fungerend rechtsobject. 

Zo blijkt dus in de gesloten modale structuur van het juridisch aspect de economische 

analogie essentieel, wat trouwens ook reeds in de primitieve benamingen voor de vergelding, 

welke goeddeels aan het economisch verkeer ontleend zijn, tot uitdrukking komt. Hierop 

komen wij later vanzelf terug. 

In het tegenwoordig verband kunnen wij dus met zekerheid vaststellen dat het 

economisch aspect aan het juridische ten grondslag ligt en niet omgekeerd. In het debat tussen 

Stammler en de marxistische sociologie was deze kwestie niet op wetenschappelijke wijze op 

te lossen, omdat beide partijen van een theoretische visie op de werkelijkheid uitgingen, 

waarbij het inzicht in de modale structuren van de aspecten principieel onmogelijk werd 

gemaakt. 

Zo loochende Stammler de eigenwettelijkheid en eigenaard van het historisch en het 

economisch aspect, en maakte op innerlijk tegenstrijdige [tP386] wijze de historisch-

economische verhoudingen tot een in zichzelf ongeordende en onbepaalde “materie” van de 

ervaring van de sociale werkelijkheid. Hoe kon hij dan echter nog zinvol van een historisch-

economische materie van de sociale ervaring spreken? En hoe zijn op dit standpunt de 

onderzoekingsvelden van historiewetenschap, economische theorie en rechtswetenschap nog 

van elkaar te onderscheiden? 

Op het marxistisch standpunt voerde de historisch-economische visie op de 

werkelijkheid tot een evenzeer scheve kijk op de verhouding van de beide modale aspecten. 

De gedachte, dat de rechtsorde (evenals de kunst, de morele orde, het geloofsleven enz.) 

slechts een “ideologische bovenbouw” zou vormen boven de werkelijke historisch-

economische “onderbouw” en slechts de uitdrukking van de productiewijze van de 

maatschappij zou zijn, verstoort principieel het inzicht in de modale structuren van de 

werkelijkheid. 

In de moderne sociologie heeft men deze zgn. historisch-materialistische visie in het 

algemeen prijsgegeven, omdat men inzag, dat het niet aanging de economische factoren in de 

samenleving tot de alle overige eenzijdig bepalende te verheffen. Maar niettemin liet men het 

grondprobleem [tP387] i.c. de onderlinge verhouding en orde van de modale aspecten van de 

sociale werkelijkheid onopgelost liggen. Bij de behandeling van de verhouding tussen 

rechtswetenschap en sociologie komen wij op dit punt nog uitvoerig terug. 

 
8  Wij kunnen de modale zin van dit aspect omschrijven als spaarzame wijze van omgang met relatief 

schaarse goederen bij de alternatieve keuze van hum bestemming voor menselijke behoeften. Juist de modale 

zinkern wordt in de meeste gangbare definities gemist. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §4 

Inleiding (teksversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§ 4  

Antinomieën en ongeoorloofde ficties in het wetenschappelijk denken 

De zgn. ficties van de rechtstechniek 

 

De door ons aanvaarde modale soevereiniteit in eigen kring van de onderscheiden 

aspecten van de werkelijkheid is weliswaar reeds in onze wetsidee voorondersteld, maar ze is 

allerminst een willekeurige hypothese. Dat zij inderdaad in de tijdelijke orde van de 

werkelijkheid zelf gegrond moet zijn, blijkt hieruit, dat het theoretisch denken zich bij iedere 

poging, de modale zingrenzen tussen de wetskringen uit te wissen, in innerlijke 

tegenstrijdigheden verstrikt. 

 

De theoretische antinomie en de logische contradictie 

Deze tegenstrijdigheden zijn niet van bloot logische aard. De logische 

tegenstrijdigheid, welke door het vroeger besproken principium (exclusae) contradictionis 

wordt verboden, heeft slechts betrekking op de logische botsing van twee onderling 

tegenstrijdige oordelen ( S is P en S is niet P), die niet beide in hetzelfde opzicht tegelijkertijd 

(in logische gelijktijdigheid) waar kunnen [tP388] zijn, maar waarbij uit logisch standpunt in 

het midden moet blijven, welke van de beide oordelen op waarheid kan aanspraak maken. 

Strijdt een logische redenering met het principium contradictionis, dan is zij onlogisch, maar 

niet a-logisch. D.w.z. zij blijft zich toch binnen het logisch aspect bewegen en de logische 

tegenspraak blijft logisch gekwalificeerd. 

Daarentegen openbaart zich de theoretische tegenstrijdigheid, waarin zich het denken 

bij de nivellering van de modale grenzen tussen twee wetskringen verstrikt, hierin, dat de 

eigen gebiedswetten van deze laatste in materiële botsing met elkaar komen. 

Wij zullen de hierdoor ontstane tegenstrijdigheden echte antinomieën noemen in 

onderscheiding van de bloot-logische contradicties, welke slechts het logisch aspect van deze 

antinomieën raken. Van antinomie is uiteraard ook geen sprake, waar binnen een na-logische 

normatieve wetskring de subjectieve gedraging met de desbetreffende modale normen in 

tegenspraak komt. Zo bestaat geen echte antinomie tussen rechtmatigheid en 

onrechtmatigheid (binnen de juridische wetskring), tussen economisch en oneconomisch 

beheer van schaarse goederen (binnen de economische wetskring), tussen moreel en immoreel 

gedrag (binnen de morele wetskring), tussen geloof en ongeloof (binnen [tP389] de pistische 

wetskring), tussen schoon en lelijk (binnen de esthetische wetskring), enz. 

  



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §4 

Inleiding (teksversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De contraire tegenstellingen binnen de normatieve wetskringen en de echte antinomieën 

Hier is slechts sprake van contraire1 tegenstellingen, welke zich in alle normatieve 

wetskringen kunnen voordoen, omdat de mogelijkheid van overtreding in de aard van de 

norm als behoorlijkheidsregel besloten is. Zulke contraire tegenstellingen zijn in de na-

logische wetskringen alle logisch gefundeerd, zij zijn echte analogieën van de logische 

tegenspraak en wijzen terug naar de modale zinkern van het logisch aspect: de analytische 

onderscheiding. Zo is in het juridisch aspect de tegenstelling rechtmatig en onrechtmatig een 

juridische tegenspraak, die de juridische onderscheiding van geoorloofd en ongeoorloofd 

impliceert. Zij blijft als zodanig door de modale zinstructuur van dit aspect omsloten, zij blijft 

juridisch gekwalificeerd en kan zich slechts binnen de modale structuur van deze wetskring 

voordoen. 

Daarentegen openbaart de echte theoretische antinomie zich steeds in een theoretisch 

conflict tussen wetskringen onderling. 

De term anti-nomie drukt pregnant het tegen-wettelijk karakter van de hier bedoelde 

theoretische tegenstrijdigheid uit. De echte antinomie ontstaat, [tP392] doordat het denken 

zich tegen de kosmische wetsorde tracht te keren, die, gelijk wij gezien hebben, als kosmische 

tijdsorde de onderlinge verhouding en samenhang van de wetskringen reguleert. 

 

Het principium exclusae antinomiae en de irrationalistische visie op de werkelijkheid 

Deze antinomie wordt door de tijdelijke wereldorde weersproken en daarom voert de 

aanvaarding van de kosmische tijdsorde als wetsorde noodwendig tot de erkenning van het 

principium exclusae antinomiae als kosmologisch grondprincipe voor de theoretische 

werkelijkheidsleer. 

Het is typerend voor de irrationalistische stromingen in de immanentiefilosofie, die 

steeds de wetszijde van de werkelijkheid tot de subjectzijde trachten te herleiden, dat zij de 

theoretische antinomieën, waarin zij zich in het denken verstrikken, in de werkelijkheid zelf 

projecteren. Het is een echt irrationalistische stelling, dat de werkelijkheid vol antinomieën is 

en dat het dus op een rationalistische hybris berust, te trachten ze uit de werkelijkheid te 

elimineren. Maar deze stelling berust op een grondige miskenning van de aard van de 

theoretische antinomie. [tP393] 

Inderdaad is onze zondige wereld vol conflicten, wanneer wij haar beschouwen naar 

de subjectzijde. De wortel van al deze conflicten ligt in de zondeval, waardoor de mens zich 

van God afkeerde en Zijn wet verwierp 

 
1  Van de contraire, in de figuur der logische contradictie gefundeerde tegenstellingen, dienen weer te 

worden onderscheiden de zgn. polaire, welke wij in niet-normatieve wetskringen aantreffen, zoals gevoelig - 

ongevoelig, begeerte - afschuw, vreugde - leedgevoel enz. Het geaardheidsverschil tussen deze beide soorten 

tegenstellingen wordt door Leonard Nelson (Kritik der praktischen Vernunft S.347 vlg.) hierop teruggevoerd, dat 

de “polaire” zich alleen bij het psychisch “Interesse” zouden voordoen en innerlijk positieve verschillen van de 

psychische activiteit zouden betreffen, terwijl de “contraire” daarentegen alle op de objecten van de logische 

oordelen of wilsbesluiten zouden betrekking hebben, maar de typische polariteit van de geïnteresseerde 

gevoelsactiviteit zouden missen. 

Inderdaad wordt de term “polair” gewoonlijk voorbehouden aan de tegengestelde gevoelsaandriften (in 

het bijzonder aan de sociale), ofschoon wij hem ook hebben toegepast op de centrale religieuze motieven van het 

denken, voor zover deze een dialectisch karakter vertonen. 

Wanneer men zich aan deze beperkte betekenis van de polaire tegenstelling houdt, zal men voor de 

biotische tegenstelling ziek - gezond een andere benaming moeten kiezen. Zij is in geen geval van normatieve 

aard en kan om deze reden ook niet met de normatieve tegenstellingen tezamen onder het begrip “contrair” 

worden samengevat. Wellicht kan men haar onder de tegenstelling normaal- abnormaal brengen. 

Daarentegen zijn de tegenstellingen beweging - rust, rond - hoekig e.d. slechts contrair in logische zin, 

d.w.z. voor zover te in logische oordelen fungeren. Op zichzelf leveren zij geen tegenspraak op. Zij dragen 

veeleer een complementair karakter.  



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §4 

Inleiding (teksversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Maar deze conflicten zijn slechts mogelijk, omdat de wetsorde zelf in stand blijft. 

Zonder wet zou geen zonde mogelijk zijn. Het hierboven genoemde principium exclusae 

antinomiae ontkent dus allerminst het bestaan van subjectieve conflicten, die uit de opstand 

tegen of de veronachtzaming van de goddelijke wetsorde geboren zijn. Het verzet zich er 

slechts tegen deze conflicten op de werkelijkheidsorde zelf over te brengen en ze op 

theoretisch gebied tot een soort dialectische wet voor het denken te verheffen. 

Het moet in het licht van onze voorafgaande onderzoekingen duidelijk zijn, dat de 

dialectische grondmotieven het theoretisch denken steeds in antinomieën moeten 

verwikkelen, omdat zij tot verabsolutering van het betrekkelijke voeren. Aan de theoretische 

antinomieën ligt hier een religieuze antinomie ten grondslag, die de gehele theoretische visie 

op de onderlinge verhouding en samenhang der modale aspecten bepaalt. Het is dus alleszins 

begrijpelijk, dat de irrationalistische [tP394] stromingen haar theoretische antinomieën in de 

werkelijkheidsorde zelf projecteren! 

 

Kants verklaring van de theoretische antinomie 

Immanuel Kant heeft getracht de theoretische antinomieën te verklaren uit de 

metafysische hantering van de kosmologische rede-ideeën (die als zodanig nimmer op 

ervaring zijn betrokken), alsof het empirische realiteiten waren. 

Zo is bv. de theoretische idee van het heelal niet op de zinnelijke ervaring betrokken. 

Gaat men dus in de metafysische werkelijkheidsleer de vraag stellen of het heelal al of niet 

begrensd is in ruimte en tijd, dan kan men met schijnbaar hetzelfde logisch recht zowel de 

thesis als de antithesis verdedigen, zonder dat deze innerlijke strijd in de menselijke rede zich 

laat beslechten. 

M.a.w. Kant vereenzelvigt de theoretische antinomie met de logische contradictie en 

stelt haar op rekening van een metafysische overschrijding door het wetenschappelijk denken 

van de grenzen van de menselijke ervaring. Hij heeft dus het eigenlijk karakter en de 

oorsprong van de theoretische antinomie niet gezien, terwijl zijn eigen opvatting van de 

empirische werkelijkheid op een verabsolutering [tP395] van het natuurwetenschappelijk 

gezichtspunt bleek te berusten. 

Geen enkele wetskring kan als zodanig buiten de menselijke ervaringsmogelijkheid 

vallen, daar de tijdelijke werkelijkheid, gelijk wij gezien hebben, zich aan de menselijke 

ervaring slechts in een onverbrekelijke samenhang van al haar modale aspecten geeft en elke 

reductie van de empirische werkelijkheid tot enkele van haar aspecten op een theoretische 

abstractie berust, die zelf door een transcendentale grondidee bleek te zijn bepaald. 

Wanneer nu het theoretisch denken door een wetsidee wordt geleid, die de kosmische 

tijdsorde en de daarin gegronde modale structuren van de aspecten negeert, dan loopt het slag 

op slag gevaar de modale retrocipaties en anticipaties, aan welker hantering het nimmer kan 

ontkomen, los te vatten van hun eigen zinkern en de oorspronkelijke zin toe te dichten van die 

modale aspecten, waarheen ze terug-, resp. vooruitwijzen. 

 

Antinomieën in de wiskunde 

Zo kwam bv. de logicistische richting in de wiskunde, die de mathematische aspecten 

tot het logische zoekt te herleiden, er toe de logische eenheid en menigvuldigheid, welke in 

ieder begrip als vereniging [tP396] van afgezonderde logische momenten vervat is, tot 

oorsprong van het getal te proclameren. Maar die logische menigvuldigheid is, gelijk wij in 

de vorige paragraaf zagen, slechts een getalsanalogie, die als zodanig de oorspronkelijke zin 

van het getal juist vooronderstelt. Zo trachtte de bedoelde richting ook de (mathematische) 

ruimte bloot logisch te construeren uit de continue logische voortschrijding van denkpunt tot 

denkpunt, waarbij zij de logische denkruimte (dus de ruimte-analogie in het logisch aspect) 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §4 

Inleiding (teksversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

tot oorsprong van de geometrische ruimte en de logische denkbeweging tot oorsprong van de 

beweging in haar oorspronkelijke modale zin verhief.2 

Op deze wijze werden de modale grenzen tussen getal, ruimtelijkheid, beweging en 

logische analyse volledig uitgewist. Hierbij ontstonden echter echte theoretische antinomieën. 

Het ruimtelijk punt bv. heeft geen uitgebreidheid. Wil men dus uit punten (die men weer 

logicistisch met de zgn. reële getallen vereenzelvigde) logisch een ruimtelijk continuüm 

construeren, dan stuit men op de antinomie, [tP398] dat het niet-uitgebreide tot uitgebreidheid 

zou moeten komen, hetgeen gelijk staat met de logische opheffing van het punt begrip. 

Reeds in de Griekse wijsbegeerte waren zulke antinomieën bekend. Zeno, de leerling 

van Parmenides, de Eleaat, meende te kunnen bewijzen, dat aan beweging en veelheid geen 

werkelijk bestaan kan toekomen, omdat de in de beweging af te leggen ruimtelijke afstand 

tussen twee punten tot in het oneindige deelbaar is, en men een oneindig groot aantal oneindig 

kleine deeltjes van een ruimtelijke afstand niet werkelijk kan doorlopen (de antinomie van de 

vliegende pijl; die van de wedstrijd tussen Achilles en de schildpad, waarbij de laatste een 

voorsprong op de eerste krijgt, welke voorsprong Achilles nooit kan inhalen, enz.). In 

waarheid leverde hij slechts een stringent bewijs voor de onderlinge onherleidbaarheid van de 

modale aspecten van getal, ruimtelijkheid en beweging. Want de door hem gesignaleerde 

antinomieën ontstonden slechts door de theoretische nivellering van de modale grenzen van 

deze aspecten (de ruimtelijke continuïteit [tP399] is niet op te lossen in een oneindig aantal 

delen en beweging is niet te herleiden tot een statische ruimtelijke afstand tussen punten. 

 

Antinomieën in de rechtswetenschap 

Zo zijn ook in de rechtswetenschap vele antinomieën ontstaan, doordat men de modale 

zingrenzen tussen de juridische wetskring en de overige wetskringen niet in acht nam. 

Enige voorbeelden ter voorlopige introductie: 

 

Voorbeeld I 

In de modale structuur van het juridisch aspect schuilt noodwendig een getalsanalogie, 

die zich naar de wetszijde openbaart in een juridische veelheid van zich wederkerig 

begrenzende competentiesferen voor de rechtsvorming en binnen iedere competentiesfeer in 

een juridische eenheid in de veelheid van een stelsel van rechtsnormen; en naar de 

subjectzijde in een juridische eenheid van het rechtssubject in een veelheid van 

rechtsbetrekkingen, resp. in een juridische eenheid in een meerderheid of veelheid van 

rechtssubjecten, resp. in de juridische eenheid resp. veelheid van rechtsfeit enz. In deze 

getalsanalogie is naar de wetszijde van het rechtsleven ook het juridisch 

evenredigheidsprincipe gegrond, want het evenredigheidsprincipe [tP400] is oorspronkelijk 

van mathematische huize.  

 

De antinomieën bij miskenning van de juridische aard van de getalsanalogie in de 

rechtsverhoudingen 

Deze getalsanalogieën, die in haar juridische zin onverbrekelijk met alle volgende 

analogieën en de modale zinkern samenhangen, worden door vele rechtstheoretici telkens 

weer uit deze structurele samenhang losgemaakt en in een oorspronkelijk kwantitatieve zin 

gevat. Hierbij doet zich de invloed van de vroeger herhaaldelijk gesignaleerde 

natuurwetenschappelijke visie op de werkelijkheid gelden. Dit onjuridisch gebruik van 

kwantitatieve begrippen bleek echter een ware haard van theoretische antinomieën. 

Een scherp licht wordt op dit soort tegenstrijdigheden geworpen in een geestig 

gezegde van Franse oorsprong; Vraag: Hoe kunnen man en vrouw in de huwelijksverhouding 

 
2  Wijsgerig is deze 1ogicistische afleiding van de mathesis vooral door de Marburgerschool van de 

neokantianen (Hermann Cohen, Paul Natorp en Ernst Cassirer) uitgewerkt. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §4 

Inleiding (teksversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

één zijn? Antwoord: Doordat een van beide nul is. Als echter één van beide nul is, is er ook 

geen huwelijk. 

Voor een kwantitatieve, natuurwetenschappelijke denkwijze blijft de juridische, resp. 

morele eenheid in de tweeheid of veelheid [tP401] inderdaad een innerlijke tegenstrijdigheid. 

Komt zij in aanraking met de juridische figuur van de vertegenwoordiging, dan blijft de 

partiële juridische eenheid in rechtssubjectiviteit van vertegenwoordiger en 

vertegenwoordigde voor haar een onoplosbaar probleem uit het oogpunt van de werkelijke 

standen van zaken. Hoe kan, zo redeneert zij, een voogd als wettelijk vertegenwoordiger van 

een minderjarig kind, voor dit laatste “werkelijk” subjectieve rechten verwerven, terwijl het 

kind de mogelijkheid mist om deze rechten daadwerkelijk zelfstandig uit te oefenen? Zo komt 

zij inderdaad tot de solutie: In de verhouding van voogd tot pupil moet de rechtssubjectiviteit 

van de laatste nul zijn; de enig gerechtigde is de voogd, van wie dan zgn. ambtelijke 

subjectieve rechten worden toegeschreven, omdat weer niet viel te loochenen, dat hij de op 

naam van de pupil verworven rechten niet ten eigen behoeve mag uitoefenen.3 

Deze theorie van de zgn. ambtelijke rechten, waarop wij in een later verband nader 

moeten ingaan, is inderdaad geboren uit een volledige miskenning van het analogisch [tP404] 

karakter de juridische getalsverhoudingen en de misvatting daarvan in de oorspronkelijk 

kwantitatieve zin van het getalsaspect. Zij voert het juridisch denken in onoplosbare 

antinomieën, omdat de gehele juridische zin van de wettelijke vertegenwoordiging inderdaad 

onverenigbaar is met de opvatting, dat niet het kind, maar de voogd de gerechtigde zou zijn 

met betrekking tot de rechten, die tot het vermogen van zijn pupil behoren. Om deze 

antinomie volledig te doorzien, is het noodzakelijk de getalsanalogie in haar structureel 

verband met latere analogieën als de biotische, de psychische, de logische enz. te vatten. Want 

alleen in die structurele samenhang doet de getalsanalogie zich in de rechtsverhoudingen 

voor. 

Zo hangt de hier besproken antinomie bv. weer onmiddellijk samen met de 

miskenning van de aard van de juridische orgaanverhouding in het rechtsleven (biotische 

analogie), met de hantering van een onjuridisch wilsbegrip (psychische analogie), de 

miskenning van de aard van de juridische toerekening (logische analogie), [tP405] van de 

 
3  Het is een geheel andere kwestie, dat primitieve rechtsordeningen de figuur van de vertegenwoordiging 

in het algemeen nog niet kennen, gelijk hier ook van een burgerlijk privaatrecht nog geen sprake kan zijn. Op 

deze punten kan eerst met vrucht worden ingegaan, nadat wij de verhouding van recht en historie en de 

sociologische grondslagen voor de zgn. materiële indelingen van het recht aan een onderzoek hebben 

onderworpen. 

In de tekst gaat het uitsluitend er om in de aard van de juridische vertegenwoordiging zelf de 

getalsanalogie aan het licht te brengen en aan te tonen, dat een miskenning van het analogisch karakter van deze 

getalsverhouding noodzakelijk tot opheffing van het juridisch begrip “vertegenwoordiging” moet voeren. Om 

dezelfde reden moet hier ook de aan het Engelse recht ontleende “trustee-verhouding”, waarbij de “trustee” of 

vertrouwenspersoon, die naar de interne betrekking voor verschillende belanghebbenden optreedt naar buiten als 

enig gerechtigde en verplichte fungeert, buiten beschouwing blijven. Ook hier hebben wij niet met de echte 

figuur van de juridische vertegenwoordiging te doen. 

Prof. E.M. Meijers ziet in zijn aangehaald werk “De algemene begrippen van het burgerlijk recht” blz. 31/2 in 

de juridische vertegenwoordiging een blote fictie, die men - ten koste van een meer omslachtige omschrijving - 

evengoed zou kunnen vermijden. “In plaats van: “De voogd vertegenwoordigt de minderjarige”, aldus de 

schrijver, “kan men inderdaad evengoed zeggen “de handelingen van de voogd hebben voor de minderjarige 

dezelfde gevolgen, als wanneer deze, handelingsbekwaam zijnde, zelf gehandeld had”. Het is de schrijver 

blijkbaar ontgaan, dat juist in de laatste omschrijving een fictie, en wel een praktische fictie van de 

rechtstechniek, zou schuilen, waarover zo aanstonds nader in de tekst. Rechtswetenschappelijk geeft slechts het 

vertegenwoordigingsbegrip rekenschap van de stand van zaken, die in deze praktische fictie omschreven wordt. 

Want voor de wetenschappelijke analyse is juist de vraag, waarom deze gedeeltelijke identificatie van voogd en 

pupil geschiedt. Daartoe is een rechtstheoretische analyse van de figuur van de vertegenwoordiging in de 

samenhang van haar getal- en latere analogieën noodzakelijk. De blote constatering in de vermeend niet fictieve 

omschrijving van de werkelijke stand van zaken, geeft ons nog geen rechtswetenschappelijk inzicht. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §4 

Inleiding (teksversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

rechtsmacht van de gerechtigde en van de rechtsbetekenis van de wilsverklaring 

(taalanalogie). 

Wij willen thans in de eerste plaats de antinomieën onder ogen zien waarin het 

juridisch denken wordt verwikkeld bij miskenning van het principieel geaardheidsverschil 

tussen de psychische en de juridische wilsfunctie. 

 

Voorbeeld II 

In psychologische zin (d.i. naar het sensitieve aspect) kan het willen worden 

omschreven als een emotioneel begeren van een voorgesteld doel, begeleid van het gevoel het 

begeerde en voorgestelde doel door eigen vrije activiteit met zekere middelen te kunnen 

bereiken (dit activiteitsgevoel onderscheidt het psychisch willen van het blote wensen: bv. ik 

wenste, dat het al zomer was). In psychologische zin kan dus niets gewild heten, wat niet als 

doel en daartoe gekozen middel begeerd en voorgesteld werd.4 

In juridische zin is het willen slechts een analogie hiervan. Deze psychische analogie 

openbaart zich naar de wetszijde van het rechtsleven als wil van de rechtsvormer en naar de 

subjectzijde als het aan de rechtsnormen onderworpen feitelijk (eventueel ook in een 

onrechtmatige gedraging uitdrukt) willen van een rechtssubject. [tP407] Het juridisch willen 

in zijn reeds vroeger gesignaleerde onverbrekelijk verband met de juridische toerekening, de 

wilsverklaring en haar rechtsbetekenis (taalanalogie) draagt naar deze beide zijden een 

normatief karakter, d.w.z. het is ook naar zijn subjectieve zijde slechts onder het aanleggen 

van rechtsnormen te vatten. Noch bij de verklaarde wil van de rechtsvormer, noch bij die van 

een gewoon rechtssubject komt het tenslotte aan op wat psychisch begeerd en voorgesteld 

was, doch slechts op wat de wil, zoals hij verklaard is, in het rechtsleven betekent, dat naar de 

wetszijde constantheid van ordening en naar de subjectzijde verantwoordelijkheid voor de 

feitelijke gedragingen naar normatieve maatstaven eist.  

Zodra men deze eigen modale zin van het juridisch willen uit het oog verliest en een 

psychologisch wilsbegrip in de rechtswetenschap invoert, verstrikt zich het juridisch denken 

in onoplosbare antinomieën. 

 

De wijze van juridische totstandkoming van een wet 

Wij willen dit in de eerste plaats aantonen aan het beroemde probleem inzake de wil 

van de wetgever. 

In Nederland is de wetgevende macht opgedragen aan de Kroon in samenwerking met 

de Staten-Generaal.5 [tP409] 

Het wetsontwerp is – voor zover het niet bij uitzondering aan het initiatief van een lid 

van de Tweede Kamer der Staten-Generaal zijn oorsprong dankt (aan deze Kamer komt 

volgens de Grondwet, evenals aan de Kroon, het recht van initiatief toe), - gewoonlijk 

uitgewerkt aan één van de ministeriële departementen (het kan ook door een Staatscommissie 

of zelfs door een enkel jurist zijn opgesteld, aan wie een speciale opdracht daartoe is gegeven, 

zoals b.v. aan wijlen prof. E.M. Meyers het ontwerpen van een nieuw Burgerlijk Wetboek 

was opgedragen). Over het ontwerp wordt de Ministerraad gehoord, daarna de Raad van 

State, eventueel ook andere adviescolleges. Vervolgens komt het, voor zover het ontwerp bij 

de Raad van State tot belangrijke opmerkingen en bezwaren aanleiding heeft gegeven, en 

behoudens dringende spoed, na eventuele wijziging opnieuw hij de Raad van State. Daarna 

wordt het, vergezeld van een Memorie van Toelichting, ingediend bij de Tweede Kamer der 

 
4  Dat de concrete wilsact zich niet met haar psychisch begerensaspect dekt, is duidelijk. Zoals wij in een 

later verband zullen zien, laat de wilsact in haar totaalstructuur zich niet bloot psychologisch vatten. 
5  Wij spreken hier over een wet in zgn. formele zin, d.w.z. als juridische ontstaansvorm van een 

wettelijke regeling d.i. de wilsverklaring van het wetgevend orgaan. Over de onderscheiding van wet in formele 

en materiële zin spreken wij later bij de leer van de rechtsbronnen. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §4 

Inleiding (teksversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Staten Generaal, meestal bij een volgens vast formulier geredigeerde zgn. Koninklijke 

Boodschap, een enkele maal ook door een commissie. 

De ondertekening van de Memorie van Toelichting wijst de verantwoordelijke 

Minister(s) aan. 

Aan de openbare beraadslaging over het ingediende wetsontwerp [tP410] gaat een 

onderzoek vooraf, meestal in de vijf afdelingen van de Tweede Kamer, waarin deze laatste 

zich drie maal per jaar door loting splitst. Hierna wordt gewoonlijk een “voorlopig verslag” 

van de Kamer uitgebracht, dat dan door een “Memorie van Antwoord” van de zijde van de 

Minister, dikwijls vergezeld van een “nota van wijzigingen” wordt gevolgd. Daarna een zgn. 

“eindverslag” van de Kamer. 

Bij de openbare behandeling kan de Tweede Kamer gebruik maken van haar recht van 

amendement, dat zij sedert de grondwetsherziening van 1848 bezit en dat haar invloed op de 

wetgeving belangrijk heeft doen toenemen. Ieder lid kan een amendement indienen en 

toelichten. Voor de eindstemming kunnen door de Regering nog veranderingen worden 

voorgesteld en ook de leden kunnen nog nieuwe wijzigingen voorstellen, voor zover deze 

door de aangenomen wijzigingen of de verwerping van artikelen noodzakelijk zijn geworden. 

Dit is de zgn. “tweede lezing” van het wetsontwerp. 

Bij aanneming gaat het wetsvoorstel naar de Eerste Kamer, die het recht van 

amendement mist en die haar beslissing aan de Kroon en de Tweede Kamer mede deelt. 

[tP411]  

Tenslotte geeft de Kroon haar sanctie of bekrachtiging en wordt de wet door haar 

afgekondigd door plaatsing in het Staatsblad. 

 

De uitgedrukte wil van de wetgever en het psychologisch wilsbegrip 

Deze wet is nu, als juridische vorm, waarin recht ontstaat, inderdaad een op 

rechtsvorming gerichte wilsverklaring van de wetgever. In het arrest van de Hoge Raad van 

12 nov. 1900 W.7525 wordt zij dan ook genoemd “de in haar tekst uitgedrukte wil van de 

wetgever”. 

Maar ieder moet toch inzien, dat deze verklaarde wetgeverswil zich niet kan dekken 

met de psychische begeerten en voorstellingen van de Koningin, de bij de wetgeving 

betrokken Ministers en de leden der Staten-Generaal. Om te beginnen is de hier in het geding 

zijnde juridische wilsverklaring niet te vatten zonder samenhang met de getalsanalogie in de 

modale structuur van het recht. De wetgever is een juridische eenheid in de veelheid. 

Evenmin zonder verband met de ruimte-analogie, die zich naar de wetszijde van het 

rechtsleven als geldingsgebied van de rechtsnormen kenbaar maakt. Evenmin zonder verband 

met de bewegings- en werkingsanalogieën in het rechtsleven. De wet als juridische 

wilsverklaring brengt verandering [tP412] in de rechtsorde, zij heeft juridische werking en 

heeft rechtsgevolgen. Evenmin zonder verband met de biotische analogie: zij is de 

wilsverklaring van een rechtsorgaan, die orde en regel stelt voor het rechtsleven enz. enz. 

De verklaarde wetgeverswil is een wil in normatief-juridische zin, een uitgedrukte 

juridische ordeningswil, welks inhoud straks nadere bepaling krijgt in de juridische uitlegging 

en toepassing door de daarvoor aangewezen staatsorganen (rechtsprekende en eventueel 

bestuursorganen). 

Toch blijft de wet als rechtsvormende wilsverklaring steeds toegerekend tot de wil van 

de wetgever. Zou men nu nochtans trachten deze wetgeverswil in het psychologisch 

wilsbegrip te vatten, dan verstrikt men zich bij die poging noodzakelijk in theoretische 

antinomieën. Lang niet alle kamerleden bv. nemen van ieder wetsontwerp zelf grondig 

kennis, vóór zij hun stem uitbrengen. Iedere kamerfractie heeft haar specialisten, op wier 

gedetailleerd onderzoek andere leden grotendeels afgaan. Bovendien is een wet vaak het 

product van een compromis, en wordt het ingediende en vaak sterk geamendeerde ontwerp bij 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §4 

Inleiding (teksversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

meerderheid van stemmen aangenomen, zodat verschillende leden van de Staten Generaal 

kunnen hebben tegengestemd, terwijl [tP413] ook de Koningin ondanks het verlenen van haar 

sanctie ernstige bezwaren tegen de wet kan gevoelen. En eindelijk blijft een niet afgeschafte 

wet gelden, ook al is van de personen, die als ministers en leden van de Staten-Generaal aan 

haar totstandkoming hebben medegewerkt, niemand meer aanwezig. Als rechtsorgaan is de 

wetgever relatief constant evenals zijn in de wet uitgedrukte wil. Wat zou men dus moeten 

verstaan onder een psychische wil van de wetgever als juridische veel-eenheid? 

Een psychische wil, die onafhankelijk is van de bewuste of althans onbewuste 

psychische begeerten, strevingen en voorstellingen van bepaalde mensen is een innerlijke 

tegenstrijdigheid. 

Anderzijds gevoelt men, dat de wetgeverswil als relatief constante juridische 

ordeningswil onbestaanbaar ware, zo hij inderdaad zich zou dekken met de subjectieve 

individuele gevoelsstrevingen, begeerten en voorstellingen van de bij de wetgevende arbeid 

betrokken personen, die immers aan voortdurende fluctuatie onderhevig zijn. 

 

Ook aan de subjectzijde van het rechtsleven is de juridische wilsfunctie nimmer zonder 

antinomieën tot de psychische te herleiden 

Maar ook aan de subjectszijde van het rechtsleven laat de juridische wilsfunctie zich 

op generlei [tP414] wijze tot de psychische herleiden. 

Reeds om deze reden niet, wijl de eerste, in tegenstelling tot de laatste zich - krachtens 

de fundering van het juridisch aspect in het taalaspect - in een verklaring of daad 6 moet uiten, 

welker rechtsbetekenis door uitlegging moet worden vastgesteld en waarvoor men in het 

rechtsleven verantwoordelijk wordt gesteld. Men wordt juridisch aan een wilsverklaring 

gebonden, ook al heeft men haar volledige inhoud en rechtsgevolgen niet overzien en niet 

psychisch gewild. 

Ook bij de toerekening van feitelijke juridische gevolgen van een daad (als bv. de 

aantasting van het leven als rechtsgoed van een persoon) tot de wil van een delinquent is het 

niet de vraag, of deze laatste psychisch die gevolgen gewild had, maar of ze naar juridische 

maatstaf als gevolg van zijn in zijn gedragingen geuiten wil behoren te gelden. Door in de 

rechtswetenschap een psychologisch wilsbegrip toe te passen, komt men theoretisch dus 

telkens in botsing met de wetten van het rechtsleven. 

 

Voorbeeld III 

Een laatste voorbeeld van antinomieën in het rechtswetenschappelijk denken ontlenen 

wij aan [tP416] het beroemde juridisch causaliteitsprobleem, waarop wij later afzonderlijk 

moeten ingaan. Wij stippen het hier nog slechts aan in verband met het onderwerp, dat ons 

thans bezig houdt. 

De traditionele opvatting in de rechtswetenschap vatte het oorzakelijk verband tussen 

menselijke gedragingen en juridisch relevante feitelijke gevolgen daarvan in een niet-

juridische zin. 

Wij merkten reeds vroeger op, dat de juridische causaliteit zich in een onverbrekelijke 

samenhang van de wetszijde en de subjectzijde van deze relatie openbaart. Naar de wetszijde 

ontmoeten wij dit juridisch oorzakelijkheidsverband in de relatie: rechtsgrond - rechtsgevolg; 

naar de subjectzijde in de relatie van een menselijke gedraging tot een feitelijk gevolg, resp. 

van de gevolgen van een zgn. objectief rechtsfeit (bv. een brand door blikseminslag ) in relatie 

tot subjectieve rechtsverhoudingen ( bv. een verzekeringsovereenkomst, het subjectief 

eigendomsrecht enz.). Steeds is echter feitelijke oorzakelijkheid in het rechtsleven 

onderworpen aan de relatie rechtsgrond-rechtsgevolg naar de wetszijde van het rechtsleven. 

 
6  Ook een daad, en zelfs een onrechtmatig nalaten is in juridische zin een wilsuiting. De laatste is dus 

niet beperkt tot een verklaring in woorden. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §4 

Inleiding (teksversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

[tP417] Zo is bv. het lichamelijk letsel van het slachtoffer dat feitelijk is veroorzaakt door een 

mishandeling rechtsgrond voor straf, resp. burgerrechtelijke schadevergoeding. 

Bij de vaststelling van het feitelijk juridisch causaal verband tussen een onrechtmatige 

gedraging en haar gevolgen speelt de juridische toerekening een essentiële rol. De vraag is 

hier of de delinquent het geïncrimeerde gevolg heeft veroorzaakt, of dit gevolg hem dus 

juridisch als uitvloeisel van zijn gedraging kan worden toegerekend. 

Bij hantering van een causaliteitsbegrip ten aanzien van menselijke rechtsgedragingen, 

zoals dat in de klassieke natuurkunde vanaf Galilei tot het begin der XXe eeuw werd opgevat, 

wordt de grondslag voor deze juridische toerekening opgeheven. De klassieke 

natuurwetenschap rekende bij de vaststelling van een natuurkundig oorzakelijk verband door 

een gehele reeks van factoren; zij kent ook in haar jongste ontwikkeling, waarin zij nog 

slechts waarschijnlijkheidsoordelen over het verloop van de fysische processen opstelt, 

uiteraard geen toerekening in normatieve zin. Een menselijke handeling staat in een 

natuurkundig causaal verband naar haar [tP418] energetisch aspect op één lijn met 

blikseminslag. En het rechtswetenschappelijk denken wordt bij de hantering van zulk een 

veroorzakingsbegrip noodzakelijk in de antinomie verstrikt, dat men zonder juridische 

toerekening nimmer kan zeggen, dat een bepaald rechtssubject iets heeft veroorzaakt, terwijl 

men anderzijds bij hantering van het begrip van de juridische toerekening het terrein van het 

natuurwetenschappelijke causaliteitsoordeel verlaat. 

Beproeft men deze antinomie te ontgaan, door de vraag inzake de toerekening bij het 

juridisch schuldprobleem onder te brengen en de causaliteitsvraag en het handelingsbegrip als 

niet-juridische, zgn. bloot feitelijke kwestie, geheel los van de eerste te vatten, dan verstrikt 

men zich in nieuwe antinomieën. De jurist kan nl. de schuldvraag nooit los van de 

causaliteitsvraag vatten, omdat de eerste los van de laatste geen juridische zin heeft. En wij 

zullen bij de behandeling van het juridisch causaliteitsprobleem zien, dat een niet-juridisch 

handelings- en causaliteitsbegrip het juridisch schuldbegrip uitsluit en omgekeerd. 

 

De theoretische fictie als bemanteling van antinomieën in het rechtswetenschappelijk 

denken en de praktische fictie bij de rechtsvorming [tP419] 

Waar nu het gebruik van onjuridische grondbegrippen in de rechtswetenschap tot 

botsing voert met de modaal-juridische aard van het rechtsleven, neemt men vaak zijn 

toevlucht tot het invoeren van ficties, om zulke theoretische antinomieën te maskeren. 

Er bestaat ook een geheel ander gebruik van de fictie, nl. als hulpmiddel van de 

praktische rechtsvorming, waardoor men rechtsnormen, die aanvankelijk een beperkter 

gelding hadden, analogisch toepast op andere standen van zaken, die voor een gelijke of 

overeenkomstige regeling in aanmerking komen. Zo kende het romeinse recht een gehele 

categorie van zgn. actiones ficticiae, d.w.z. door de praetor verleende rechtsvorderingen, 

waardoor de rechtsbescherming, welke een bepaalde rechtsverhouding naar het alleen voor de 

Romeinse stamgenoot geldend oude romeinse ius civile genoot, analogisch werd uitgebreid 

tot een andere overeenkomstige rechtsverhouding, waarbij een of meer voorwaarden voor het 

toekennen van de civiele actie ontbraken, maar die toch voor gelijke bescherming in 

aanmerking kwam. 

Tegen dit praktisch gebruik van de fictie in de rechtsvorming kan natuurlijk uit 

theoretisch wetenschappelijk oogpunt geen bedenking bestaan.7 [tP421] De theoretische fictie 

daarentegen is, voor zover zij in het rechtswetenschappelijk denken wordt ingevoerd om 

theoretische antinomieën, ontstaan uit het opereren met onjuridisch gevatte grondbegrippen, 

 
7  Geen praktische fictie ligt in het voor tegenbewijs vatbare rechtsvermoeden (de praesumptie iuris). 

Wanneer bv. het positieve recht (artt. 604,1o en 605,1o BW) aan het bezit van een zaak voorlopig het vermoeden 

van eigendomsrecht vastknoopt, dan betekent dit geen fictie maar slechts het leggen van de bewijslast op de niet- 

bezitter, die beweert eigenaar te zijn. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §4 

Inleiding (teksversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

te bemantelen en zulke begrippen weer min of meer aan de juridische standen van zaken aan 

te passen, wetenschappelijk niet te rechtvaardigen. 

 

Leny’s onderscheiding van “science" en “technique” in het juridisch denken 

De bekende Franse rechtsgeleerde Fr. Geny8 heeft getracht haar te verdedigen als een 

constructief hulpmiddel van de zgn. rechtstechniek, welke laatste hij van de eigenlijke 

rechtswetenschap onderscheidt. 

De rechtstechniek zou namelijk, in onderscheiding van de rechtswetenschap, niet aan 

de in de werkelijkheid gegeven standen van zaken gebonden zijn, maar zich mogen bewegen 

in goeddeels willekeurige constructies, waarmee het denken kan werken alsof het hier 

werkelijke standen van zaken betrof. Zulke zgn. rechtstechnische constructies zouden nl. een 

grote vereenvoudiging in het juridisch denken brengen, doordat zij in werkelijkheid uiterst 

gecompliceerde standen van zaken op afkortende wijze samenvatten. D.w.z. [tP423] hij 

verdedigt de theoretische fictie met een beroep op het beginsel van de denkeconomie, waarop 

wij bij de analyse van de modale structuur van het logisch aspect de aandacht hebben 

gevestigd. 

Nu staat bij deze opvatting van de rechtstechniek in haar onderscheiding van de 

theoretische rechtswetenschap ongetwijfeld wel mede de praktische taak van de juristen in het 

proces van de rechtsvorming en de toepassing van positieve rechtsregelen op de bijzondere 

gevallen voor ogen. Het bedenkelijke is echter, dat men ongemerkt alle eigenlijk modaal-

juridische grondbegrippen van de rechtswetenschap onder de fictieve constructies van de 

rechtstechniek rekent, terwijl dan de niet-fictieve begrippen, die men aan de “werkelijkheid” 

gebonden acht, inderdaad van niet-juridische aard blijken te zijn. 

 

v. Jherings opvatting van de rechtstechniek als specifiek juridische methode 

Rudolph von Jhering, een van de grootste Duitse rechtsgeleerden van de vorige eeuw, 

die wel als eerste een theorie van de rechtstechniek ontwikkeld heeft, zag in de tijd, waarin hij 

nog aanhanger van de historische school was, allerminst een tegenstelling tussen deze 

“techniek” en de eigenlijke rechtswetenschap. Hij meende integendeel, dat de systematische 

rechtswetenschap, [tP424] die hij op v. Savigny's voetspoor van de wetenschap van de 

rechtsgeschiedenis onderscheidde, zich geheel met de rechtstechniek dekte en dat juist de 

laatste eigenlijk de typisch juridische denkmethode volgt, waardoor de wetenschappelijke 

opvatting van het recht zich van de niet-wetenschappelijke lekenopvatting onderscheidt. 

Niettemin zag hij in deze juridische techniek niet een willekeurige, eerst door de 

wetenschap van buiten af aan het recht opgedrongen, methode, maar een met de aard van het 

recht zelf gegeven - en reeds in de vóór-wetenschappelijke fase van de rechtsontwikkeling in 

kiem aanwezige - methode tot beheersing van de rechtsstof. 

Technische onvolkomenheid van het positieve recht is, gelijk von Jhering opmerkt, 

noodzakelijke onvolkomenheid van het gehele recht en niet slechts van een enkele zijde 

ervan. 

De juridische techniek is volgens hem aan twee onderling samenhangende doeleinden 

dienstbaar: 1e aan een logische beheersing van de positieve rechtsstof door middel van een 

kwantitatieve en kwalitatieve vereenvoudiging, een logische besparing met betrekking tot de 

massa van de stof, zonder iets van haar praktische inhoud prijs te geven [tP425] en 2e aan de 

vergemakkelijking van de toepassing van de positieve rechtsregels op het concrete geval. 

 

 

 

 
8  Science et technique en droit privé positif. (Paris 1914-1924). 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §4 

Inleiding (teksversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De juridische begripsvorming en de juridische constructie 

De gehele juridische analyse van gecompliceerde rechtsverhoudingen als voogdij, 

erfopvolging, pandrecht enz. in haar eenvoudigste elementen, de vorming van algemene en 

abstracte rechtsbegrippen uit positieve rechtsregels, en met name de gehele juridische 

constructie en systematiek van de rechtsstof dienen volgens de schrijver slechts tot beheersing 

van het ruwe en in zichzelf onoverzienbare materiaal van de positieve rechtsregels onder 

toepassing van het beginsel van de denkeconomie. En juist in haar construerende en 

systematische (classificerende) werkzaamheid, die zich als een hogere trap boven de lagere 

van de interpretatie van de positieve rechtsregels verheft, wordt volgens hem de 

rechtswetenschap productief, een bron van nieuw, in de gegeven rechtsstof nog niet vervat, 

recht. 

In de juridische constructie en classificering van de stof is de rechtswetenschap geheel 

vrij, d.w.z. niet gebonden aan de constructieve vormgeving, die bv. de wetgever aan de stof 

heeft gegeven. [tP425] 

Men ziet hier duidelijk, hoe bij v. Jhering de grenzen tussen de theoretische 

rechtswetenschap en de praktische rechtsvorming zijn opgeheven en dit heeft onmiddellijk 

gevaarlijke consequenties voor de wetenschappelijke begripsvorming. 

 

v. Jherings opvatting van de specifiek juridische begrippen als rechtstechnische 

constructies 

Reeds bij v. Jhering vinden wij nl. de opvatting, dat de eigenlijk juridische begrippen, 

slechts het product zijn van rechtstechnische constructies, die uitsluitend beogen een 

denkeconomische samenvatting van anders moeilijk te hanteren positiefrechtelijke regels. 

Sprekend over de constructiemiddelen van de romeinse juristen noemt hij o.a. de 

“schijnhandelingen”, waarbij bv. een driemalige verkoop van een filius familias door de pater 

familias slechts als vorm werd benut voor de emancipatie van de eerste uit de patria potestas, 

zonder dat hier werkelijke verkoop bedoeld was, en de “ficties”, waarin hij vaak slechts 

residuen van vroegere schijnhandelingen ziet. Zonder enige overgang laat hij hierop de 

uitspraak volgen: “Eine gewisse Ähnlichkeit mit der Fiction hat die künstliche Erweiterung 

natürlicher Begriffe z.B. die Ausdehnung des Fruchtbegriffs auf das uti (fructus civiles), des 

Besitzes auf Servituten (juris possessio), die der Person auf juristische Personen, die der 

Sache auf Complexe von Sachen (juristische) [tP428] Sachen u.s.w.9 

In de hier gemaakte tegenstelling tussen “natuurlijke” en “kunstmatige” begrippen 

heeft v. Jhering in wezen reeds de door Geny en anderen gemaakte tegenstelling tussen aan de 

werkelijkheid gebonden begrippen en de fictieve constructies van de rechtstechniek op het 

oog. 

Het is intussen duidelijk, dat deze tegenstelling in een theoretische visie op de 

werkelijkheid is gegrond, die voor het modaal juridisch aspect geen plaats heeft. 

 

De zinloosheid van een tegenstelling tussen natuurlijke en kunstmatige begrippen in de 

rechtswetenschap 

Een tegenstelling tussen natuurlijke en kunstmatige begrippen heeft in de wetenschap 

geen zin, omdat alle wetenschappelijke begrippen als zodanig het product zijn van een 

“kunstmatige” theoretische abstractie, die, gelijk we vroeger gezien hebben, principieel 

verschillend is van de “natuurlijke” denkwijze van de naïeve ervaring. 

Het wetenschappelijk begrip “rechtspersoon” is niet een kunstmatige uitbreiding van 

een “natuurlijk” persoonsbegrip, maar eenvoudig een bijzondere toepassing van het abstracte 

 
9  “Geist der römischen Rechts” Dl. II, 2e afd. (6e Aufl. Lepzig 1921) blz. 382/3. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §4 

Inleiding (teksversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

begrip rechtssubject, dat een gecompliceerd (niet-elementair) modaal grondbegrip van de 

rechtswetenschap is. 

Het wetenschappelijk juridische zaakbegrip is niet een kunstmatige uitbreiding van 

een natuurlijk zaakbegrip, [tP430] maar een bijzondere toepassing van het abstracte 

grondbegrip rechtsobject, dat weer een gecompliceerd modaal grondbegrip van de 

rechtswetenschap is. 

Evenzo is het rechtswetenschappelijk begrip van bezit niet een kunstmatige uitbreiding 

van een natuurlijk begrip van bezit, maar een bijzondere toepassing van het elementaire 

modale grondbegrip subjectieve rechtsmacht over een juridisch object.10 

 

De praktisch juridische constructies en haar verhouding tot de theoretische 

rechtswetenschap 

Het kan zeer goed zijn, dat de praktisch-juridische constructie van rechtsverhoudingen 

begint aan te knopen bij de “natuurlijke”, op concrete wezens, dingen en gebeurtenissen 

gerichte, begrippen van de naïeve ervaring, dat zij bv. het juridisch begrip “zaak” laat 

aanknopen bij de “lichamelijke zaak” als concreet ding (bv. een stuk grond, een huis, een 

paard) om dit begrip dan vervolgens uit te breiden tot collectiviteiten als een kudde, een 

bibliotheek (universitas rerum), die slechts door bestemming van de zijde van de eigenaar 

juridisch als een eenheid in aanmerking komen, tot zgn. “onlichamelijke zaken” (subjectieve 

rechten), die slechts onder modaal juridisch gezichtspunt als “zaken” kunnen worden gevat, ja 

zelfs bv. tot een gehele nalatenschap als juridische eenheid van rechten en verplichtingen. 

[tP433]  

Onder rechtswetenschappelijk gezichtspunt komt echter ook een “natuurlijke” zaak 

slechts onder zijn modaal-juridisch aspect in aanmerking en dit laatste is nooit identiek met 

de concrete werkelijkheid van een ding. Het bevat, evenals de rechtssubjectiviteit, de 

juridische getalsanalogie in zich. De juridische constructie van de zaak onderstelt zelf de 

modaal-juridische samenhang tussen alles, wat zij juridisch onder res samenvat. 

 

 
10  Wel te onderscheiden van de later te bespreken rechtsmacht naar de wetszijde van het rechtsleven: de 

zgn. competentie.  

Het juridisch bezit kan al of niet zijn rechtsgrond vinden in een subjectief recht (bv. eigendom, 

pandrecht). Het is echter onder juridisch gezichtspunt nimmer te vatten als een feitelijke macht zonder normatief-

juridische kwalificatie. (Vgl. ook art. 584 BW: “Men kan op zaken hebben hetzij een regt van bezit, hetzij een 

regt van eigendom enz.”) Een niet-juridische macht kan als zodanig geen rechtsgevolgen hebben en dat heeft het 

juridisch bezit steeds. De bezitter oefent volgens ons Burgerlijk Wetboek, in eigen naam een feitelijke 

(subjectieve) rechtsmacht over een rechtsobject uit (vgl. art. 585 BW: “Door bezit wordt verstaan het houden of 

genieten ener zaak, welke iemand of in persoon of door een ander, in zijn magt heeft, alsof ze hem 

toebehoorde”), waaraan de rechtsorde het rechtsvermoeden van gerechtigdheid vastknoopt (zie de artt. 604,1o en 

605 lo BW), zolang het tegendeel niet bewezen is. 

Wanneer iemand een zaak juridisch slechts onder zich heeft voor een ander (krachtens een bijzondere 

rechtsbetrekking zoals bv. de bewaarnemer voor de bewaargever), en niet voor zichzelf, spreekt men van blote 

detentie. Ook deze laatste moet echter in juridische grondbegrippen worden gevat. Onjuridische begrippen zijn 

over de gehele linie in de rechtswetenschap contrabande. 

Uit het feit, dat het juridisch bezit niet verloren gaat, doordat men een zaak vrijwillig aan een ander in 

detentie geeft, blijkt wel duidelijk hier met een specifieke vorm van feitelijke rechtsmacht, een juridische 

beschikkingsmogelijkheid en niet met een bloot fysieke of fysisch-psychische verbondenheid met een zaak te 

doen hebben. Onder het zgn. “fysisch-psychisch” gezichtspunt, [dat niet georiënteerd is aan de modale aspecten 

van de menselijke ervaringswereld, maar aan de traditionele opdeling van de werkelijkheid in lichaam (het 

fysische of materiële) en ziel (het innerlijke, onstoffelijke deel van de menselijke existentie,)] valt tussen detentie 

en bezit geen juridische relevant onderscheid te ontdekken. Onder dit gezichtspunt zou men bv. de huurder van 

een huis, die juridisch slechts detentor is, bezitter moeten noemen. Of de huurder psychologisch de wil heeft het 

gehuurde pand voor zichzelf (als ware hij eigenaar) te bezitten is juridisch irrelevant (art.592 BW). Nu kan 

ongetwijfeld een positieve rechtsorde aan de huurder bezit toekennen, maar dit is steeds iets anders dan een bloot 

“fysisch-psychische” toestand. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §4 

Inleiding (teksversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De juridische constructies als doelmatige groepering van de rechtsstof 

De zgn. juridische constructies dienen als zodanig inderdaad slechts voor de 

praktische hantering van positieve rechtsregels, resp. voor nieuwe rechtsvorming. Zij geven 

ons als zodanig nog geen theoretisch-wetenschappelijk inzicht in de juridische standen van 

zaken.11 Verschillende constructies kunnen tot hetzelfde praktisch doel leiden, en voor zover 

dit laatste inderdaad het geval is, zal de theoretische voorkeur voor de ene of de andere 

inderdaad worden bepaald door de meer of mindere eenvoudigheid en elegantie van de 

gekozen weg of, gelijk prof. E.M. Meyers het uitdrukt, door de maatstaf, “van de meest 

doelmatige groepering van de positieve rechtsstof”. [tP437] 

Zo was het b.v. voor het inwerking treden van de wet van 23 April 1936 (Stbl. 

No.202) met het oog op de geldende burgerlijke rechtsregels voor huur- en 

koopovereenkomst niet onverschillig of men een zgn. “huurkoop” praktisch als huur dan wel 

als koop construeerde. Daarentegen kon men praktisch vrijwel tot dezelfde resultaten komen 

door zulk een “gemengde overeenkomst” hetzij als een combinatie van huur en koop dan wel 

als een “contract sui generis” te construeren. De wetenschappelijke rechtsbegrippen huur en 

koop mogen daarbij niet zelf als willekeurige constructies van de rechtstechniek worden 

beschouwd, omdat zij aan typische juridische structuurbeginselen gebonden zijn,12 en aan de 

constructies ten grondslag moeten worden gelegd. 

 
11  Een geheel andere opvatting van de juridische constructie vindt men bij de meermalen genoemde 

neokantiaanse rechtsgeleerde R. Stammler in zijn "Theorie der Rechtswissenschaft" (1911 S. 336-364). Volgens 

hem is de taak van de juridische constructie van zuiver theoretische aard nl. het systematisch vatten van alle 

bijzondere rechtsinhouden van het positieve recht onder de zuivere juridische denkvormen, die de rechtservaring 

eerst mogelijk maken. Zij is dan de methode van de positieve rechtswetenschap als zodanig, die nimmer nieuwe 

rechtsstof kan vormen, maar slechts de in het positieve recht gegeven stof theoretisch kan reproduceren. Zij moet 

zich daartoe baseren op de “reine Rechtslehre”, die onder abstractie van alle bijzondere positieve inhoud, alleen 

de algemeengeldige vormen van het juridisch denken in hun logische samenhang heeft te ontwikkelen. Stammler 

heeft dus het principieel verschil tussen de theoretische rechtswetenschap en de praktische rechtsvorming en 

rechtstoepassing wel gezien. Maar voor de zelfstandige betekenis van de praktische constructie heeft hij geen 

oog.  

Wat de juridische ficties betreft, maakt de schrijver de op zichzelf juiste opmerking, dat hierbij nooit 

gedacht mag worden aan een fingering van “natuurlijke”, in de zin van natuurwetenschappelijk bepaalde 

verschijnselen (S.333). Hij ziet er slechts in een denkeconomische formulering van anders niet eenvoudig weer 

te geven juridische standen van zaken. Wanneer hij echter ook in het begrip rechtspersoonlijkheid slechts zulk 

een “afkortende formule” ziet, om bv. rechtsverhoudingen van de leden van een vereniging onder elkaar en tot 

derden in een zekere eenheid samen te vatten, dan openbaart zich daarin de invloed van zijn neokantiaanse 

opvatting van het juridisch aspect als een samenstel van transcendentaal-logische denkvormen, welker inhoud 

van willekeurig karakter is. 
12  Enige voorbeelden mogen dit verduidelijken. 

De overgang op een borg van de door deze betaalde vordering tegen de hoofdschuldenaar is naar 

Nederlands burgerlijk recht onmogelijk als een koop van deze vordering te construeren, omdat deze overgang 

alleen op de wet (art.1877 B.W.) is gegrond en van een overeenkomst tussen de schuldeiser en de borg geen 

sprake is. Daarentegen kon in het romeinse recht de cessie (overdracht) van de door de borg voldane vordering 

tegen de hoofdschuldenaar op grond van een aan de betaling voorafgegane overeenkomst tussen borg en 

schuldeiser zeer goed als uitvoering van een koopcontract worden geconstrueerd, omdat deze cessie-

overeenkomst inderdaad de structurele elementen van een koopovereenkomst bevat (Zie C 76 D. de solutionibus. 

XXXXVI, 3). De vordering wordt gekocht tegen de prijs van de hoofdsom. Deze constructie werd door de 

Romeinse jurist Modestinus gekozen, om de consequentie van de regel, dat door betaling een vordering teniet 

gaat en dus niet meer kan worden overgedragen, te ontgaan. 

Wanneer in de moderne rechtspraak vóór het arrest HR 12 April 1949 NJ No.452 (dat de zgn. sui 

generis-theorie aanvaardde) een pensionovereenkomst als huur werd geconstrueerd, dan is zulks in zoverre te 

verdedigen, dat het meest op de voorgrond tredend deel van deze overeenkomst inderdaad de essentiële trekken 

van een huurcontract vertoont. Maar er schuilen daarin ook andere (niet tot het wezen van het huurcontract 

behorende) elementen (de levering van maaltijden tegen de in de pensionprijs mede berekende prijs, en het 

verrichten van diensten). Het is de onafwijsbare taak van de rechtswetenschap deze verschillende elementen 

theoretisch te analyseren en de gekozen praktische constructies met behulp daarvan kritisch te toetsen. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §4 

Inleiding (teksversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Zo kan men voor vele rechtsstelsels de vraag van juridische constructie opwerpen, of 

door het verlies van een zaak de bezitter zijn recht van bezit verliest en de lopende verjaring 

waardoor hij van bezitter eigenaar zou worden teniet gaat, terwijl dan bij terugverkrijging van 

de zaak binnen het jaar het recht van bezit herleeft en de verjaring met behulp van een fictie 

geacht wordt nimmer onderbroken te zijn, dan wel of bij het verlies van de zaak de lopende 

verjaring slechts geschorst [tP438] wordt tot het tijdstip, waarop de zaak binnen het jaar weer 

is teruggekregen. 

De juridische begrippen tenietgaan en schorsing mogen hierbij weer niet zelf als 

fictieve constructies van de rechtstechniek worden beschouwd, omdat zij intrinsiek modaal-

juridische tijdsfiguren omvatten. 

Het is echter een principiële verwarring om aan deze praktische constructies reeds als 

zodanig een rechtswetenschappelijk karakter toe te kennen, gelijk v. Jhering deed, of wel met 

Geny e.a. de eigenlijke rechtswetenschappelijke taak te zien in het blootleggen van de 

natuurlijke “gegevens” (enerzijds in de “psycho-fysische” werkelijkheid en de sociale feiten, 

anderzijds in het redelijk-zedelijk bewustzijn en het geloof), die aan de kunstmatige en 

fictieve constructies van de rechtstechniek ten grondslag zouden liggen. 

Beide opvattingen miskennen de aard van het rechtswetenschappelijk denken en het 

principieel verschil tussen de denkhouding van de naïeve ervaring en die van de wetenschap. 

En zij voeren, consequent doorgedacht, onvermijdelijk tot de conclusie, dat alle modale 

grondbegrippen van de rechtswetenschap slechts fictieve constructies zijn, omdat men van 

een theoretische werkelijkheid uitgaat, [tP439] die voor het modaal juridisch aspect geen 

plaats heeft, en die ten onrechte met de in de naïeve ervaring gegeven werkelijkheid 

vereenzelvigd wordt. 

De eigenlijke antinomieën, die zich achter de opvatting van de modale grondbegrippen 

van de rechtswetenschap als blote ficties van de rechtstechniek verbergen, komen vanzelf aan 

het licht, zodra men de aanhangers van deze opvatting dwingt deze vermeende ficties weer 

terug te interpreteren in wat zij als de gegevens van de natuurlijke werkelijkheid beschouwen. 

 

H.J. Wolffs onderscheiding van juridische “Elementarlehre” en “Rechtstechnik” 

Ik heb dit indertijd uitvoerig aangetoond ineen critische bespreking van het 

standaardwerk van dr. H.J. Wolff (destijds hoogleraar te Riga) “Organschaft und juristische 

Person” (1933).13 

Wolff maakt, evenals de Franse hoogleraar Geny, een scherpe onderscheiding tussen 

de fictieve constructies van de rechtstechniek en de aan de natuurlijke werkelijkheid 

gebonden grondbegrippen van het rechtswetenschappelijk denken. In plaats van Geny’s 

tegenstelling van science en technique gebruikt hij die van die van “juridische 

Elementarlehre" en Rechtstechnïk, die hij tezamen als rechtstheorie weer onderscheidt van de 

rechtsfilosofie enerzijds en de rechtsdogmatiek anderzijds. 

Onder de “Elementarlehre” verstaat hij een [tP441] algemeengeldige theorie van de 

juridische grondbegrippen (als rechtsnorm, rechtssubject, plichtssubject, rechtsplicht, 

subjectief recht, orgaan, organisatie enz.), gelijk zij volgens zijn opvatting bij het in rekening 

stellen van de betrekking van de positieve rechtsnormen tot de “natuurlijke” (d.i. de “fysisch-

psychische”) werkelijkheid behoren te worden gevat en voor welke dus ficties contrabande 

zijn.  

Onder de “rechtstechniek” verstaat hij een theorie, welke de juridische “vorm” van de 

positieve rechtsnormen, haar betrekkingen onder elkaar en vooral de specifiek juridische 

 
13  Vgl. mijn “Grondproblemen in de leer der rechtspersoonlijkheid”. Een critische beschouwing naar 

aanleiding van dr. H.J. Wolff's standaardwerk “Organschaft und juristische Person” (opgenomen in het 

tijdschrift Themis 1937,3e en 4e stuk). 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §4 

Inleiding (teksversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

begripsvorming en constructie onderzoekt, met volledige abstractie van de natuurlijke 

gegeven werkelijkheid. 

De fictieve constructies van de rechtstechniek behoren volgens hem geverifieerd te 

worden op haar mogelijkheid, ze weer in de aan de natuurlijke werkelijkheid gebonden 

grondbegrippen van de “Elementarlehre” om te zetten, omdat de rechtsgeboden immers 

“verwerkelijking” eisen. 

Het juridisch wilsbegrip is volgens hem slechts een rechtstechnische constructie, 

evenals het juridisch begrip van de handelings- en rechtsbevoegdheid, en van de toerekening, 

het juridisch persoonsbegrip, het juridisch begrip van plicht en [tP442] subjectief recht,14 die 

alle ook op collectiviteiten van individuen kunnen worden toegepast. 

In de juridische “Elementarlehre” is de positieve rechtsnorm volgens hem slechts als 

een psychische imperatief te vatten, die zich bij het opleggen van plichten slechts tot het 

psychisch wilsvermogen van “fysisch-psychische” menselijke individuen kan richten en bij de 

toekenning van subjectieve rechten slechts zulke individuele mensen als dragers van rechtens 

beschermde psychische belangen op het oog kan hebben. 

 

Kritiek op Wolffs opvatting. 

Men ziet hier duidelijk, hoe de grondbegrippen van de “Elementarlehre” bij Wolff niet 

uit de modale structuur van het juridisch werkelijkheidsaspect zijn gewonnen, maar aan een 

theoretische visie op de werkelijkheid zijn georiënteerd, die de eigenlijk juridische standen 

van zaken tot “fysisch-psychische” tracht te herleiden. 

De eigenlijk juridische begrippen worden dan fictieve constructies ter 

denkeconomische samenvatting van ingewikkelde fysisch-psychische gegevens, die met de 

“natuurlijke werkelijkheid” worden vereenzelvigd. 

Nu wees ik er in de voorafgaande § op, dat het logisch beginsel van de denkeconomie 

(als economische anticipatie in de structuur van het logisch aspect) in zijn theoretisch gebruik 

slechts zin heeft als een [tP444] verdieping en ontsluiting van het logisch beginsel van de 

toereikende grond (het logisch causaliteitsprincipe). 

In de rechtswetenschap betekent de toepassing van het denkeconomisch principe dus, 

dat op de meest eenvoudige wijze theoretisch rekenschap behoort te worden gegeven van de 

juridische standen van zaken. Ook van de praktisch juridische constructies moet dus op 

denkeconomische wijze theoretisch rekenschap worden gegeven. Dit geschiedt niet door bv. 

de figuur van de rechtspersoonlijkheid, die door het positieve recht aan een vereniging, een 

stichting, een staat of een kerkverband wordt toegekend, als een kunstmatige uitbreiding van 

de “natuurlijke” persoonlijkheid van een individuele mens te vatten, ofschoon op zichzelf 

 
14  Hij noemt deze vermeend “rechtstechnische” begrippen daarom “Verpflichtung” en “Berechtigung”, om 

ze te onderscheiden van de elementaire (onjuridische) begrippen plicht en recht. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §4 

Inleiding (teksversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

zulk een “constructie” aan de praktische rechtstechniek vrij staat.15 Want deze “natuurlijke 

persoon” fungeert in alle aspecten van de werkelijkheid en is ook zeker niet een bloot 

“fysisch-psychisch” individu, gelijk Wolff meent. Men zou dus eerst uit het concrete bestaan 

van de individuele mens zijn functie van rechtssubject moeten abstraheren, om een 

theoretische basis voor vergelijking met de rechtspersoonlijkheid van een collectiviteit als een 

staat, een kerk, een vereniging, of een stichting te verkrijgen. Maar dit ware een 

wetenschappelijke omweg. [tP447] In rechtswetenschappelijke zin moet de figuur van de 

rechtspersoonlijkheid rechtstreeks worden verklaard van uit de categoriale (niet op een 

bepaald analogisch zinmoment betrokken, maar in de, op ieder modaal aspect toepasselijke, 

correlatie van wets- en subjectzijde verwortelde) modale figuur van het rechtssubject, dat 

slechts in rechtsbetrekkingen fungeert en reeds als zodanig de juridische getalsanalogie in 

zich bevat, waardoor het ook op collectiviteiten als juridische veeleenheden van toepassing 

kan worden. Het “rechtssubject” is in zijn modaal-juridische zin nimmer een concrete 

werkelijkheid, maar slechts een subjectieve wijze van functioneren in rechtsbetrekkingen of 

een juridische subjectfunctie. Maar het is evenmin een “fictieve constructie”, die zou kunnen 

worden gehanteerd los van de werkelijke standen van zaken. De modale structuur van het 

juridisch aspect is in de tijdelijke werkelijkheidsorde gegrond, waarvan zij zelf een aspect is. 

En de rechtssubjectiviteit van georganiseerde samenlevingsverbanden, is, gelijk wij later 

zullen zien, in haar omvang afhankelijk van de typische structuur van deze verbanden en van 

de structuur van de onderscheiden typische rechtssferen, waarin een georganiseerde sociale 

eenheid in werkelijkheid als subject kan fungeren door haar vermogen tot georganiseerde 

wilsuitingen. 

In de hierboven verworpen opvatting van de rechtstechniek en de juridische 

“Elementarlehre” wordt deze gehele stand van zaken op de kop gesteld. [tP448] 

Het denkeconomisch principe wordt hier gehanteerd los van het principe van de 

toereikende grond, om de eigenlijk juridische standen van zaken tot fictieve constructies te 

denatureren, die slechts zouden dienen tot een eenvoudige samenvatting van zgn. fysisch-

psychische gegevens. En de theoretische fictie dient dan tot bemanteling van de theoretische 

antinomieën, waarin het rechtswetenschappelijk denken zich bij de hantering van onjuridische 

begrippen verstrikt. 

Aan deze gehele principieel verkeerd uitgewerkte tegenstelling van “science” en 

“technique” of van “Elementarlehre” en “Rechtstechnik” ligt een theoretische visie op de 

werkelijkheid ten grondslag, die het juridisch denken op een dwaalspoor moet brengen. 

De praktische ficties en constructies van de rechtstechniek dienen door de 

rechtswetenschap steeds in het kader van de juridische grondbegrippen te worden 

geanalyseerd. Een transpositie in onjuridische zgn. “natuurlijke” begrippen is 

 
15  Dat de praktische rechtstechniek als zodanig volstrekt niet steeds “denkeconomisch” te werk gaat, blijkt 

uit de vaak zeer omslachtige ficties, waarmee het praetorisch-romeinse recht en het Engelse recht nieuwe 

rechtsinstituten aan geheel verouderde primitieve zochten aan te passen. Uit rechtswetenschappelijk oogpunt 

bezien is een eigenlijke praktisch-juridische fictie nimmer “denkeconomisch”. Het wezenlijk denkeconomisch 

beginsel is een theoretisch-logisch principe, dat slechts in het wetenschappelijk denken thuis hoort. 

 

De ware verhouding tussen juridische techniek en rechtswetenschap 

De onjuiste benaming van de eerste als praktische rechtswetenschap 

Voor zover de rechtstechniek inderdaad denkeconomisch te werk gaat, berust dit slechts op praktische 

toepassing van rechts-theoretische inzichten. De praktische rechtstechniek komt nl. bij de ontsluiting van de 

cultuur noodzakelijk in handen van wetenschappelijk gevormde juristen. Het blijft echter een principiële 

verwarring de juridische techniek van de rechtsvorming en rechtstoepassing een praktische wetenschap te 

noemen. De taak van de praktische juristen is, evenals die van de praktische ingenieur of van de predikant, niet 

zelf van wetenschappelijke aard, al eist zij theoretisch-wetenschappelijke voorbereiding en scholing. 

Geny's onderscheiding tussen science en technique is dus op zichzelf wel juist. Ze wordt slechts principieel 

onjuist in de wijze, waarop zij door hem is uitgewerkt. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 2, §4 

Inleiding (teksversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

onwetenschappelijk. En zolang men de antinomieën, welke uit het gebruik van onjuridische 

begrippen in de rechtswetenschap ontstaan door theoretische ficties zoekt te maskeren, legt 

men het kritisch wetenschappelijk geweten het zwijgen op en komt men aan een herziening 

van zijn onjuiste denkwijze niet toe. [tP449]  



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

 

 

 

 

Hoofdstuk 3 

De encyclopedische methode voor de plaatsbepaling en juridische 

precisering van de analogische en anticiperende momenten in de 

modale structuur van het juridisch aspect 

 

  

 

 

 
 

 

 

 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§1  

Het juridisch causaliteitsprobleem en de gangbare theorieën daarover 

 

Het inleidend onderzoek naar de modale structuur van de wetskringen schonk ons 

theoretisch inzicht in de tijdsorde, waarin deze laatste gevoegd zijn. In de kosmische tijdsorde 

bleek hun modale soevereiniteit in eigen kring of modale onherleidbaarheid gegrond, hun 

plaats bepaald en hun onverbrekelijke zinsamenhang gewaarborgd. Daardoor bleek ook de 

mogelijkheid van een wijsgerige encyclopedie van de rechtswetenschap gegeven, die 

gevrijwaard is tegen speculatieve constructies en inderdaad als een onmisbare grondslag voor 

een inderdaad kritisch wetenschappelijk juridisch denken moet worden beschouwd. 

In de modale structuur van de wetskring zelf onthulde zich aan de theoretische analyse 

het tijdelijk zinverband met die van alle andere wetskringen, gewaarborgd door de 

retrociperende analogische zinmomenten enerzijds, de anticiperende of vooruitwijzende 

anderzijds. [tP450] 

 

De universaliteit in eigen kring van de modale aspecten  

En zo kunnen wij inderdaad spreken van een universaliteit in eigen kring van iedere 

wetskring gelijkelijk naar zijn modale structuur. In de modale structuur van iedere wetskring 

weerspiegelt zich, gelijk wij reeds vroeger opmerkten, de gehele zinsamenhang van de modale 

werkelijkheidsaspecten. 

Hiermee is tegelijk verklaard waarom de verschillende -ismen in de theoretische visies 

op de werkelijkheid, zoals energetisme, biologisme, sensitief psychologisme, logicisme, 

historisme, enz., op het eerste gezicht zulk een overtuigende indruk kunnen maken. 

Het psychologisme bv. is schijnbaar in heel de theoretische werkelijkheidsopvatting 

door te voeren wijl inderdaad de modale structuur van het gevoelsaspect een universaliteit in 

eigen kring bezit, d.w.z. de analogieën van en de anticipaties op de modale zinkernen van alle 

andere werkelijkheidsaspecten vertoont. Wanneer men slechts de (categoriale) modale 

subject-objectrelatie binnen het sensitieve aspect in rekening stelt, schijnt inderdaad de gehele 

empirische werkelijkheid daarin te vangen. En toch - ofschoon het sensitief psychologisme 

schijnbaar zulk een hoge eer aan het sensitieve aspect onzer ervaringswereld bewijst - 

betekent deze verabsolutering niet slechts een [tP451] ontzaggelijke zinverarming van de 

empirische werkelijkheid als geheel, maar evenzeer een miskenning van de innerlijke 

structuur en geaardheid van het sensitief aspect zelf. Want dit aspect kan zijn eigen zin en 

aard slechts in zijn samenhang met alle overige modale aspecten handhaven. De universaliteit 

in eigen kring is slechts bestaanbaar binnen de soevereiniteit in eigen kring van alle modale 

aspecten. Daar nu in de modale structuur van een wetskring zich inderdaad de kosmische 

tijdsorde van alle wetskringen bleek uit te drukken, moeten ook de verschillende analogische 

zinmomenten van deze structuur in deze vaste en onomkeerbare volgorde gevoegd zijn. 

Wij hebben thans nader te onderzoeken, welke betekenis dit encyclopedisch inzicht 

heeft voor de wetenschappelijke juridische begripsvorming, waarbij wij ons voorlopig tot de 

modale grondbegrippen moeten beperken, omdat wij voor een onderzoek van de typische 

rechtsbegrippen nog niet voorbereid zijn. 

In de eerste plaats dienen wij dan vast te stellen, dat de retrociperende of 

retrospectieve analogische momenten, die wij in de modale structuur van het juridisch aspect 

naar wets- en subjectzijde aantreffen, [tP452] haar juridische zin slechts kunnen openbaren in 

de onverbrekelijke samenhang van haar volgorde en in haar kwalificatie door de modale 

zinkern van dit aspect. En deze zinsamenhang en volgorde van de retrospectieve modale 

analogieën is niet van autonoom logische, maar van structureel-juridische aard. In de tweede 

plaats, dat modale anticipaties haar juridische zin slechts kunnen onthullen op de grondslag 

van de door de bedoelde zinkern gekwalificeerde retrociperende zinmomenten. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Wij willen de methodologische betekenis van deze beide stellingen voor de juridische 

begripsvorming en voor de gehele methodische aanpak van de rechtswetenschappelijke 

grondproblemen thans demonstreren in een onderzoek van het beruchte causaliteitsvraagstuk 

in de rechtswetenschap in zijn samenhang met andere juridische grondproblemen. 

Dat het causaliteitsbegrip in rechtswetenschappelijk gebruik een analogisch begrip is, 

dat zijn juridische zin slechts uit de modale structuur van het rechtelijk aspect kan putten, is 

uit onze vroegere uiteenzettingen voldoende gebleken. 

De relatie tussen oorzaak en gevolg is in deze modale structuur een rechtsbetrekking; 

deze [tP454] laatste is geïmpliceerd in de dynamische en energetische analogie van de 

juridische werking en verandering, die zich in een onverbrekelijke samenhang van wets- en 

subjectzijde van het rechtsleven openbaart; naar de wetszijde als in de rechtsnormen vervatte 

relatie van rechtsgrond en rechtsgevolg, naar de subject- of feitelijke zijde in de relatie van 

feitelijke juridische oorzaak tot feitelijk juridisch gevolg. 

 

De rechtsfeiten en hun onderscheiding in subjectieve en objectieve 

Slechts een rechtsfeit, als het juridisch aspect van een concreet werkelijk gebeuren, 

kan een feitelijk juridisch gevolg hebben, dat naar de wetszijde van het rechtsleven door een 

rechtsnorm als rechtsgrond voor een rechtsgevolg is aangewezen. 

Nu zijn de rechtsfeiten (in verband met de reeds herhaaldelijk ter sprake gekomen 

subject-objectrelaties in de empirische werkelijkheid) te onderscheiden in subjectieve en 

objectieve. 

De eerste gaan juridisch uit van rechtssubjecten en zijn steeds juridische gedragingen 

(juridische handelingen of omissies), de tweede zijn zgn. natuurfeiten, die in het juridisch 

aspect slechts een objectieve of voorwerpelijke [tP455] functie kunnen hebben in relatie tot 

subjectieve rechtsfeiten. 

Een objectief rechtsfeit als een (in juridische zin niet door een menselijke gedraging 

veroorzaakte) brand of overstroming is als zodanig steeds van onzelfstandig karakter. Het is 

slechts rechtsfeit, in zover het ingrijpt in subjectieve rechtsverhoudingen. En zijn 

rechtsgevolgen, zoals zij naar de wetszijde van het rechtsleven door rechtsnormen zijn 

bepaald, zijn eerst in deze relatie tot subjectieve rechtsverhoudingen vast te stellen (bv. het 

bestaan van een eigendomsrecht aan het huis, dat door de brand tenietgaat, het in werking 

treden van de rechtsplicht van een verzekeringsmaatschappij tot vergoeding van de door de 

brand aan de eigenaar veroorzaakte schade op grond van een tussen deze en de 

assurantiemaatschappij bestaande overeenkomst enz.) 

Het is nu van belang vast te stellen, dat ook de juridisch relevante feitelijke gevolgen 

van zulk een objectief rechtsfeit, als het veroorzaken van schade aan de eigenaar, slechts in de 

juridische subject-objectrelatie kunnen voorkomen en dat dus ook zulk een feitelijk 

oorzakelijk verband van juridische geaardheid moet zijn, d.w.z. rechtswetenschappelijk 

slechts naar zijn juridisch [tP456] aspect in aanmerking kan komen, wat weer impliceert, dat 

het slechts onder het aanleggen van juridisch-normatieve maatstaven is te bepalen. Dat bv. de 

door de brand veroorzaakte en door de verzekering gedekte schade juridisch ook omvat 

waterschade, veroorzaakt door het blussingswerk, of het vermissen van iets ten gevolge van 

diefstal tijdens het blussen of door de gehele of gedeeltelijke vernieling van het verzekerde 

object op last van hoger hand geschied, ten einde de voortgang van de brand te stuiten 

(art.291 WvK) is, op welke wijze men dit oorzakelijk verband ook met behulp van 

onjuridische causaliteitstheorieën tracht te bepalen, inderdaad slechts onder het aanleggen van 

een rechtsbeginsel vast te stellen. Onder het juridisch aspect wordt de omvang van dit feitelijk 

oorzakelijk verband inderdaad beheerst door het rechtsprincipe van de risico-

aansprakelijkheid, zoals dit positiefrechtelijk is uitgewerkt in art. 291 WvK en in de 

bepalingen van de verzekeringspolis. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Wanneer men nu echter zou beweren, dat het juridisch alleen aankomt op 

gevolgsaansprakelijkheid, maar dat van een wezenlijk juridisch causaal verband naar de 

feitelijke zijde geen sprake kan zijn, omdat de causaliteitsvraag in het geheel geen juridisch-

normatieve zin heeft,1 [tP460] dan beweegt men zich in een vicieuze cirkel. Immers juridische 

aansprakelijkheid voor gevolgen onderstelt een verband tussen het rechtsfeit en de feitelijke 

gevolgen, waarvoor de aansprakelijkheid intreedt en wanneer nu blijkt, dat de omvang en zin 

van dit feitelijk verband zelf slechts onder het aanleggen van rechtsmaatstaven op juridisch 

zinvolle wijze is vast te stellen, dan onderstelt dus de juridische gevolgsaansprakelijkheid het 

bestaan van een feitelijk juridisch causaalverband en wordt de vraag, of men dit laatste al of 

niet zo wenst te noemen, een onvruchtbare woordenkwestie. Men kan dus niet ontkomen aan 

de hantering van een wezenlijk juridisch veroorzakingsbegrip en dit geldt in nog sterkere 

mate, waar het aankomt op het vaststellen van de feitelijke gevolgen van een subjectief 

rechtsfeit (een menselijke gedraging) onder het juridisch aspect. 

Reeds de omstandigheid, dat de vaststelling van een feitelijk causaal verband aan de 

subjectzijde van het rechtsleven juridisch geen andere zin heeft dan het vaststellen van een 

noodzakelijk bestanddeel van de concrete of feitelijke rechtsgrond voor een in de rechtsnorm 

verordend rechtsgevolg, moet duidelijk in het [tP461] licht stellen, dat het 

causaliteitsprobleem in de rechtswetenschap slechts van juridisch-normatieve aard kan zijn. 

Stelt men dit probleem als dat van juridische gevolgsaansprakelijkheid, dan vat men 

het juridisch causaal verband als dat van rechtsgrond en rechtsgevolg, d.w.z. naar de 

wetszijde van het rechtsleven. Maar deze wetszijde is onlosmakelijk betrokken op de feitelijke 

subjectzijde en ook het feitelijk causaal verband kan rechtswetenschappelijk slechts onder het 

juridisch aspect in aanmerking komen, d.w.z. het kan slechts als een feitelijke 

rechtsbetrekking worden gevat tussen intrinsiek juridische relata. 

Hier komt nu onmiddellijk de fundamentele betekenis naar voren van onze vroegere 

uiteenzetting inzake het wets- en subjectbegrip in de rechtswetenschap. 

Waardoor is immers in de rechtswetenschap het inzicht in de intrinsiek-juridische aard 

van het hier aan de orde komend causaliteitsprobleem belemmerd? 

 
1  Zo W.D. van Eck in zijn aangehaald proefschrift “Causaliteit en aansprakelijkheid voor gevolgen in het 

strafrecht” D1. I (1947). Volgens hem (a.w. blz. 44 jo. blz. 69) kan van veroorzaking van een gevolg door een 

menselijke gedraging slechts worden gesproken, wanneer deze gedraging de causa efficiens van het gevolg is en 

daartoe moet volgens hem aan twee vereisten zijn voldaan: 1e er moet een zekere fysieke werking naar buiten 

van uitgaan en 2e door die werking moet het gevolg zo tot stand komen, dat er een rechtstreekse band ontstaat 

tussen hem, van wie de werking uitgaat en het gevolg. Dat het binnen het juridisch aspect slechts om juridische 

(analogische) werkingen kan gaan, ziet hij geheel over het hoofd. De causaliteit heeft volgens de schrijver “geen 

enkel normatief aspect”, zij is een “historisch feit”, dat “ex post” (d.i. na de verrichting van de daad en het 

intreden van het juridisch relevante gevolg) moet worden beoordeeld en zij is slechts te constateren in de 

“fysische” werkelijkheid. Van een “veroorzaken door nalaten” kan dan natuurlijk geen sprake zijn, en de 

schrijver meent dat de gevolgsaansprakelijkheid nimmer op feitelijke veroorzaking van het gevolg berust. 

Hier wreekt zich wel sterk het gemis aan inzicht in de modale aspecten van de werkelijkheid en hun 

innerlijke samenhang. Het door de schrijver opgestelde (aan de scholastieke wijsbegeerte ontleende) begrip 

“causa efficiens” of werkoorzaak ontbeert iedere modale zinbegrenzing en is daarom voor geen enkele 

vakwetenschap bruikbaar. Met name het begrip “rechtstreekse band” tussen werkoorzaak en gevolg mist bij hem 

iedere wetenschappelijke precisering. De “causa efficiens” is in de scholastiek identiek met de causa materialis, 

in tegenstelling tot de causa formalis (doeloorzaak), en deze onderscheiding is georiënteerd aan het aristotelisch-

thomistisch vorm-materieschema. De schrijver gaat a-priorisch van dit scholastisch causaliteitsbegrip uit en kan 

dan natuurlijk geen enkel juridisch aspect aan het oorzakelijkheidsverband ontdekken. Het is echter 

merkwaardig, dat hij, zodra het er op aankomt het verband tussen een delict en zijn feitelijke gevolgen te 

bepalen, dat als rechtsgrond voor de gevolgsaansprakelijkheid moet dienen, weer tot de hieronder te bespreken 

causaliteitstheorieën van de condicio sine qua non en van de adequate veroorzaking zijn toevlucht neemt, 

waaraan hij in het eerste deel van zijn proefschrift het karakter van causaliteitstheorie had ontzegd. Daardoor 

wordt zijn betoog op dit punt een onvruchtbare woordenstrijd. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Doordat men het eigenlijk juridisch gezichtspunt beperkte tot de wetszijde van het 

juridisch aspect (d.i. tot de positieve rechtsnormen), [tP462] maar voor een feitelijke of 

subjectzijde van dit aspect in zijn naturalistische visie op de werkelijkheid geen plaats had. 

Zo kwam men er toe de feitelijke zijde van het rechtsleven te vereenzelvigen met wat 

men de “fysisch-psychische werkelijkheid” noemde, d.w.z. haar in een geheel onjuridische 

zin te vatten. 

De onjuridische opvatting van de subjectieve, van rechtssubjecten uitgaande, 

veroorzaking, begint met de onjuridische opvatting van het begrip handeling als een fysisch-

psychisch feit, een in psychologische zin gewilde spierbeweging! Men zag niet, dat een 

handeling als zodanig een concreet feitelijk gebeuren is, dat in beginsel in alle modale 

aspecten van de werkelijkheid fungeert en dus in de rechtswetenschap slechts naar haar 

juridisch aspect, in onderworpenheid aan rechtsnormen, in aanmerking kan komen. Daardoor 

wist men uiteraard met de juridische omissie, het niet-handelen, waar een rechtsplicht tot een 

bepaald handelen bestaat, geen raad. Dat de omissie in juridische zin evenzeer causaal is als 

een positieve handeling naar haar aspect van subjectief rechtsfeit, moest dan evenzeer een 

mysterie blijven. In juridische zin veroorzaakt de seinwachter evengoed een 

spoorwegongeluk, [tP463] wanneer hij het sein verkeerd stelt, als wanneer hij verzuimt het 

veilig staande signaal op onveilig te stellen. Maar de juridische omissie als juridisch aspect 

van een feitelijke menselijke gedraging past niet in een theoretisch werkelijkheidsbeeld, 

waaruit de normatieve aspecten zijn uitgeschakeld en dat verschraald is tot een abstracte 

“fysisch-psychische” werkelijkheid. 

En dus verstrikte men zich noodzakelijk in antinomieën, waar men beproefde de 

handeling en het nalaten naar de logische classificatiemethode van de algemene rechtsleer in 

een “generiek” begrip samen te vatten2 en het onjuridisch handelingsbegrip met juridische 

begrippen als onrechtmatigheid, toerekening, schuld enz. te verbinden. Wat dit laatste punt 

betreft, zagen wij reeds vroeger - bij de bespreking van de antinomieën van het psychologisch 

wilsbegrip in de rechtswetenschap - dat zulk een verbinding nimmer mogelijk is, omdat de 

natuurwetenschappelijke en psychologische aspecten van de menselijke handeling zich als 

zodanig nimmer onder juridisch normatief gezichtspunt laten vatten. Wat het eerste punt 

betreft, kwam de bekende Duitse strafrechtsgeleerde en rechtsfilosoof Gustav Radbruch in 

zijn hierboven aangehaald geschrift, [tP465] na een zeer scherpzinnig en eerlijk onderzoek 

van het psycho-fysisch handelingsbegrip, zelf tot de conclusie, dat zo zeker als een positief en 

een negatief begrip (A en niet -A) zich niet onder een gemeenschappelijk hoger begrip laten 

vatten, zo zeker ook de handeling en de omissie in de algemene leer van het delict 

onverbonden naast elkaar moeten blijven staan (a.w. S.141/2). Ongetwijfeld, zo moeten wij 

zeggen, zolang men van een “fysisch-psychisch” (en dus niet-juridisch) handelingsbegrip 

blijft uitgaan, zal een synthese met een zo evident normatief-juridisch begrip als de omissie 

onmogelijk blijken. Deze conclusie bewijst echter slechts, dat men met de invoering van een 

“psycho-fysisch” handelingsbegrip in de rechtsleer op een fundamenteel dwaalspoor was. 

 

De onderscheiding tussen “rechtsfeit” en rechtsfeitverwerkelijking (Beling, 

Zevenbergen) 

Men stelt de hier in het geding zijnde kwestie niet beter, door met de Duitse 

strafrechtsgeleerde Beling en t.o. W.Zevenbergen te onderscheiden tussen rechtsfeit en 

rechtsfeitverwerkelijking. Hierbij wordt dan het eerste vereenzelvigd met de wettelijke 

omschrijving als wettelijk beeld of schema, waaraan een menselijke handeling moet voldoen 

om (straf)rechtelijk in aanmerking te komen, en dat men bovendien meent [tP466] te kunnen 

abstraheren van de onrechtmatigheid en de schuld als zelfstandige bestanddelen van een 

 
2  Vgl. G. Radbruch “Der Handlungsbegriff in seine Bedeutung für das Strafrechtssystem” (Berlin 1904) 

S.141/2. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

delict, terwijl de “fysisch-psychische” handeling, die aan het “rechtsfeit” beantwoordt, dan als 

de “verwerkelijking” van dit wettelijk schema of type wordt beschouwd.3  

Men herkent achter deze vermeend zuiver-wetenschappelijke onderscheiding weer 

duidelijk de invloed van een theoretische visie op de empirische werkelijkheid, die de laatste 

in haar fysisch-psychische aspecten laat opgaan, terwijl tegelijk op rationalistische wijze het 

juridisch aspect wordt vereenzelvigd met zijn wetszijde. Het “rechtsfeit” wordt hier herleid tot 

bestanddeel van de positieve rechtsnorm, waaraan het onderworpen is en de rechtsnorm wordt 

op innerlijk tegenstrijdige wijze betrokken op de psycho-fysische aspecten van de handeling, 

die voor de volle empirische werkelijkheid van de gedraging worden gehouden. Er blijft in dit 

theoretisch werkelijkheidsbeeld geen plaats voor de subjectieve of feitelijke zijde van het 

rechtsleven, voor de erkenning van een juridisch aspect van de concrete en feitelijke 

menselijke gedraging. Het rechtsfeit zelf blijft hier een abstract wettelijk schema en zijn 

“verwerkelijking” valt [tP468] naar deze opvatting eigenlijk geheel buiten de “normatieve 

rechtswereld”, omdat de werkelijke handeling slechts een psychisch gewilde spierbeweging 

zou zijn. De vraag, hoe de laatste dan kan “beantwoorden” aan een wettelijk omschreven 

rechtsfeit wordt in het geheel niet kritisch gesteld. Immers zodra men zulks doet, moet toch 

duidelijk zijn, dat van zulk een “beantwoording” geen sprake kan wezen, omdat nu eenmaal 

het juridisch aspect van het menselijk handelen van principieel andere modale aard is dan zijn 

fysische en psychische zijden.4 

Het gevolg van de foutieve vereenzelviging van het “rechtsfeit” met zijn schematische 

“wettelijke omschrijving” is natuurlijk ook, dat men de individuele karaktertrekken van het 

eerste, die met name in het statelijk strafrecht van grote betekenis zijn in verband met de 

straftoemeting, niet wezenlijk juridisch weet te vatten, zodat de eigenlijk rechtskundige 

beschouwing zich in abstracte algemene schema's blijft bewegen, en men voor de rechtelijke 

zijde van de individualiteit geen oog heeft. Dat is het rationalisme in deze opvatting. 

In het kader van het hier gesignaleerde onjuridisch handelingsbegrip past nu ook 

geheel het onjuridisch veroorzakingsbegrip dat aan de [tP470] meest gangbare 

causaliteitstheorieën in de rechtswetenschap ten grondslag ligt. Dit zijn de theorie van de 

condicio sine qua non en de verschillende theorieën van de zgn. adequate veroorzaking. 

 

De theorie van de condicio sine qua non 

De eerste theorie gaat terug op de Engelse wijsgeer John Stuart Mill en werd door de 

Duitse strafrechtsgeleerde M. von Buri in min of meer zelfstandige uitwerking in de 

rechtswetenschap geïntroduceerd. 

 
3  Beling Die Lehre vom Verbrechen en W. Zevenbergen Leerboek van het Nederlandse Strafrecht. Dl. I 

(1924) blz. 48 vlg. 
4  Dat zulks aan de verdedigers van deze opvatting van het rechtsfeit ontgaat, vindt ten dele zijn verklaring 

in de poging de “wettelijke omschrijving” als een zelfstandig en primair element van het delict naast de 

onrechtmatigheid en de schuld te vatten. Op deze wijze ontstaat de schijn, als zou deze “omschrijving” zelf niet 

anders zijn dan een abstract schema of type van een “fysisch-psychische” handeling. Maar men loopt hier 

spoedig vast, wanneer men bv. met Zevenbergen erkennen, dat de wettelijke omschrijving van diefstal als 

“rechtsfeit” impliceert het wegnemen van een zaak, die geheel of ten dele aan een ander toebehoort. Want dit 

laatste is een juridische stand van zaken, die in geen geval in de fysisch-psychische aspecten van de handeling is 

terug te vinden. Bovendien omvat de wettelijke omschrijving van diefstal in ons Wetb. v. Strafrecht ook de 

essentiële toevoeging “met het oogmerk zich die wederrechtelijk toe te eigenen”. Die toevoeging omvat het 

onrechtmatigheids- en schuldbestanddeel, die Zevenbergen van de wettelijke omschrijving van het strafbaar feit 

wil scheiden, hetgeen apert onmogelijk is, omdat zonder deze “bestanddelen” van diefstal geen sprake kan zijn. 

De antinomie, waarin zijn opvatting van de wettelijke omschrijving als schematisch beeld van een a-normatieve 

fysisch-psychisch handeling zich verstrikt, springt hier in het oog. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Zij gaat uit van het door J. Stuart Mill5 in zijn System of Logic geformuleerde zgn. 

wijsgerig causaliteitsbegrip, volgens hetwelk oorzaak is het geheel van de voorafgaande en 

samenwerkende verschijnselen (the whole of antecedents), die in hun samenwerking het 

gevolg onvoorwaardelijk en noodzakelijk moesten teweegbrengen. In dit causaliteitsbegrip is 

dus ondersteld de noodzakelijkheid van het oorzakelijk verband en de gelijkvormigheid of 

wetmatigheid in het verloop van de natuurverschijnselen, m.a.w. de gelding van een algemene 

wet van oorzaak en gevolg in de natuur. Deze wet is volgens Mill echter niet een synthetisch 

oordeel a priori in de kantiaanse zin, [tP472a] maar ze berust, evenals de wiskundige 

axioma’s, slechts op de meest algemene, op associaties van zinnelijke waarnemingsindrukken 

gegronde, zinnelijke ervaring, waarover het menselijk bewustzijn beschikt, waartegenover 

onze natuurervaring geen gevallen van afwijking heeft kunnen vaststellen. Daardoor biedt zij 

ons de hoogste graad van zekerheid, die in de steeds relatieve wetenschappelijke kennis 

mogelijk is en ligt zij aan het gehele empirische natuuronderzoek als vooronderstelling ten 

grondslag. Op deze grondslag ontwikkelde Mill dan zijn logica van  de 

natuurwetenschappelijke onderzoekmethode. Uit een en ander blijkt reeds, hoe Mills zgn. 

wijsgerig causaliteitsbegrip van natuurwetenschappelijke huize is. Volgens de Engelse denker 

omvat de “oorzaak” (als geheel van de “condiciones sine qua non”) zowel positieve als 

negatieve voorwaarden voor het intreden van het gevolg (System of Logic I. p. 370). 

Dit causaliteitsbegrip werd nu door v. Buri, naar diens zeggen geheel onafhankelijk 

van Mill, in de rechtswetenschap geïntroduceerd. Hij geeft er echter een wending aan, die aan 

Mills conceptie vreemd was geweest en die klaarblijkelijk moest dienen, om het voor een 

juridische toepassing bruikbaar [tP472b] te maken. Volgens hem zijn nl. alle voorwaarden 

voor het intreden van het gevolg in zoverre equivalent of gelijkwaardig, dat het ontbreken van 

elk van deze afzonderlijk genomen het gehele gevolg zou opheffen, hetgeen intussen niet 

betekent, dat zij een kwantitatief gelijke waarde ten aanzien van dit laatste zouden hebben. 

Het gaat echter het menselijk kenvermogen te boven het kwantitatieve aandeel van elke 

c.s.q.n. in het oorzakelijk verband vast te stellen en daarom moet het causaliteitsbegrip 

hiervan abstraheren. 

Zo komt hij tot de opvatting, dat ook iedere condicio sine qua non afzonderlijk als 

oorzaak van het gevolg kan worden beschouwd. En daarmee schijnt dan de mogelijkheid 

gegeven een menselijke handeling als oorzaak van een in de strafwet omschreven gevolg te 

vatten, zonder dat men daarvoor de normatief-juridische toerekening zou behoeven. 

Deze theorie heeft in de rechtswetenschap nog steeds zeer vele aanhangers, zowel 

onder de strafrechtsgeleerden als onder de beoefenaars van het burgerlijk recht. Er bestond 

echter van meet af onder haar aanhangers groot verschil van mening over haar eigenlijke aard 

en haar draagwijdte. Terwijl Mill zijn causaliteitsbegrip het wijsgerige [tP473] noemde, werd 

v. Buri’s theorie, die iedere afzonderlijke “condicio sine qua non” tot oorzaak verhief, door 

verschillende juristen als een formeel-logische veroorzakingstheorie aangediend, als de 

 
5  J. Stuart Mill (1806-1883) behoort tot de modern-empiristische richting in de 19e eeuwse Engelse 

wijsbegeerte, die de lijn van de door J. Locke en Hume gegrondveste sensitivistische kennistheorie voortzette, 

doch boven Humes scepticisme ten aanzien van de zgn. objectiviteit van de natuurwetenschappelijke kennis 

trachtte uit te komen, doordat zij deze kennis baseert op de constante en vaste verbindingen tussen onze 

voorstellingen van de natuurprocessen, die niet, gelijk Hume meende, te herleiden zijn tot bloot subjectieve 

associaties tussen onze opeenvolgende bewustzijnstoestanden, maar betrokken zijn op relaties tussen zinnelijk 

waarneembare dingen. De constante verbindingen van onze voorstellingen van deze relaties leiden tot algemene 

oordelen over de natuurprocessen, die, hoezeer ze ook op zinnelijke waarnemingen van afzonderlijke gevallen 

berusten, in hun generalisering zich met een psychologische noodzakelijkheid aan ons opdringen, omdat ons 

geen gevallen bekend zijn, die ermee in tegenspraak zijn. Deze generaliserende natuurwetenschappelijke 

oordelen onderstellen de hypothese dat de natuurprocessen aan vaste wetten onderworpen zijn. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

“logisch alleen mogelijke”, terwijl men haar toch weer tegelijk een natuurwetenschappelijk 

karakter toekende.6 

Juist om die reden beperkten schrijvers als Radbruch en Zevenbergen haar 

toepasselijkheid tot de fysisch-lichamelijke zijde van de handelingen, omdat men bij 

doorvoering van deze causaliteitstheorie op het gebied van de psychische processen geen kans 

zag de vrijheid van de menselijke wil en daarmee de grondslag voor de menselijke 

verantwoordelijkheid te redden. De psychische factoren zouden dan slechts in de schuldleer in 

aanmerking komen, hetgeen echter weer op de onjuiste veronderstelling berust, dat de 

rechtswetenschap met een psychologisch wilsbegrip zou kunnen werken. Daarentegen achtten 

v. Buri, Traeger7 e.a., evenals Mill zelf, haar ook op het psychisch gebeuren toepasselijk. En 

terwijl Mill ook negatieve voorwaarden in zijn causaliteitsbegrip had opgenomen, achtten 

verschillende aanhangers van v. Buri’s theorie dit logisch onmogelijk, omdat een niet plaats 

gehad [tP475] hebbend gebeuren, een “niets” niet kan gerekend worden tot de factoren, die 

een positief gevolg in het leven hebben geroepen. Daarom noemt Radbruch de 

oorzakelijkheid van een omissie een fictie.8 

Nu moet aanstonds worden opgemerkt, dat de theorie van de condicio sine qua non, 

voor zover zij zich inderdaad tot het door de natuurkunde onderzochte aspect van het 

handelen zou beperken, nog altijd ook voor de natuurkunde zelf onbruikbaar zou zijn, omdat 

zij iedere mathematische formulering ontbeert. Bovendien gaat ze van een deterministische 

opvatting van het natuurgebeuren uit, die door de natuurkunde van de XXe eeuw moest 

worden prijsgegeven. Voor zover zij zich echter als een “logische” of als een “wijsgerige” 

veroorzakingstheorie aandient, die het werkelijk gebeuren naar al zijn aspecten bedoelt te 

verklaren, berust zij op een verabsolutering van het begrip natuurwet, zoals dit in de klassieke 

natuurkunde werd opgevat. Het hier gehanteerde veroorzakingsbegrip is natuurlijk heel iets 

anders dan het logisch causaliteitsprincipe (het principe van de toereikende grond). Terecht 

heeft men ook tegen v. Buri’s theorie aangevoerd, dat wanneer men begint het geheel van de 

voorafgaande voorwaarden tot oorzaak van het intredend gevolg te stempelen, het logisch 

[tP477] tegenstrijdig is ook een afzonderlijke voorwaarde tot causa te proclameren. 

Wij zagen reeds, dat zulks geschiedde uit juridische overwegingen. In het strafrecht 

gaat het immers steeds om het causaal verband tussen een menselijke gedraging en een zeker 

gevolg. De vraag luidt hier steeds: Wie heeft rechtens veroorzaakt? Mills theorie kon op deze 

vraag nimmer antwoord geven, omdat zij slechts het geheel van de condiciones sine qua non 

als oorzaak liet gelden en dus nimmer tot toerekening van een causaal verband tot een 

handelend subject kon voeren, maar door een geheel complex van voorwaarden doorrekende 

tot het gevolg. En daar dit complex in zijn gedachtegang een oneindige reeks vormt (iedere 

condicio sine qua non vraagt weer een vroegere ad infinitum), was dit causaliteitsbegrip 

wetenschappelijk niet hanteerbaar. 

Maar v. Buri's theorie, die van een scherpe scheiding tussen de causaliteitsvraag en de 

juridisch normatieve vragen van de toerekening, onrechtmatigheid, schuld en 

aansprakelijkheid uitging, en de handeling zelf op onjuridische wijze als een fysisch-

psychisch gebeuren vatte, kon dit fundamenteel gebrek van de theorie niet verhelpen. De 

verwekking van het kind, dat later een moord pleegde, [tP478] is in zijn gedachtegang 

ongetwijfeld condicio sine qua non van de dood van het slachtoffer, evenals de verwekking 

 
6  Zie mijn verhandeling Het juridisch causaliteitsprobleem in het licht der wetsidee (A.R. Staatkunde 3 

maandel. orgaan 1928 blz. 48 vlg. en mijn De modale structuur van het juridisch oorzakelijkheidsverband 

(Mededelingen der Kon. Ned. Akademie van Wetenschappen afd. letterkunde, nieuwe Reeks Dl. 13 nr. 5, 1950). 
7  Traeger zelf is overigens een van de meest eminente verdedigers van de theorie van de adequate 

veroorzaking. 
8  G. Radbruch Die Lehre von der adäquaten Verursachung (1902) blz. 74 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

van de vader van de moordenaar enz. Het wordt op deze grondslag volstrekt willekeurig de 

handeling van een bepaald persoon als “oorzaak” te proclameren. 

Ook afgescheiden van deze juridisch zinloze consequenties moest de theorie, wegens 

het uitschakelen van alle juridisch-normatieve gezichtspunten, buiten de eigenlijke 

rechtsvraag omgaan. Wel verdedigen zich haar aanhangers tegen het verwijt, dat zij geen 

maatstaf hebben voor de omgrenzing van de juridische aansprakelijkheid met het argument, 

dat deze begrenzing door de onrechtmatigheids- en schuldleer moet geschieden. Maar wij 

zagen reeds vroeger, dat deze causaliteitsleer de grondslagen voor de juridische toerekening, 

voor het onrechtmatigheids- en schuldoordeel en voor de juridische gevolgsaansprakelijkheid 

opheft. Zij leidt in het rechtswetenschappelijk denken tot onoplosbare antinomieën. Zeer sterk 

openbaren zich deze antinomieën bij de juridische figuur van veroorzaking door nalaten. 

[tP479]  

Wij zagen reeds vroeger, dat de meeste volgelingen van v. Buri weigeren aan de 

negatieve factoren oorzakelijk karakter toe te kennen. Maar zelfs voor zover men op Mills 

voetspoor dit wel zou doen, moet men in de theorie van de condicio sine qua non tot de 

juridisch zinloze slotsom komen, dat het nalaten van degene die juridisch verplicht was te 

handelen in het causaliteitsoordeel op één lijn staat met dat van de talloos anderen, die niet 

daartoe verplicht waren. 

In het kader van het hierboven besproken naturalistisch begrip van het rechtsfeit zou 

zulks betekenen, dat niet slechts de moeder, die haar jonge kind het voedsel onthoudt, ten 

gevolge waarvan het sterft maar ook alle andere mensen de dood van het kind veroorzaakt 

hebben, omdat zij immers eveneens een negatieve condicio sine qua non voor het 

doodsgevolg hebben gesteld. Gelijk men evenzeer zou moeten concluderen, dat in positieve 

zin de leverancier, die te goeder trouw aan de moordenaar het pistool leverde, waarmee deze 

het dodelijk schot loste de dood van het slachtoffer heeft bewerkt. 

Daarmee is de juridische onbruikbaarheid van deze theorie wel voldoende in het licht 

gesteld. Voor zover zij soms in de rechtsspraak [tP480] scheen te worden gehanteerd, was zij 

in werkelijkheid reeds grondig in de zin van de juridische vraagstelling omgezet en werd 

inderdaad de juridische causaliteitsvraag naar normatief-rechtelijke maatstaven beantwoord, 

gelijk ons in het vervolg blijken zal. Nimmer heeft de rechtspraktijk er aan gedacht een 

juridisch zinloze causaliteitsvraag te stellen, zoals men die in de dogmatische bespiegelingen 

van de theoretici slag op slag kan aantreffen. 

 

De theorieën van de adequate veroorzaking 

Tegenover de causaliteitstheorieën van de condicio sine qua non stellen zich die van 

de adequate veroorzaking. De grondslagen hiervoor werden in 1888 gelegd door de 

Freiburgse fysioloog en logicus Joh. von Kries,9 die zijn theorie in een bijzondere 

verhandeling voor het strafrecht heeft trachten aannemelijk te maken.10 

Von Kries baseerde zich op de wiskundige waarschijnlijkheidsrekening, om van 

daaruit in het algemeen de waarschijnlijkheidsoordelen te onderzoeken. Daarbij ging hij 

evenals alle latere aanhangers van de adequatietheorie, uit van Mills zgn. wijsgerig 

causaliteitsbegrip, volgens hetwelk, gelijk wij zagen, oorzaak is het geheel van de condiciones 

sine qua non. Volgens hem past echter [tP482] dit causaliteitsbegrip niet voor het recht, en 

voert ook v. Buri’s theorie, die elke afzonderlijke condicio sine qua non tot oorzaak 

 
9  Johannes von Kries, “Ueber den Begriff der objectiven Möglichkeit” (Vierteljahrschrift für 

wissenschafliche Philosophie dl. 12 blz. 179-240;287-323; 393-428). 
10  Über die Begriffe der Wahscheinlichkeit und ihre Bedeutung im Strafrecht (Zeitschrift für die gesamte 

Strafrechtswissenschaft Bnd. 9 S. 528-537). 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

promoveerde, in bepaalde gevallen tot consequenties ten aanzien van de 

gevolgsaansprakelijkheid, die het rechtsgevoel niet bevredigen. 

 

De door het gevolg gekwalificeerde delicten 

In het strafrecht wijst men met name op de zgn. door het gevolg gekwalificeerde 

delicten (bv. mishandeling de dood ten gevolge hebbende), waar de in de delictsomschrijving 

bijzonder vermelde gevolgen niet door het schuldvereiste worden beheerst, zodat de 

consequenties van de theorie van de condicio sine qua non ten aanzien van de 

gevolgsaansprakelijkheid hier niet door de schuldleer worden “gecorrigeerd”. 

In het algemeen gesproken wil de theorie van de adequate veroorzaking daarom 

slechts zulke condiciones sine qua non als oorzaak laten gelden, die, bepaalde factoren 

gegeven, met een zekere waarschijnlijkheid het gevolg met zich brengen of het intreden van 

dit gevolg “begunstigen”. Daarmee werd het element van de “voorzienbaarheid” in het 

causaliteitsoordeel gebracht. En daar de hierdoor in de theorie van de condicio sine qua non 

aangebrachte beperkingen [tP483] met het oog op de juridische aansprakelijkheid waren 

geconstrueerd, meende men hier van een juridische veroorzakingstheorie te mogen spreken. 

In 1900 werd zij door de Duitse rechtsgeleerde Rümelin in een bijzondere uitwerking in de 

rechtswetenschap geïntroduceerd en hier te lande het eerst door P. Scholten en de 

strafrechtsgeleerde Simons aanvaard. 

In het arrest van 3 febr.1927 NJ 1927 werd de grondgedachte van deze theorie naar 

men meent ook door de Hoge Raad in zijn burgerrechtelijke rechtspraak overgenomen en 

sindsdien in een groot aantal arresten tot “constante jurisprudentie” verheven. 

Intussen doen zich bij de bepaling van het waarschijnlijkheidsoordeel een drietal 

belangrijke vragen voor: 

1e  welke feitelijke factoren mag de beoordelaar als gegeven veronderstellen. Welke 

feitenkennis (von Kries sprak hier van ontologische kennis) mag m.a.w. aan het 

waarschijnlijkheidsoordeel worden ten grondslag gelegd? 

Moet bv. bij de vraag of een lichte messteek of een lichte klap op het hoofd met 

waarschijnlijkheid de dood van de getroffene ten gevolge kan hebben, rekening worden 

gehouden [tP484] met de achteraf gebleken feiten, dat het slachtoffer een zgn. “bloeder” was 

of een uiterst dun schedeldak had? Of moet men zich plaatsen op het zgn. ex ante standpunt 

en alleen rekening houden met de feitelijke kennis van een normaal mens, resp. van de dader 

zelve op het ogenblik van het begaan van het feit? 

2e  welke kennis van de natuurwetten en ervaringsregels, die het empirisch gebeuren 

beheersen, welke nomologische kennis, gelijk von Kries haar noemde, moet bij de berekening 

der waarschijnlijkheid als maatstaf dienen? Deze kennis is immers steeds in voortgang en 

deskundigen weten daarvan uiteraard meer dan normaal ontwikkelde leken; 

3e  hoe groot moet de graad van de waarschijnlijkheid zijn, wil men juridisch een causaal 

verband vaststellen? Deze kan schommelen tussen een minimale kans en een 

waarschijnlijkheid van 99%. 

 Vooral naar aanleiding van de eerste vraag zijn de aanhangers van de adequatietheorie 

onderling verdeeld. 

v. Kries stelde zich op het standpunt van de zgn. subjectieve prognose. Hij nam daarbij 

als maatstaf de feitenkennis, die de dader heeft op het ogenblik van de daad, of die hij bij 

behoorlijke [tP485] opmerkzaamheid op dit ogenblik bezitten kon. Volgens zijn eigen 

uitspraak ging hij hierbij uit van de schuldige gedraging waarbij hij de schuld in een 

onjuridische, psychologische zin vatte, waarover later. Daartegenover verdedigde Rümelin het 

standpunt van de zgn. Objektive nachträgliche Prognose. Volgens deze opvatting moeten alle 

voorwaarden, die op objectief (en dus niet slechts voor de dader) kenbare wijze ten tijde van 

de handeling aanwezig zijn geweest, ook die welke eerst door het verloop van het gebeuren 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

zelve ontdekt zijn, bij het waarschijnlijkheidsoordeel worden in rekening gesteld. Deze laatste 

opvatting wordt in de literatuur slechts door enkelen gedeeld, terwijl v. Kries’ subjectieve 

theorie onder de juristen in het geheel geen aanhang vond. Het meest gehuldigd standpunt is 

dat geen rekening dient te worden gehouden met omstandigheden, die eerst achteraf (ex post) 

bekend werden, maar alleen met zulke die op het moment van de handeling (ex ante) kenbaar 

waren voor een normaal mens en dus maar niet enkel voor de dader. Dit standpunt wordt 

blijkbaar ook door de Hoge Raad sinds 1927 in de burgerrechtelijke rechtspraak ingenomen, 

als hij spreekt over een “redelijkerwijze te voorzien gevolg”, [tP486] maar, gelijk wij zullen 

zien, alleen dan, wanneer voor de juridische aansprakelijkheid het schuldvereiste is gesteld. 

Daarentegen blijkt in de strafrechtspraak bij de bepaling van het causaal verband tussen de 

door het gevolg gekwalificeerde delicten en het kwalificerend gevolg in hoofdzaak de theorie 

van Rümelin te worden gevolgd, voor zover het gaat om biologische of fysisch-chemische 

voorvragen, waarvoor het oordeel van deskundigen wordt ingeroepen,11 in de overige 

gevallen meestal geen bepaalde theorie als grondslag van het causaliteitsoordeel valt te 

onderkennen; ten aanzien van de delicten, waarvoor “opzet” is vereist, wordt de 

waarschijnlijkheid of voorzienbaarheid van het gevolg gewoonlijk onmiddellijk aan het 

schuldoordeel vastgeknoopt. 

Ten aanzien van de tweede hierboven gestelde vraag, welke nomologische kennis aan 

het waarschijnlijkheidsoordeel ten grondslag moet worden gelegd, is men het in de theorie er 

over eens, dat tenminste in de berekening dient te worden betrokken de gehele 

ervaringskennis van de mensheid en dus niet de individuele kennis van de dader, tenzij deze 

boven de normale uitging. Zo oordeelt zelfs v. Kries. Ten aanzien van de vraag, op welk 

tijdstip, dat van de handeling [tP488] dan wel dat van haar beoordeling, deze nomologische 

kennis in rekening gebracht moet worden, verschillen de theorieën onderling weer, evenals 

ten aanzien van de eerste vraag. 

Ten aanzien van de derde vraag eindelijk, welke graad van waarschijnlijkheid men 

voor het causaliteitsverband dient aan te nemen geeft de theorie weinig zeggende algemene 

formules, (bv. dat de condicio sine qua non de mogelijkheid van het gevolg objectief moet 

vergroten waaraan sommigen nog toevoegen “op niet onaanzienlijke wijze”). 

Bezien wij de verschillende theorieën van de adequate veroorzaking kritisch, dan 

kunnen wij in het algemeen opmerken, dat zij tot een wezenlijk juridisch causaliteitsbegrip 

niet konden komen, omdat zij alle zonder onderscheid van de leer van de condicio sine qua 

non bleken uit te gaan en slechts naar een selectie uit de op zichzelf onoverzienbare reeks van 

voorwaarden streefden. Een intrinsiek juridisch oorzaakbegrip kan echter nimmer bestaan in 

een selectie van bepaalde factoren uit een intrinsiek onjuridisch, naturalistisch oorzaakbegrip. 

Juist doordat de leer van de adequate veroorzaking de theorie van de condicio sine qua non tot 

grondslag nam, stond zij principieel zwak tegenover het verwijt, van de zijde van von Buri’s 

volgelingen, dat de [tP489] waarschijnlijkheid of voorzienbaarheid van het ingetreden gevolg 

met de causaliteitsvraag zelf niets van doen heeft, evenmin als de overwegingen van 

billijkheid en van het “rechtsgevoel” ten aanzien van een beperking van de juridische 

aansprakelijkheid voor de gevolgen. 

Overigens is de waarschijnlijkheid of voorzienbaarheid van een bepaald gevolg op 

zichzelf allerminst een juridische stand van zaken. Men kan een waarschijnlijkheidsoordeel 

vaststellen los van iedere rechtsvraag, gelijk ook de moderne natuurkunde in wezen geheel op 

waarschijnlijkheidsberekening gebouwd is. 

Het innerlijk verband van de juridische causaliteitsvraag met de voor-juridische 

oorzakelijke samenhangen brengt wel met zich, dat de eerste niet los van de laatste kan 

 
11  Zie v. Eck, Dl. I, blz. 170, die, gelijk wij zagen, voor de eigenlijk juridische causaliteitsvraag geen oog 

heeft. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

worden beantwoord, maar zij laat zich nimmer tot een niet-juridische oorzakelijkheidsvraag 

herleiden. 

Wanneer bv. Rümelin in het door v. Kries gestelde geval, dat een verpleegster, het 

medisch voorschrift vergetend, aan een patiënt nog eens een artsenij geeft, waarin intussen 

buiten haar voorkennis een ander gift gemengd had, onder toepassing van zijn theorie van de 

objectieve prognose ex post, tot de conclusie komt, dat de verpleegster op adequate wijze de 

dood [tP490] van de patiënt heeft veroorzaakt, dan is geen ogenblik de eigenlijk juridische 

causaliteitsvraag in het geding geweest. Het door hem aan zijn conclusie ten grondslag 

gelegde waarschijnlijkheidsoordeel gaat geheel buiten deze vraag om en is daardoor juridisch 

waardeloos. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§2  

Toepassing van de encyclopedische methode op dit probleem 

 

De grote fout in de hierboven besproken causaliteitstheorieën was dat men het 

causaliteitsbegrip niet als een modaal grondbegrip van de rechtswetenschap onderkend heeft. 

Uitgaande van een onjuridisch oorzakelijkheidsbegrip behandelde men het 

causaliteitsprobleem slechts incidenteel in bepaalde onderdelen van de rechtswetenschap. Zo 

is in het strafrecht bij de materiële delicten,1 in het burgerrechtelijk schadevergoedingsrecht 

bij de leer van de wanprestatie (bij de uitvoering van overeenkomsten) en bij de leer van de 

onrechtmatige daad, in het private schadeverzekeringsrecht bij de vraag: eenheid of 

meerderheid van verzekerde oorzaken van schade en in het sociale verzekeringsrecht bij de 

vraag of het “ongeval” de arbeider is overkomen in verband met het bedrijf, waarin hij 

werkzaam was. En daar zich bij deze specifieke causaliteitsvragen typische bijzonderheden 

geldend maken, die samenhangen [tP492] met de typische geaardheid van de rechtssferen, 

waarbinnen zij zich voordoen, bleef de grondleggende modaal-juridische eenheid in de 

vraagstelling verborgen. 

Daarom hebben wij ons tot eerste taak te stellen de modale structuur van het juridisch 

oorzakelijkheidsverband bloot te leggen en theoretisch te analyseren. En daartoe moeten wij 

breken met de grondslag van de onjuridische theorieën. 

De methode, die wij hierbij volgen, zal ons impliciet de structurele samenhang van 

alle modale grondbegrippen van de rechtswetenschap ontdekken. Zij is tegelijk de methode 

om een juister inzicht te krijgen in de fundamentele betekenis en functie van het zgn. 

rechtsbegrip als grondleggend begrip van de wetenschappelijk juridische denkwijze. 

 

De methode tot vorming van het juridisch oorzakelijkheidsbegrip 

Hoe kunnen wij dus tot een intrinsiek rechtskundig veroorzakingsbegrip komen? 

Alleen langs de vroeger door ons aangegeven weg, waarbij wij ons van het analogisch 

karakter van dit begrip bewust blijven en tot een geleidelijke precisering van zijn juridieke zin 

voortschrijden, door het oorzakelijkheidsmoment in successieve samenhang met alle andere 

modale structuurmomenten van het juridisch aspect te vatten, in hun gezamenlijke 

kwalificatie door de modale zinkern. [tP493]  

 

De getalsanalogie in het juridisch causaliteitsverband 

Om te beginnen is een rechtelijk causaal verband nimmer te vatten los van de 

juridische getalsanalogie. De vraag of wij met één of meer rechtsfeiten en met één of meer 

juridisch relevante causale verbanden te doen hebben, is een intrinsieke rechtsvraag en laat 

zich slechts naar juridisch normatieve maatstaven beantwoorden. Dit geldt zowel ten aanzien 

van subjectieve als objectieve rechtsfeiten. In het hierboven gestelde geval van de 

verpleegster en de giftmenger worden twee concrete handelingen verricht door twee 

verschillende personen. Onder het juridisch aspect is het echter de vraag of de dood van de 

patiënt door één of door twee rechtsfeiten worden bestreken en hoe deze rechtsfeiten zijn te 

vatten. Wij stuiten hier nl. op de juridische figuur van het instrumentele daderschap, waarbij 

de giftmenger de verpleegster als instrument gebruikt tot uitvoering van zijn plannen. De 

toediening van de vergiftigde artsenij is juridisch zijn daad, al beperkt zich de fysieke en 

biologische zijde van zijn handeling tot de menging van het gif in het medicament. Wanneer 

nu het biologisch causaal verband tussen de toegediende hoeveelheid gif van deze bepaalde 

soort en de [tP494] dood van de patiënt is vastgesteld, wat eventueel door deskundigen moet 

 
1  Onder materiële delicten verstaat men zulke in wier wettelijke omschrijving een bepaald gevolg als 

constitutief vereiste van het strafbaar feit is opgenomen (bv. doodslag, veroorzaken van dood door schuld, 

zaakbeschadiging, mishandeling enz.) 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

worden uitgemaakt, is de eigenlijke rechtsvraag: Wie heeft de dood veroorzaakt? nimmer los 

van rechtsmaatstaven te beantwoorden. En bij deze vraag is primair deze: “Heft het 

instrumentele daderschap als rechtsfeit de juridische toerekening van het gevolg tot de 

verpleegster op, of zijn er twee, aan verschillende personen toe te rekenen, rechtsfeiten (bv. 

moord door A en veroorzaking van dood door schuld door B) gepleegd, die ieder afzonderlijk 

het doodsgevolg omvatten? De Nederlandse rechtspraak beantwoordt deze vraag 

tegenwoordig2 eenstemmig in eerstgenoemde zin, uitgaande van de opvatting, dat de als 

instrument gebruikte persoon slechts “willoos werktuig” is (vgl. bv. HR 15 jan. 1912 

W.9278). Het is echter duidelijk, dat bij deze juridische vraagstelling het doodsgevolg zelf 

onder zijn rechtelijk aspect in aanmerking komt en nimmer onder een bloot biologisch 

gezichtspunt. De dood van het slachtoffer is zelf een objectief en dus onzelfstandig rechtsfeit, 

dat rechtsgevolgen met zich brengt en slechts in rechtsverhoudingen is vast te stellen. 

 

De getalsanalogie in het juridisch causaal verband bij de zgn. deelnemingsvormen 

[tP496] 

Nog gecompliceerder openbaart zich de getalsanalogie in het juridisch 

oorzakelijkheidsverband bij de zgn. deelnemingsvormen als mededaderschap, 

medeplichtigheid en uitlokking. 

Bij het mededaderschap vormen ook geheel uiteenlopende handelingen van de 

samenwerkende delinquenten juridisch één geheel (bv. twee houden de armen van het 

slachtoffer vast, de derde brengt de dodelijke steek toe). Juridisch is er eenheid van 

oorzakelijk verband bij een veelheid van gelijksoortige delicten: ieder veroorzaakt onder 

juridisch aspect het gehele gevolg. Daarom kan het hier ook niet ter zake doen of twee 

mededaders gelijktijdig of achtereenvolgens een op zichzelf dodelijke steek toebrengen. 

Volgens de naturalistische theorie van de condicio sine qua non zou men in zulk een geval 

zich hebben af te vragen, of de tweede steek een condicio sine qua non voor het ingetreden 

doodsgevolg is, ofschoon v. Buri deze moeilijkheid trachtte te ontgaan door de 

deelnemingsleer buiten de causaliteitsvraag te houden en vanuit de schuldvraag te 

behandelen. En ook de theorieën van de adequate veroorzaking moeten deze onjuridische 

vraag stellen, omdat ook in haar gedachtegang slechts een naturalistisch gevatte condicio sine 

qua non als adequate [tP497] oorzaak in aanmerking kan komen.3 

De getalsanalogie openbaart zich hier, evenals bij het middellijk daderschap ook aan 

de wetszijde van het juridisch aspect, en wel in de normen, waarnaar het feitelijk causaal 

verband wordt beoordeeld. Bij het mededaderschap is er steeds eenheid van overtreden norm: 

de mededaders overtreden in hun verenigde activiteit dezelfde rechtsnorm, die het in 

juridische zin met boos opzet en onrechtmatig veroorzaken van het omschreven gevolg 

verbiedt. Juist daarom is er ook naar de feitelijke zijde juridische eenheid van oorzakelijk 

verband bij een veelheid van gedragingen voor zover van een handelen in vereniging sprake 

is. 

Bij medeplichtigheid en uitlokking daarentegen is er - in verhouding tot de hoofddaad 

- juridische verscheidenheid van overtreden norm en daardoor ook verscheidenheid van 

feitelijk causaal verband. Medeplichtigheid en uitlokking zijn zgn. accessoire 

deelnemersvormen. De medeplichtige bij of uitlokker tot een diefstal of moord is niet (gelijk 

de middellijke en de mededader) zelf dader van deze delicten, doch hij verricht slechts 

voorbereidende of ondersteunende handelingen, die in juridisch causaal verband tot de 

hoofddaad staan en slechts in dit juridisch [tP499] causaal verband met de hoofddaad als 

 
2  Sinds het arrest van de Hoge Raad van 27 Juni 1898 W. 7146 oordeelde de H.R. vroeger anders. 
3  Zevenbergen, Leerboek van het Nederlandse strafrecht, Dl. I blz. 247, redt zich uit deze impasse door 

op te merken, dat de deelnemingsleer met het “natuuroorzakelijkheidscriterium” niets heeft uit te staan. Dit zij 

gaarne toegegeven. Maar met de juridische causaliteitsvraag heeft zij alles van doen. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

medeplichtigheid, resp. uitlokking in aanmerking komen. Bij de medeplichtigheid moet deze 

hoofddaad, waartoe de dader reeds tevoren het besluit had genomen, verricht zijn, of althans 

een begin van uitvoering hebben verkregen, met medewerking van voorgestelde 

hulpverlening; bij de uitlokking moet de hoofddader door bepaalde middelen (art. 47, 2o WvS 

noemt giften, beloften, misbruik van gezag, geweld, bedreiging of misleiding, of het 

verschaffen van gelegenheidsmiddelen of inlichtingen) bewogen zijn tot het plegen van het 

hoofdfeit, waartoe het besluit dus eerst ten gevolge van de uitlokking werd genomen. De 

uitlokker en medeplichtige overtreden een norm, die het veroorzaken, resp. begunstigen van 

het hoofdfeit en niet die, welke het hoofdfeit zelf verbiedt. Daarom luidt ook de juridische 

causaliteitsvraag ten aanzien van deze accessoire deelnemingsvormen anders dan ten aanzien 

van de hoofddaad.4 [tP501] 

Ook bij het causaal verband van objectieve rechtsfeiten doet zich, gelijk wij 

opmerkten, de juridische getalsanalogie gelden. Men denke aan het vroeger gegeven 

voorbeeld van de door brand veroorzaakte en door verzekering gedekte schade, waar 

juridische eenheid van causaal verband en van de dit causaal verband beheersende rechtsnorm 

bestaat bij een veelheid van schadeveroorzakende objectieve en subjectieve rechtsfeiten (de 

brand, de door de brandweer genomen maatregelen, eventuele diefstal tijdens de brand en het 

blussingswerk gepleegd).5 

Het moet op het eerste gezicht duidelijk zijn, dat het principieel onmogelijk is dit 

causaal verband in een a-normatief veroorzakingsbegrip te vatten, daar men toch moeilijk zal 

kunnen vol houden, dat de blussingsmaatregelen en eventuele diefstallen in een 

natuurwetmatig verband met de brand als “natuurfeit” staan. Onder natuurwetenschappelijk 

gezichtspunt is het dwaasheid te zeggen, dat brand de door blussing aangerichte schade, 

vermissing ten gevolge van diefstal of schade geleden door op bevel van hoger hand genomen 

maatregelen ter voorkoming van uitbreiding van de brand zou veroorzaken. Als condicio sine 

qua non voor deze schade kan de brand slechts worden gevat, wanneer men allerlei juridisch 

normatieve standen van zaken in rekening stelt als overheidsvoorschriften, het 

eigendomsrecht [tP503] van de bestolene en de onrechtmatigheid van de handeling van de 

dief, en daarbij verliest het begrip condicio sine qua non zijn in de theorie daaraan gehechte 

zin. En dan is het nog alleen mogelijk al deze schadegevolgen op rekening van de brand te 

stellen, door een objectief-juridische toerekening, die dit objectieve rechtsfeit tot rechtsgrond 

voor de aansprakelijkheid van de verzekeraar verheft, waarover zo straks nader. Het condicio 

sine qua non - verband kan los van juridische gezichtspunten, nimmer een rechtsgrond voor 

de gevolgsaansprakelijkheid aangeven. 

 

De ruimte-analogie in het juridisch causaal verband 

Evenmin als het feitelijk juridisch causaal verband kan worden gevat los van de 

getalsanalogie, kan het zijn rechtskundige zin openbaren los van de juridische ruimte-

analogie. Geen enkel feit kan juridisch een ander feit veroorzaken, dat buiten de rechtsruimte, 

d.i. het geldingsgebied van een rechtsorde, valt en daarin geen juridische plaats heeft. De 

hierboven geanalyseerde vragen inzake juridische eenheid of veelheid van causaal verband 

laten zich slechts stellen en beantwoorden binnen [tP506] het geldingsgebied van een 

bepaalde rechtsorde. Kan men bv. zeggen, dat iemand zich op Nederlands grondgebied als 

middellijk dader schuldig maakt aan moord ,wanneer het doodsgevolg buiten de Nederlandse 

grenzen intreedt? (Iemand laat bv. in Amsterdam door een tussenpersoon vergiftigde 

chocolade verzenden aan zijn in Londen wonende vrouw, die hij van het leven wil beroven.) 

 
4  v. Eck (a.w. dl. II blz.51) erkent, dat de uitlokker en medeplichtige aansprakelijk zijn voor het 

veroorzaken, dat een ander de dadersnorm overtreedt. Daarmee geeft hij zelf impliciet toe, dat hij met zijn begrip 

“causa efficiens” juridisch niet uitkomt, want van een “fysisch bewerken” is hier natuurlijk geen sprake. 
5  Strafrechtelijk zou hier uitsluitend de diefstal als causaal rechtsfeit in aanmerking komen. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De biotische analogie in het juridisch causaal verband 

De causale ingreep in het rechtsleven als labiel evenwicht van rechtsbelangen 

Het verband tussen juridische veroorzaking en gevolgsaansprakelijkheid 

Niets kan voorts in juridische zin oorzaak zijn, wat niet ingrijpt in het rechtsleven. 

Daarmee raken wij de biotische analogie in het juridisch causaliteitsverband. Het rechtsleven 

nu is een labiel, door rechtsorganen in stand gehouden evenwicht van rechtsbelangen, dat 

door rechtsnormen wordt gereguleerd. Slechts aan rechtsbelangen kan in juridische zin 

schade worden toegebracht en slechts rechtsbelangen kunnen in het rechtsleven worden 

gediend. Wanneer een brandweerman, om een kind uit een door de bliksem getroffen, 

brandend huis te redden, een ruit inslaat, dan veroorzaakt hij in juridische zin [tP507] geen 

schade, omdat door zijn daad het evenwicht van de rechtsbelangen niet verbroken wordt. De 

schade wordt hier toegerekend tot het objectieve rechtsfeit van de brand en zal eventueel door 

verzekering worden gedekt. 

Het moet tevens duidelijk zijn, dat het begrip “juridische schade”,6 dat voor de 

juridische causaliteitsvraag zowel bij de aansprakelijkheid uit onrechtmatige daad als bij de 

risicoaansprakelijkheid essentieel is, in een naturalistische oorzakelijkheidsleer zinloos wordt, 

omdat het normatieve waardering en afweging van rechtsbelangen onderstelt. Men denke bv. 

aan de juridische figuren: veroorzaken van aanstoot voor de eerbaarheid (artt. 240 en 451 

Wetbk. v. Strafr. of aantasten van iemands eer of goede naam (art. 261 Wetbk. v. Strafr.). 

Schade kan in juridische zin ook worden veroorzaakt door het in gevaar brengen van 

rechtsgoederen of door het verstoren van de orde (bv. door links te rijden, waar de 

verkeersregeling het voorschrift rechtsrijden bevat). En het juridisch gevaarsbegrip laat zich 

nimmer herleiden tot een natuurwetenschappelijk waarschijnlijkheidsbegrip. Het moet zijn 

juridische zin putten uit de modale structuur van het juridisch aspect zelf, al zal het in deze 

rechtskundige betekenis weer niet los van a-normatieve waarschijnlijkheidsoordelen [tP509] 

kunnen worden gevat. 

 

De psychische analogie in het juridisch causaal verband  

De rechtelijke wilscausaliteit 

De biotische analogie in het juridisch oorzakelijkheidsverband eist op haar beurt een 

nadere precisering door de sensitief-psychische en na-psychische analogieën. Het rechtsleven, 

dat, gelijk wij zagen bestaat in een labiel door rechtsnormen gereguleerd evenwicht van 

rechtsbelangen, is naar zijn subjectieve zijde betrokken op de wil in zijn juridische zin, die 

verantwoordelijkheid voor iemands gedragingen tegenover de rechtsorde impliceert en welks 

juridische sfeer in rechten en plichten is afgebakend. En ook de feitelijke gevolgen van 

objectieve rechtsfeiten komen krachtens de juridische subject-objectrelatie, rechtens alleen in 

aanmerking onder het gezichtspunt der juridische verantwoordelijkheid en aansprakelijkheid 

van rechtssubjecten, wier rechten en plichten op die feitelijke gevolgen betrokken zijn. Zo 

doet bv. een brand ten gevolge van blikseminslag het object van eigendomsrecht tenietgaan, 

 
6  “Juridische” schade is ook niet identiek met economische schade. Bij daling van de koers van aandelen 

in een onderneming ten gevolge van een slechte gang van zaken lijden de aandeelhouders economische schade, 

van een juridisch oorzakelijke inbreuk op hun rechtsbelangen behoeft hierbij echter nog geen sprake te zijn. Dat 

is wel het geval, wanneer de koersdaling bv. veroorzaakt is door de verspreiding van onjuiste berichten over de 

financiële positie van de onderneming in een financieel dagblad, ten gevolge waarvan verschillende 

aandeelhouders tot verkoop van hun aandelen overgaan. Want dan is de schade door hen geleden veroorzaakt 

door een onrechtmatige daad van de berichtgever. De aan de gedupeerde aandeelhouders veroorzaakte schade is 

in dit geval ook van juridische aard en wordt rechtsgrond voor de verplichting tot schadevergoeding ex art. 1401 

BW. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

en is dit gevolg weer rechtsgrond voor het inwerking treden van de rechtsverplichting van de 

verzekeraar tot uitkering van de verzekerde som.7 

Daarom is inderdaad de juridische causaliteitsvraag [tP512] naar haar feitelijke zijde 

onlosmakelijk betrokken op de vraag van de rechtsgevolgen naar de wetszijde. Los hiervan 

verliest zij haar rechtskundige zin. De feitelijk-oorzakelijke ingreep van menselijke 

gedragingen in het evenwicht van rechtsbelangen is steeds een juridische wilscausaliteit en er 

is geen rechtsleven mogelijk zonder juridische verantwoordelijkheid voor wilsuitingen. 

 

De logische analogieën in het juridisch causaal verband 

De samenhang tussen de subjectieve veroorzaking en de juridische toerekening, de 

rechtmatigheid of onrechtmatigheid 

Dit impliceert tevens, dat de rechtskundige causaliteitsvraag niet is te vatten los van de 

subjectieve, resp. objectieve juridische toerekening en van de vraag inzake de rechtmatigheid 

resp. onrechtmatigheid voor zover betreft de subjectieve rechtsfeiten. Daarmee raken wij de 

logische analogieën in het juridisch oorzakelijk verband die gefundeerd zijn in het vroeger 

besproken logisch principe van de toereikende grond, maar nimmer tot logische relaties te 

herleiden zijn. Wij wezen er reeds vroeger op, dat bij de subjectief-feitelijke veroorzaking van 

een in het rechtsleven ingrijpend gevolg, de juridische vraag steeds luidt: Wie heeft dit 

veroorzaakt? en dat deze vraag de juridische toerekening van het gevolg tot een rechtssubject 

onderstelt. Wij zagen tevens, dat alle theorieën, die van het onjuridisch gevatte begrip van de 

condicio sine qua non uitgingen, reeds op dit [tP513] essentiële punt de rechtswetenschap in 

de steek moesten laten, omdat zij de grondslag voor de juridische toerekening ophieven. 

Ook in de objectieve theorieën van de adequate veroorzaking kan niet worden 

ontkend, dat het te goeder trouw verkopen van een revolver aan een persoon die daarmee een 

moord pleegt, de objectieve kans voor het veroorzaken van eens anders dood op niet 

onbelangrijke wijze verhoogt, evenals bv. de levering van een auto aan iemand, die pas 

onlangs in het bezit van zijn rijbewijs is gekomen en door onoplettendheid een voetganger 

dood rijdt, en dat dus deze leveranties bij consequente toepassing van de theorie moeten 

geacht worden op “adequate wijze” de dood van het slachtoffer te hebben veroorzaakt. Maar 

ieder gevoelt toch, dat zulk een “adequaat oorzakelijkheidsverband” geheel buiten de 

rechtsvraag: “Wie heeft veroorzaakt?” omgaat. 

De juridische toerekening van een gevolg tot een rechtssubject is slechts mogelijk op 

de grondslag van het rechtmatigheids- of onrechtmatigheidsoordeel, want het gaat om de 

juridische “toereikende grond” voor de rechtsgevolgen. Alleen op deze grondslag heeft het 

ook juridisch zin van veroorzaken door nalaten te spreken. Alleen diegenen, op wie in een 

gegeven geval een rechtsplicht [tP514] tot handelen rustte, kunnen door hun niet-handelen 

oorzakelijk in het rechtsleven ingrijpen. 

 
7  De neokantiaans georiënteerde rechtstheoretici zullen aan deze logische analogieën weer oorspronkelijk 

logische zin toekennen. Zo vatte H. Kelsen de juridische toerekening uitdrukkelijk als een logische toeordening 

van een rechtsfeit tot de eenheid van de rechtsorde of een deel daarvan door middel van de persoonscategorie (de 

categorie van het rechtssubject die op extreem rationalistische wijze door hem werd gevat als “personificatie van 

rechtsnormen”). Daarbij verwikkelde hij zich in de antinomie, hoe dan het “onrecht” (het “onrechtmatige”) 

logisch tot het “recht” kan worden toegerekend. Zie mijn inaugurele oratie: “De Betekenis der Wetsidee voor 

Rechtswetenschap en Rechtsphilosophie” (1926, Kok, Kampen) blz. 26 vlg. en blz.34 vlg.).  

W. Zevenbergen (Leerboek van het Nederlandse Strafrecht Dl. I, 1924 blz.160) ziet in de 

onrechtmatigheid “de kwaliteit van de handeling, die, logisch, daardoor ontstaat, dat de handeling, bepaaldelijk 

wat de objectieve zijde betreft, getoetst wordt aan de rechtsorde en daarmede in strijd blijkt te zijn”. Hier wordt 

dus de contraire tegenstelling tussen rechtmatig en onrechtmatig met de logische tegenspraak verward. De 

vaststelling van de onrechtmatigheid van een handeling is toch geheel iets anders, dan een bloot logisch oordeel. 

Zij eist een rechtswaardering in een juridieke interpretatie van het feit. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Het labiele evenwicht van de rechtsbelangen eist, dat ieder zijn rechtsplichten nakomt. 

Het stilzitten, waar men juridisch behoort te handelen, is niet een logisch niets, gelijk 

verschillende aanhangers van de naturalistische theorie van de condicio sine qua non 

beweerden, maar een oorzakelijke ingreep in het rechtsleven, dat berekend is op nakoming 

van de rechtsplichten. 

Dit impliceert tevens, dat de onrechtmatigheid van een gedraging haar juridische 

causaliteit onderstelt. Want geen gedraging kan door de rechtsorde verboden zijn, die niet 

causaal in het evenwicht van de rechtsbelangen ingrijpt. Wanneer dus het 

onrechtmatigheidsbegrip een grondbegrip van de rechtswetenschap is - wat door niemand 

geloochend wordt - dan geldt hetzelfde voor het juridisch causaliteitsbegrip. Men heeft dit 

met name voor het strafrecht ontkend met een beroep op de zgn. formele delicten (beter: de 

delicten “met formele omschrijving”), waarbij in de wettelijke omschrijving geen verband 

met een bijzonder gevolg is opgenomen, in tegenstelling tot de zgn. materiële (beter: delicten 

met materiële omschrijving) [tP515] als bv. moord, doodslag, diefstal, brandstichting enz., 

waar dit wel het geval is. Daarbij ontkende men niet, dat iedere menselijke handeling, dus ook 

die, welke aan een formeel delict (als bv. het rijden met een auto een uur na zonsondergang 

zonder de voorgeschreven verlichting) beantwoordt, zekere gevolgen met zich brengt. Maar 

hier zouden deze gevolgen strafrechtelijk irrelevant zijn. 

Daargelaten nu, dat de onderscheiding tussen formele en materiële delicten door vele 

strafrechtsgeleerden principieel is bestreden, doet zich in bovenstaande redenering de invloed 

van het onjuridisch causaliteitsbegrip van de condicio sine qua non gevoelen. Men klampte 

zich vast aan de gedachte, dat het gevolg, om juridisch relevant te zijn, in de wettelijke 

omschrijving als een van de “fysisch-psychische handeling” wel onderscheiden tastbaar feit 

van fysiek karakter moest zijn aangeduid, waarvoor de handeling dan condicio sine qua non 

moet zijn. Men vergat echter, dat in het rechtsleven ook het bloot veroorzaken van gevaar 

voor rechtsgoederen een causale ingreep in het evenwicht van de rechtsbelangen kan 

opleveren en dat het rechtens verboden zijn van een handeling of een nalaten, zonder dat 

daarbij [tP516] een specifiek gevolg als bestanddeel van de delictsomschrijving is 

opgenomen, slechts gegrond kan zijn in hun juridische zin van voor de beschermde 

rechtsgoederen gevaar veroorzakend karakter. Het oorzakelijk ingrijpen in het labiele 

evenwicht van de rechtsbelangen is een modaal bestanddeel van ieder rechtsfeit. Alleen 

daardoor is het ook gekarakteriseerd als rechtsgrond voor rechtsgevolgen naar de wetszijde 

van het rechtsleven. 

Het in art.165 Wetbk. v. Strafrecht, lid 1, omschreven delict van “door schuld gevaar 

veroorzaken voor het verkeer door mechanische kracht over een spoorweg” is ongetwijfeld 

een delict met materiële omschrijving, dat wel onderscheiden is van het in het 2e lid 

omschreven door het gevolg gekwalificeerd delict (het gevaar veroorzaken voor dit verkeer, 

dat iemands dood ten gevolge heeft). Het is echter duidelijk dat aan eerstgenoemd delict ook 

beantwoordt de gedraging van een machinist, die met de door hem bestuurde trein op 

schuldige wijze door een onveilig signaal rijdt, hetgeen evengoed als een formeel delict (de 

formele overtreding van een verkeersvoorschrift) zou kunnen worden opgevat.8 

Het strafrechtelijk verschil tussen formele en materiële delicten kan dus - indien het al 

is te [tP518] handhaven - slechts van bewijsrechtelijk belang zijn, in zoverre bij de laatste in 

de dagvaarding uitdrukkelijk het veroorzaken van het in de wettelijke omschrijving 

aangeduide specifieke gevolg moet worden ten laste gelegd, en de bewijslast inzake het 

causaal verband op de openbare aanklager (het “Openbaar Ministerie”) drukt, terwijl bij de 

tenlastelegging van een formeel delict de causale ingreep in het rechtsleven in de zin van een 

gevaarveroorzaking voor door de rechtsnorm beschermde rechtsgoederen ondersteld is. 

 
8  In deze zin Hof Den Bosch 17 febr.1930, ber. bij arrest Hoge Raad 2 Juni 1930, aangehaald bij v. Eck 

a.w. II blz.  253 noot 27. Hier moet slechts vaststaan, dat ook in concreto gevaar is veroorzaakt. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

 

De materiële onrechtmatigheidsleer en de zgn. rechtvaardigingsgronden 

Met de vraag, of het juridisch causaliteitsbegrip een grondbegrip van de 

rechtswetenschap is, heeft de onderscheiding dus niets uit te staan. Het standpunt, door 

verschillende aanhangers van de zgn. materiële onrechtmatigheidsleer verdedigd, dat wanneer 

in een bepaald geval kan worden aangetoond, dat een formeel handelen in strijd met een 

rechtsnorm in concreto geen gevaar voor rechtsgoederen oplevert, zulk een handeling in 

materiële zin niet onrechtmatig kan zijn, is in zijn grondslag zeker juist. Alleen dient te 

worden bedacht, dat althans op strafrechtelijk gebied een formele overtreding reeds als 

zodanig het gevaar van navolging door anderen in zich sluit, dat alleen [tP519] op zwaar 

wegende gronden door de rechtsorde kan worden aanvaard, wanneer daartegenover een groter 

rechtsbelang het formeel handelen in strijd met de gestelde regel zou rechtvaardigen. Men 

spreekt hier dan ook van rechtvaardigingsgronden, die de onrechtmatigheid uitsluiten. Ons 

strafwetboek (art. 40 tot en met 43) kent een viertal algemene of absolute 

rechtvaardigingsgronden, die altijd de handeling rechtmatig maken, t.w. overmacht, 

noodweer, (het begaan van het feit, als dit is geboden door de noodzakelijke verdediging van 

eigen of eens anders lijf, eerbaarheid of goed tegen ogenblikkelijke, wederrechtelijke 

aanranding), het voldoen aan een wettelijk voorschrift en aan een bevoegd gegeven ambtelijk 

bevel. Daarnaast staan de relatieve of bijzondere rechtvaardigingsgronden, die slechts ten 

aanzien van een bepaald rechtsfeit gelden (bv. het handelen in het algemeen belang of tot 

noodzakelijke verdediging bij het opzettelijk aanranden van iemands eer of goede naam, door 

tenlastelegging van een bepaald feit, met het kennelijk doel daaraan ruchtbaarheid te geven, 

eventueel door geschriften of afbeeldingen, art.261, 3e lid WvS). 

Ook buiten het Strafwetboek om zijn in bijzondere wetten verschillende 

rechtvaardigingsgronden [tP520] te vinden. Zo ligt bv. in het ouderlijk tuchtrecht een 

rechtvaardigingsgrond voor het toedienen van een matige kastijding. Zo kan bv. een door een 

chirurg in het belang van de patiënt verrichte deskundige operatie zonder meer nimmer vallen 

onder het begrip mishandeling. Voor deze handelwijze is ongetwijfeld een 

rechtvaardigingsgrond te vinden in de wet op de uitoefening van de geneeskunst, die echter 

geen aan schuld te wijten medische fouten kan dekken. 

Het systematisch gezichtspunt voor het vatten van de rechtvaardigingsgronden dient 

echter steeds te worden gevonden in de onlosmakelijke modale samenhang tussen de 

onrechtmatigheid en de juridische causaliteit. 

 

Causaliteitsvraag en onrechtmatigheidsvraag blijven ondanks haar innerlijke 

samenhang onderscheiden 

Hiermee is niet gezegd, dat bij de onrechtmatige gedragingen de causaliteitsvraag zich 

zou dekken met de onrechtmatigheidsvraag. 

Dat dit niet het geval is springt onmiddellijk in het oog bij de door het gevolg 

gekwalificeerde delicten. Maar ook buiten deze categorie van onrechtmatige daden is dit niet 

het geval. Men kan alleen zeggen, dat de onrechtmatigheid in het algemeen een storende 

subjectief-causale ingreep in het evenwicht van de rechtsbelangen vooronderstelt. [tP521] 

Maar de feitelijke juridische omvang van het oorzakelijk verband is in de formele 

onrechtmatigheid van de gedraging nog niet geïmpliceerd. Wie in strijd met de 

verkeersvoorschriften zonder noodzaak links van de weg rijdt pleegt een onrechtmatige daad, 

in zover hij in het algemeen in juridische zin gevaar voor de ordelijke loop van het verkeer 

veroorzaakt. Maar of aan deze onrechtmatige daad bijzondere feitelijke gevolgen als 

aanrijding, zaakbeschadiging, dood of verminking van bepaalde personen, operatiekosten enz. 

zijn toe te rekenen, is een vraag, die zich vanuit de onrechtmatigheid alleen niet laat 

beantwoorden. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Deze structurele stand van zaken komt volledig tot zijn recht in onze reeds meermalen 

gegeven formule: Geen onrechtmatigheid zonder een storende causale ingreep in het 

evenwicht van de rechtsbelangen, hetgeen echter in zich sluit, dat het juridisch causaal 

verband slechts is vast te stellen in een afweging van deze belangen door de rechtsvormer. 

 

De historische analogie in het juridisch causaal verband 

De juridische vormgeving door competente organen 

Hiermee raken wij een nieuwe analogie in de modale structuur van het juridisch 

aspect, de cultuur-historische, [tP522] die weer een nadere precisering geeft aan de aard van 

het juridisch oorzakelijk verband. 

De afweging van de rechtsbelangen en daarmee ook de praktische opvattingen inzake 

de juridische causaliteit zijn, ondanks de constante grondslag, die zij in de modale structuur 

van het juridisch aspect bezitten, in haar concrete vormen afhankelijk van de historische 

ontwikkeling. Bij primitieve volkeren en ook in de middeleeuwen der westerse cultuur en 

zelfs nog in de XVIIe eeuw geloofden de rechtsvormers in magische causale samenhangen 

(toverij, hekserij enz.), die ook in hun juridisch aspect werden erkend als schadelijk voor het 

evenwicht van de rechtsbelangen, als oorzakelijke wilsingrepen in het rechtsleven. Anderzijds 

miste men hier het inzicht in vele natuurwetmatige samenhangen, die ons eerst door de 

moderne wetenschap ontsloten zijn en in verband waarmee ook de juridische 

causaliteitsoordelen in vele opzichten wijziging en uitbreiding hebben ondergaan, omdat, 

gelijk wij herhaaldelijk hebben vastgesteld, het juridisch oorzakelijkheidsverband in zijn 

eigengeaardheid nimmer los van de niet-juridische is te vatten. De plaats, welke het juridisch 

aspect in de gehele orde van de modale aspecten inneemt, [tP523] brengt met zich, dat een 

juridisch causaal verband zich slechts kan voordoen op de grondslag van een cultuur-

historische samenhang en dat het naar de wetszijde van het rechtsleven positieve vormgeving 

eist door daartoe met rechtsmacht beklede organen. Het kan zich nimmer, gelijk een 

natuurwettelijk causaal verband, vanzelf voordoen, onafhankelijk van menselijke waardering. 

Van een “opzettelijk gevaar veroorzaken voor het spoorwegverkeer” (het delict 

omschreven in art. 164 WvS) kon vóór de XIXe eeuw uiteraard geen sprake zijn. De wetgever 

heeft hier dus vorm gegeven aan een modern rechtsfeit, aan een moderne wijze van schadelijk 

oorzakelijk ingrijpen in het evenwicht van de rechtsbelangen. 

Het concrete individuele rechtsfeit met zijn concrete oorzakelijke samenhang kan zich 

uiteraard slechts aan de feitelijke zijde van het rechtsleven voordoen. 

Maar als rechtsfeit moet het beantwoorden aan de typische vormgeving, welke de 

rechtsvormer in zijn omschrijving als rechtsgrond voor rechtsgevolgen naar de wetszijde van 

het rechtsleven heeft gegeven. Het in de positieve rechtsregel omlijnde type of de juridische 

vorm van rechtsfeit en feitelijk causaal verband als rechtsgrond voor [tP524] rechtsgevolgen 

behoort dus tot de wets- of normzijde van het rechtsleven. Er is op zichzelf geen bezwaar 

tegen dit onderscheid tussen de wetszijde en de feitelijke zijde van het rechtsfeit aan te duiden 

met de termen rechtsfeit en rechtsfeitverwerkelijking, mits men maar niet (met Beling en 

Zevenbergen) deze termen in een onjuridische zin gaat vatten. 

 

De relativiteit van de begrippen onrechtmatigheid en juridische veroorzaking 

Met de hier gesignaleerde historische analogie van de juridische vormgeving hangt ten 

nauwste samen de relativiteit van het juridisch causaliteits- en onrechtmatigheidsoordeel, 

relativiteit hier bedoeld in deze zin, dat zij een verschillende (historisch gefundeerde) vorm 

zullen aannemen al naar gelang van de typische rechtssferen, waarin zij fungeren. Zo is er bv. 

een typisch verschil tussen de (statelijk) strafrechtelijke en de burgerrechtelijke vorm van 

onrechtmatigheid en oorzakelijkheid. De aard van het moderne strafrecht, voor zover het 

berust op het sinds de XIXe eeuwse codificaties erkende beginsel: geen strafbaarheid zonder 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

een aan het rechtsfeit voorafgaande wettelijke strafbepaling (vgl. art. 1. WvS)9 brengt met 

zich, dat de onrechtmatigheid en oorzakelijkheid hier steeds gebonden zijn aan afzonderlijke 

[tP526] en min of meer streng omlijnde wettelijke omschrijvingen van typische 

delictsvormen. M.a.w. niet iedere onrechtmatige daad is dit ook in strafrechtelijke zin, maar 

alleen diegene, welke beantwoorden aan de strafwettelijke delictsomschrijvingen. Ook brengt 

de aard van het (statelijk) strafrecht met zich dat de onrechtmatigheid en oorzakelijkheid van 

een menselijke gedraging hier de typische zin hebben van een storende ingreep in het 

publieke rechtsbelang van de gehele staatsgemeenschap, zodat hier nimmer sprake kan zijn 

van een daad, die alleen tegenover een bepaald persoon onrechtmatig en causaal is. 

In het moderne burgerlijk privaatrecht daarentegen, gaat het bij de onrechtmatigheids- 

en causaliteitsvraag steeds om een in juridische zin schadelijke oorzakelijke ingreep in de 

burgerrechtelijke belangensfeer van een bepaald rechtssubject, dat als gelijke tegenover de 

dader staat. Hier kan iedere onrechtmatige daad, voor zover die slechts schadelijk in de 

burgerrechtelijke belangen van de gelaedeerde ingrijpt, en deze schade aan schuld van de 

dader is te wijten, de dader aansprakelijk maken voor schadevergoeding. De nadere juridische 

vormgeving aan de modale elementen onrechtmatigheid [tP527] en causaal verband en 

daarmee de nadere juridische vormgeving aan het begrip onrechtmatige daad is hier in 

beginsel (behoudens enkele aanvullende wettelijke regelingen) aan de rechtspraak 

overgelaten, terwijl de wetgever zich beperkt tot een algemene aansprakelijkheidsformule. 

Daarom schuilt er geen enkele tegenstrijdigheid in dat een handeling, die uit het oogpunt van 

het publieke rechtsbelang ten volle rechtmatig is (bv. de aanleg van een spoorwegdijk), 

niettemin uit burgerrechtelijk oogpunt tegenover bepaalde personen onrechtmatig is wegens 

een (niet door een wettelijk voorschrift gedekte) inbreuk op hun burgerrechtelijk 

eigendomsrecht (bv. door het veroorzaken van oppersing van naburige gronden en de 

scheuring van de muren der zich daarop bevindende particuliere huizen).10 Daarom beperkt 

zich hier het rechtsgevolg naar de wetszijde tot een veroordeling tot schadevergoeding en zal 

de gelaedeerde niet een rechtelijk bevel tot staking van de aanleg en opruiming van de 

aangelegde werken kunnen uitlokken, omdat zulk een bevel het publieke rechtsbelang zou 

schaden en met de rechtmatigheid van de aanleg onder dit gezichtspunt geen rekening zou 

 
9  Dit beginsel is bv. aanvaard in de Verenigde Staten van Noord-Amerika, Frankrijk, Nederland, de 

Duitse Bondsrepubliek, België en Italië. In Groot-Brittannië en de Sovjet Unie daarentegen is het niet wettelijk 

erkend. Evenmin in het nazistisch Duitsland en in het door onze Londense noodwetgever uitgevaardigde 

buitengewone strafrecht voor de tijdens de Duitse bezetting gepleegde misdaden. 
10  Vgl. HR 8 April 1881 W.4663 en (in revisie) HR 23 Juni 1882 W.4791, Hof Amsterdam 31 jan.1902 

W.7746 en Rb. Amsterdam 25 nov. 1932 W12621. 

Zeer duidelijk vindt men de in de tekst gemaakte onderscheiding tussen de publiekrechtelijke 

rechtmatigheid en de burgerrechtelijke onrechtmatigheid van een handeling in de nieuwere jurisprudentie van de 

HR inzake de schadevergoedingsplicht van de overheid voor onrechtmatige inbreuk op burgerrechtelijke 

eigendom ten gevolge van maatregelen in het algemeen belang genomen. 

Zo HR19 Maart 1943 NJ 1943, 312 inzake de Voorste Stroom bij Tilburg. De gemeente Tilburg voor de 

keus gesteld tussen een zeer kostbare effectieve en een goedkopere, doch onzekerder methode voor reiniging van 

het rioolwater, koos op financiële gronden de laatste, ondanks de kans, dat de bewoners langs de Voorste 

Stroom, bij niet doeltreffendheid van deze methode (door de HR als inbreuk op hun eigendomsrecht 

beschouwde) overlast zouden ondervinden door de opstijgende dampen en stank. Toen inderdaad bleek, dat de 

dampen en de stank niet ophielden, spraken de betrokken bewoners de gemeente ex. art.1401 BW aan tot 

schadevergoeding. Tot vijfmaal toe werd de HR geroepen naar aanleiding hiervan uitspraak te doen. Het vijfde 

geval werd beslist bij het bovengenoemd arrest. De HR wees de eis toe, overwegende: “dat de Gemeente dus 

doende een gedragslijn volgde, die weliswaar vanuit het oogpunt van de door haar te behartigen 

gemeentebelangen volkomen gerechtvaardigd en zelfs geboden kon zijn, doch waarvan tegenover de eigenaar 

van een bedreigd perceel de eventuele nadelige gevolgen, die daaruit voor deze mochten voortvloeien, voor haar 

rekening behoren te komen”. 

In gelijke zin HR 18 febr. 1944 NJ 1944, 226 (inzake uitdroging van particuliere grond ten gevolge van 

massale wateronttrekking aan de bodem door de Haagse waterleiding). 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

houden.11 Ook het feitelijk juridisch causaliteitsverband [tP531] richt zich in zulke gevallen 

naar de burgerrechtelijke sfeer en wordt naar burgerrechtelijke maatstaven vastgesteld. 

Wegens de hoge (historisch gefundeerde) burgerrechtelijke waardering van het 

eigendomsrecht in de democratische staten zal hier het oorzakelijk verband tussen de daad en 

haar voor de eigendom schadelijke gevolgen zeer ruim worden genomen en praktisch naar het 

beginsel van de risicoaansprakelijkheid worden beoordeeld, terwijl het in andere gevallen, 

waarin men de aansprakelijkheid scherper aan het schuldvereiste bindt, veel enger zal worden 

gevat.12 Want, om het nog eens te herhalen, het feitelijke causaal verband van een daad komt 

juridisch slechts in aanmerking als rechtsgrond voor rechtsgevolgen naar de wetszijde van het 

rechtsleven en de beantwoording van een juridische causaliteitsvraag berust steeds op een 

afweging van rechtsbelangen. Slechts zij die van een naturalistisch causaliteitsbegrip uitgaan, 

kunnen in deze relativiteit van de juridische oorzakelijkheidsoordelen iets tegenstrijdige zien. 

 

De relativiteit van de juridische toerekeningsvatbaarheid 

De bedoelde relativiteit deelt zich vanuit [tP533] de historische analogie ook aan de 

juridische toerekening en toerekeningsvatbaarheid mede. Zij die door het burgerlijk 

privaatrecht als ontoerekeningsvatbaar en daarom onbekwaam worden beschouwd ten aanzien 

van het verrichten van geoorloofde rechtshandelingen als bron van burgerrechtelijke 

verbintenissen, behoeven daarom nog niet als ontoerekeningsvatbaar ten aanzien van 

onrechtmatige daden te worden aangemerkt. Art. 1483, 1o lid BW sluit uitdrukkelijk de 

bepaling van het vorig artikel, dat alle verbintenissen door minderjarige of onder curatele 

gestelde personen aangegaan van rechtswege nietig zijn, uit ten aanzien van verbintenissen 

voortvloeiende uit een begaan misdrijf of uit een daad welke aan een ander schade heeft 

veroorzaakt. Sommige civilisten hebben nu gemeend, dat hier voor de juridische toerekening 

en verantwoordelijkheid geen toerekeningsvatbaarheid vereist zou zijn, een opvatting, die 

innerlijk nog tegenstrijdiger wordt, omdat zij in deze gevallen wel aan het burgerrechtelijk 

schuldvereiste voor de aansprakelijkheid vasthouden.13 De fout schuilt hierin, dat deze 

schrijvers geen rekening houden met de relativiteit van het juridisch begrip van de 

toerekeningsvatbaarheid. [tP535] Ook in het strafrecht geldt deze betrekkelijkheid van het 

begrip. Slechts ten aanzien van personen, die op biologische gronden volstrekt 

wilsonbekwaam moeten worden geacht, kan van een absolute ontoerekeningsvatbaarheid 

worden gesproken. 

De hierboven gesignaleerde (in de historische analogieënsfeer van de modale structuur 

van het juridisch aspect gegronde) relativiteit van het onrechtmatigheids- en 

causaliteitsbegrip, maakt het ook begrijpelijk, dat beide (in hun onverbrekelijke samenhang) 

in de rechtspraak van de Hoge Raad op art.1401 BW sinds het beroemde arrest van 31 jan. 

1919 W.10365 NJ 1919, 161 een geweldige uitbreiding konden verkrijgen, waarbij intussen 

 
11  Bekend zijn ook de gevallen van schade aan de eigendom van anderen toegebracht door mijnexploitatie 

(wegens verzakking van de bovengrond). Vgl. HR 31 dec.1920 W.10698, Rb. Maastricht 14 april 1927 W.11718 

en 30 Juni 1927 NJ 1927, 1226. 
12  In sommige rechterlijke uitspraken wordt hier inderdaad de onrechtmatigheid en schuld aangenomen, 

omdat de gedaagde “op eigen risico” of “op eigen gevaar” handelde. Zo Rb. Den Haag 27 okt 1925 NJ 1926, 

218; Rb. Dordrecht 2 feb. 1927 W.11637 (beide betreffende de executie van een bij voorraad uitvoerbaar 

verklaard vonnis, dat later vernietigd werd); HR 23 dec. 1932 W.12632 NJ 1933, 984 (het zgn. 

liquidateursarrest). 

Dit is uiteraard een innerlijk tegenstrijdige constructie, omdat, gelijk wij hieronder zullen zien, het 

risicoprincipe het schuldprincipe uitsluit. Vgl. hierbij v.d. Grinten in “Rechtsgeleerd Magazijn” - Themis 1940 

blz.420) en Mr. J. Drion “Een nieuwe koers in ’s Hogen Raads’ jurisprudentie over de onrechtmatige daad” in 

WPNR 3e artikel no.3994 (1947). 
13  Zo dr. L.C. Hofmann Het Nederlands Verbintenissenrecht 1e dl. 5e dr. 1937 blz. 285/6 noot 4) en de 

daar aangehaalde literatuur. 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

weer een principieel onderscheid valt te constateren ten aanzien van de beoordeling van 

private burgerrechtelijke onrechtmatige daden en onrechtmatige overheidsdaden. Op deze 

jurisprudentie komen wij zo aanstonds nader terug. Steeds dient hierbij echter in het oog te 

worden gehouden, dat zulks niets afdoet aan de constante modale structuur van het juridisch 

causaliteits- en onrechtmatigheidsmoment, maar alleen betreft de wisselende inhoud van de 

vormgeving, welke zij in het (historisch gefundeerd) proces van de rechtsvorming [tP536] 

ondergaan. De noodzakelijkheid van juridische vormgeving is een constant moment in de 

modale structuur van het rechtsleven. Slechts haar inhoud is aan verandering onderhevig. 

 

De taalanalogie in het juridisch causaal verband  

De rechtsbetekenis van het veroorzaken 

Deze stand van zaken wordt nog duidelijker, wanneer wij de historische analogie van 

de juridische vormgeving vatten in haar onverbrekelijk verband met de taalanalogie, d.i. de 

naastvolgende analogieënsfeer in de modale structuur van het juridisch aspect. Bij de 

vaststelling van het juridisch causaal verband in zijn precisering door de juridische 

vormgeving gaat het steeds om de vaststelling van de rechtsbetekenis van de causale ingreep 

in het evenwicht van de rechtsbelangen. Ieder rechtsfeit, ten aanzien waarvan de 

oorzakelijkheidsvraag wordt opgeworpen, eist in de eerste plaats juridische interpretatie. 

Wanneer tijdens een dichte mist twee personenauto’s met elkaar in botsing komen, 

waarbij de ene geheel vernield en de ander zwaar beschadigd wordt, dan moet eerst het 

rechtsfeit in zijn juridische betekenis worden vastgesteld, zal het zin hebben de juridische 

causaliteitsvraag op te werpen. De eerste vraag is: moet de botsing juridisch worden 

toegeschreven aan een objectief [tP537] rechtsfeit, de dichte mist, die ook bij de in zulke 

omstandigheden in acht te nemen normale voorzichtigheid van de bestuurders, een nimmer uit 

te schakelen gevaar voor aanrijdingen veroorzaakt, dan wel kan hier de subjectieve 

causaliteitsvraag worden gesteld: Wie van de twee bestuurders heeft onder de gegeven 

omstandigheden de botsing veroorzaakt? In het laatste geval maakt de oorzakelijkheidsvraag 

een onverbrekelijk bestanddeel uit van de juridische interpretatie van de subjectieve 

gedragingen van de bestuurders. Dan moet een van beiden of wel moeten beiden een 

onrechtmatige daad hebben gepleegd, waaraan de veroorzaakte schade juridisch valt toe te 

rekenen. 

Ook in het geval, dat het schadelijk gevolg juridisch moet worden toegerekend tot het 

objectieve rechtsfeit, de mist, en de causaliteitsvraag nog slechts zin heeft voor het vaststellen 

van de aansprakelijkheid van de verzekeraars, is deze vraag natuurlijk bestanddeel van de 

juridische interpretatieve vraag inzake de rechtsbetekenis van het gehele voorval. Men denke 

ook aan het vroeger gegeven voorbeeld van de verzekering van een schip tegen zeegevaar en 

tegen molestgevaar. De juridische causaliteitsvraag betr. de geleden schade impliceert de 

juridische interpretatie van de contractuele termen “zeegevaar” en “molestgevaar”. In iedere 

juridische causaliteitsvraag schuilt een vraag van juridische interpretatie van de feiten. Bij 

uitschakelijking van de taalanalogie verliest het causaliteitsprobleem zijn juridische zin. Het 

juridisch aspect van de feiten kan slechts bestaan op de [tP538] grondslag van dat van de 

symbolische betekenis. 

 

De omgangsanalogie in het juridisch causaal verband 

De correlatie van juridische maatschaps- en gemeenschapsverhoudingen 

De rechtsbetekenis zelf van de feiten en van hun feitelijke gevolgen is op haar beurt 

afhankelijk van de eisen, welke in het rechtsverkeer gelden. Hiermee raken wij de analogie 

van het omgangsaspect in de modale structuur van het rechtsleven, waardoor de biotische 

analogie een nadere juridische precisering krijgt. Wij hebben het rechtsleven vroeger 

omschreven als een labiel evenwicht van rechtsbelangen, dat door rechtsnormen wordt 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

gereguleerd en waarin oorzakelijke ingrepen hetzij aan subjectieve juridische wilsuitingen, 

hetzij aan objectieve rechtsfeiten worden toegerekend als rechtsgrond voor rechtsgevolgen 

naar de wetszijde. Wij hebben gezien, hoe deze causale ingrepen zich alleen kunnen voordoen 

in historisch gefundeerde juridische vormen, onder vaststelling van hun rechtsbetekenis. Het 

rechtsverkeer geeft nu deze nadere precisering aan het evenwicht van de rechtsbelangen, dat 

het zich steeds voordoet in een correlatie van juridische maatschaps- en juridische 

gemeenschapsverhoudingen. 

Onder de eerste verstaan wij zulke rechtsverhoudingen, waarin de rechtssubjecten 

gecoördineerd [tP539] naast elkaar fungeren, zonder dat zij hier als leden van een geheel 

optreden. Onder de tweede diegene, waarin dit laatste juist wel het geval is, zodat hier ook de 

causale ingreep in het evenwicht van de rechtsbelangen steeds een ingreep in het juridisch 

gemeenschapsbelang betekent. Impliciet stuitten wij reeds op deze stand van zaken bij de 

bespreking van de relativiteit van het juridisch onrechtmatigheids- en causaliteitsoordeel. Zo 

bleek bij de strafrechtelijke causaliteitsvraag steeds een schadelijke ingreep in het publieke 

gemeenschapsbelang in het geding, terwijl bij de burgerrechtelijke causaliteitsvraag 

daarentegen de oorzakelijke ingreep in de burgerrechtelijke belangensfeer van een individueel 

rechtssubject aan de orde kwam, dat met de dader op voet van gelijkheid aan het 

maatschappelijk rechtsverkeer deelneemt. 

Het rechtsleven kan echter slechts in een evenwicht van gemeenschaps- en 

maatschapsbelangen fungeren, omdat iedere gemeenschapsverhouding in het rechtsverkeer 

haar keerzijde heeft in maatschapsverhoudingen en omgekeerd. Dit is een modaal-structurele 

stand van zaken, die zowel geldt voor een primitieve als voor onze hoog ontwikkelde 

moderne samenleving. [tP540] 

Bij de behandeling van de sociologische grondslagen van de rechtswetenschap komen 

wij hierop uiteraard uitvoerig terug. In het tegenwoordig verband is het voldoende de 

betekenis van deze stand van zaken voor het juridisch causaliteitsprobleem te illustreren aan 

het hierboven gegeven voorbeeld van de aanleg van een spoorwegdijk, die tegelijk het 

publieke gemeenschapsbelang dient en schadelijk oorzakelijk ingrijpt in het private 

eigendomsrecht in de burgerrechtelijke maatschapsverhoudingen. Hier behoort in de 

rechtsgevolgen van het rechtsfeit een evenwicht tussen gemeenschaps- en 

maatschapsbelangen te worden gevonden. 

Dit impliceert tevens, dat de normatieve maatstaven van het rechtsverkeer, waarnaar 

de rechtsbetekenis van het rechtsfeit en zijn oorzakelijke gevolgen wordt afgewogen zich in 

een correlatie van gemeenschaps- en maatschapseisen zullen openbaren, waaraan op de 

grondslag van de historische ontwikkeling op verschillende wijze juridisch vorm zal worden 

gegeven. 

 

De economische analogie in het juridisch causaal verband 

De juridische economie in het evenwicht van de rechtsbelangen 

Hoe wordt echter het evenwicht van de rechtsbelangen in hun correlatie van 

gemeenschaps- en maatschapsfuncties nader door de modale structuur [tP541] van het 

rechtsleven zelf gepreciseerd? Het evenwichtsbegrip is van natuurkundige oorsprong. In de 

fysica is de evenwichtsverhouding betrokken op krachten of energiewerkingen. Maar alle 

wetenschappen, die de tijdelijke werkelijkheid onder de na-fysische aspecten onderzoeken, 

moeten dit evenwichtsbegrip in analogische zin hanteren. De biologie gebruikt het in een 

modaal-biologische zin (het evenwicht in het organisch-levensaspect), de psychologie in een 

modaal-psychologische zin (het psychisch evenwicht in het gevoelsleven), de 

historiewetenschap in een modaal-historicale zin (het historisch machtsevenwicht), de 

taalwetenschap in een modaal-taalkundige zin (het taalkundig evenwicht in de zinsbouw), de 

economische wetenschap in een modaal economische zin (het economisch evenwicht in de 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

prijsbeweging van de goederen) enz. enz. Het betreft hier steeds een wezenlijk analogisch 

moment in de modale structuur der aspecten, dat op generlei wijze mag worden verward met 

een bloot overdrachtelijke uitdrukkingswijze, omdat het een essentiële stand van zaken in 

deze modale structuur uitdrukt, die in een innerlijke samenhang met het fysisch of energetisch 

aspect is gegrond. Ook voor het modaal-juridisch evenwichtsbegrip geldt hetzelfde. [tP542] 

De weegschaal van Themis was vanouds het symbool van de juridische belangenwaardering. 

Het evenwichtselement is een essentieel moment van het rechtsbegrip zelf. Het heeft reeds 

een successieve zinbelasting ondergaan doordat het op de analogische 

evenwichtsverhoudingen in de modale zin van alle vroegere aspecten appelleert. Hier is het 

met name de economische analogie, die aan het evenwicht van de rechtsbelangen zijn nadere 

precisering geeft. Iedere naar rechtelijke maatstaf excessieve, iedere overdadige vervolging 

van een bepaald belang waardoor rechtsplichten van maatschaps- of gemeenschapskarakter 

worden geschonden, stoort het juridisch evenwicht en betekent een oorzakelijke inbreuk op de 

overige belangensferen. Het rechtsleven moet spaarzaam omgaan met de rechtsgoederen, het 

mag niet het ene rechtsbelang overmatige vrijheid van bevrediging geven ten koste van een 

ander, evenmin de juridische maatschapsbelangen volledig ten offer brengen aan een 

gemeenschapsbelang, noch omgekeerd. Toen Kant de idee van het recht omschreef als 

“Inbegriff der Bedingungen unter denen die Willkür des einen mit der Willkür des anderen 

unter einem allgemeinen Gesetz der Freiheit zusammenbestehen kann”, gaf hij een 

humanistisch georiënteerde [tP543] definitie van de juridische evenwichtsverhouding, waarin 

de juridische gemeenschapsbelangen geheel ten bate van de maatschapsbelangen werden 

genegeerd. Deze omschrijving was eenzijdig toegespitst op de typische rechtssfeer van het 

moderne burgerlijk privaatrecht en kon reeds daarom aan de modale evenwichtsverhouding in 

het rechtsleven, die, onafhankelijk van de typische samenlevingsverhoudingen, een algemene 

correlatie van gemeenschaps- en maatschapsbelangen insluit, geen uitdrukking geven. 

Het evenwicht van de rechtsbelangen kan niet zonder offers aan vrijheid, zowel van de 

zijde van de maatschaps- als van die van de gemeenschapsverhoudingen worden in stand 

gehouden. Daarom is ook in de oorzakelijke ingreep in dit juridisch evenwicht de 

economische analogie essentieel, al eist ook deze analogie krachtens haar historische 

fundering juridische vormgeving, die naar haar inhoud een met de historische ontwikkeling 

wisselend karakter draagt. 

 

De esthetische analogie in het juridisch causaal verband  

De harmonie van de rechtsbelangen en het juridisch evenredigheidsprincipe 

Ditzelfde geldt tenslotte voor de esthetische analogie van de juridische harmonie, 

waardoor de juridische evenwichtsverhouding en daarmee ook het juridisch causaliteitsbegrip 

de laatste [tP544] modaal-analogische precisering krijgt. Het evenwicht van de rechtsbelangen 

eist een juridische harmonisering van deze laatste volgens het rechtsbeginsel van de 

evenredigheid, dat voor de juridische maatschapsverhoudingen een andere maatstaf stelt dan 

voor de juridische gemeenschapsbetrekkingen, maar dat beide maatstaven weer verenigt bij 

de afweging van de maatschapsbelangen tegen de gemeenschapsbelangen. De rechtsgevolgen, 

welke de rechtsorde verbindt aan een oorzakelijke inbreuk op het door haar gereguleerde 

evenwicht van de rechtsbelangen, behoren zelf weer evenredig te zijn aan de juridische 

betekenis van het causale rechtsfeit. En daar het oorzakelijk verband tussen een rechtsfeit en 

zijn feitelijke gevolgen slechts als rechtsgrond voor de rechtsgevolgen naar de wetszijde in 

aanmerking komt, behoort het ook zelf naar een juridische evenredigheidsmaatstaf te worden 

bepaald, die op zijn beurt afhankelijk is van de eisen van het rechtsverkeer in de correlatie van 

gemeenschaps- en maatschapsbelangen. 

De rechtsvraag, of de bestuurder van een personenauto, die op een voorrangsweg met 

onverminderde snelheid doorrijdt, wanneer van een zijweg een andere auto nadert, de daarop 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

gevolgde aanrijding [tP545] heeft veroorzaakt, laat zich met een natuurwetenschappelijk 

causaliteitsbegrip evenmin beantwoorden als de juridische vraag, of waterschade en diefstal 

als gevolg van een blikseminslag en de daardoor uitgebroken brand is ontstaan. Het gaat in 

beide gevallen om een juridische toerekening van in het rechtsleven ingrijpende gevolgen 

naar een juridische evenredigheidsmaatstaf, die afhankelijk is van het bijzondere 

rechtsbeginsel, dat men aan de bepaling van de gevolgsaansprakelijkheid ten grondslag legt 

en dus noodzakelijk een relatief karakter heeft. Wanneer de aanhangers van de leer van de 

condicio sine qua non hiertegen aanvoeren: “Bij een oorzakelijk verband denken wij toch een 

een gevolg, dat onafhankelijk van tijd en menselijk inzicht met noodzakelijkheid op het 

veroorzakende feit volgt”,14 dan moeten wij hun weer de vraag stellen of waterschade en 

diefstal als zulk een natuurwetenschappelijk te bepalen gevolg van een brand is te begrijpen 

en hoe het ooit mogelijk is met behulp van naturalistisch gevat begrip van de condicio sine 

qua non uit te maken, wie een in juridische zin schadelijk gevolg heeft veroorzaakt. 

 

Het adequaatheidselement in het juridisch causaal verband 

Het juridisch evenredigheidsprincipe impliceert, [tP547] dat het causaal verband 

tussen een rechtsfeit en zijn feitelijke gevolgen in het rechtsleven niet los is te vatten van de 

rechtsnorm, die de rechtsgevolgen van het causale rechtsfeit regelt. Het is nu duidelijk, dat de 

rechtsnorm zich bij de afweging van het feitelijk causaal verband tegen de rechtsgevolgen 

steeds op het ex ante standpunt plaatst en slechts zulke gevolgen als door het betrokken 

rechtsfeit veroorzaakt kan beschouwen, die met de aard van het laatste juridisch verband 

houden, m.a.w. met een zekere waarschijnlijkheid daaruit voortvloeien. Dit was de juiste kern 

in de leer van de adequate veroorzaking, die echter van het juridisch spoor afweek, door het 

waarschijnlijkheidsbegrip los van de modale structuur van het juridisch causaliteitsverband te 

vatten. Wat de vereiste graad van waarschijnlijkheid betreft, deze hangt weer geheel af van de 

bijzondere evenredigheidsmaatstaven, die in de verschillende sferen van het rechtsleven 

worden aangelegd. Wij wezen reeds op het verschil tussen het risicoprincipe en het 

schuldprincipe bij de vaststelling van het juridisch causaal verband. 

 

Kranenburgs psychologistische opvatting van het juridisch evenredigheidsprincipe 

De mathematische oorsprong van het evenredigheidsbegrip 

Het zo even genoemd evenredigheidsbeginsel [tP548] wordt door de Leidse oud-

hoogleraar in het staatsrecht W.R. Kranenburg als het grondbeginsel van alle juridische 

waarderingsoordelen en kernmoment van het rechtsbegrip beschouwd, zodat hij het zelfs tot 

criterium voor de onderscheiding van recht en moraal verheft.15 Hierbij wordt het analogisch 

karakter van dit beginsel geheel uit het oog verloren. Het evenredigheidsprincipe is immers 

niet van juridische, maar van mathematische oorsprong en kan dus nimmer het kernmoment 

in de modale structuur van het recht zijn. 

Evenals wij van het evenwichtsbegrip moesten opmerken, dat het van natuurkundige 

oorsprong is, maar in alle vakwetenschappen, die op het onderzoek van de na-fysische 

aspecten van de werkelijkheid gericht zijn, in een analogische zin terugkeert, zo kunnen wij 

ook van het evenredigheidsbegrip zeggen, dat het in zijn analogisch gebruik in de niet-

mathematische wetenschappen telkens de modale zin van het onderzochte aspect aanneemt. 

Wanneer Kranenburg dan ook schrijft, dat in de juridische waardering, “wordt geteld, 

gemeten en gewogen, welke gevolgen de menselijke gedragingen aan lust en onlust gehad 

hebben, of naar het normale verloop van zaken volgens menselijke [tP550] berekening zullen 

hebben”, dan schuilt in deze uitspraak een dubbele verwarring: in de eerste plaats toch kunnen 

 
14  Aldus prof. W.E.M. Meyers in zijn bekende artikelenreeks De betekenis der elementen 

“waarschijnlijkheid” en “schuld” voor de aansprakelijkheid uit onrechtmatige daad. (WPNR. nrs. 3442 e.v.). 
15  De grondslagen der rechtswetenschap (2e dr. 1948) blz.170/1. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

lust- en onlustgevoelens niet in eigenlijke (d.i. mathematische en natuurkundige) zin geteld, 

gewogen en gemeten worden en in de tweede plaats gaat het in het juridisch causaal verband 

niet om de veroorzaking van lust- en onlustgevoelens, die zich immers nimmer naar een 

juridische evenredigheid laten afmeten, maar uitsluitend om de veroorzaking van in het 

rechtsleven ingrijpende gevolgen. Prof. Kranenburg meent echter, dat het recht van 

psychische oorsprong is en uit het rechtsgevoel ontspringt, en zo wordt ook verklaarbaar, dat 

hij aan het juridisch evenredigheidsprincipe als “wet van het rechtsbewustzijn of 

rechtsgevoel” de volgende psychologische formulering geeft: “elk lid van de 

rechtsgemeenschap is ten aanzien van de voorwaarden voor lust en onlust gelijk en 

gelijkwaardig, voor zover hij niet zelf de voorwaarden schept voor het ontstaan van 

bijzondere lust en onlust; zoveel lust en onlust, als waar voor elk de voorwaarden heeft 

geschapen, komen aan hem toe”.16 Maar lust- en onlustgevoelens volgen nu eenmaal geen 

juridische evenredigheidsmaatstaf, maar slechts hun eigen psychische wetmatigheid, die, 

gelijk [tP552] wij reeds opmerkten, ook zelf allerminst van mathematische of fysische aard 

is.17 Er moge een innerlijke samenhang tussen het juridisch en het gevoelsaspect bestaan, 

maar nimmer is het eerste tot het laatste, als tot zijn oorsprong te herleiden. En evenmin laat 

zich de juridische evenredigheid tot een mathematische of fysische terugbrengen. Voor zover 

in de juridische waardering wordt “geteld”, “gewogen” en “gemeten” gaat het steeds om 

analogieën van getal, energetisch evenwicht en mathematische evenredigheid, die zich niet 

naar mathematische of natuurkundige wetten, maar slechts naar de normatieve wetten van het 

juridisch aspect zelf richten en in de modale zinkern van dit aspect dienen te worden gevat. 

 

Juridische en morele evenredigheid 

En daar het evenredigheidsprincipe in het rechtsleven zelf een analogisch karakter 

draagt, is het ook onhoudbaar daarin met Kranenburg het criterium ter onderscheiding van 

recht en moraal te willen vinden. In de morele waardering wordt een eigen 

evenredigheidsmaatstaf toegepast, die hier op de tijdelijke liefdeverhoudingen van toepassing 

is. Onevenredige liefde tot het vaderland doet in morele zin tekort [tP555] aan de 

liefdesplichten in kerk en gezin, en aan de liefdesplichten tegenover de burger van een 

vijandige staat, die als onze naaste op onze weg geplaatst wordt. 

En ook in de morele waarderingsoordelen wordt in analogische zin geteld, gewogen en 

gemeten, en wel hier met inachtneming van de morele gevolgen van de daad (bv. de morele 

invloed van onze gedragingen op anderen). Het penningske door de arme weduwe in de 

offerkist geworpen, wordt door Christus Jezus meer geacht dan wat de rijken van hun 

 
16  Positief recht en rechtsbewustzijn (2e dr. 1928) blz. 130 en De grondslagen der rechtswetenschap (2e dr. 

1948) blz. 22. 
17  Lust en onlust dragen een zgn. polair karakter en laten zich in het gevoelsleven niet van elkaar 

scheiden. Een lustgevoel is gewoonlijk met een minder intensief onlustgevoel doordrongen en slaat bij zgn. 

verzadiging in zijn tegendeel om, d.w.z. dat het onlustgevoel de overhand krijgt. 

Bovendien reageert het individuele gevoelsleven verschillend met name op culturele prikkels. 

Ingespannen arbeid geeft de een overwegend lust-, de ander overwegend onlustgevoel. Ten aanzien van 

zinnelijke prikkels kan het gevoelsleven afstompen. 

Als het in het rechtsleven inderdaad zou gaan om evenredige toedeling van lust en onlust, dan zou bv. 

een subjectief recht onder “lust” en een rechtsplicht onder “onlust” moeten worden gerangschikt. Maar ieder zal 

toch toegeven, dat dit onmogelijk is. De rechtsorde heeft geen zeggenschap over het menselijk gevoelsleven, al 

moet zij, krachtens de onloochenbare innerlijke samenhang van het juridisch en het psychisch aspect wel 

degelijk met de eigenwettelijkheid van het laatste rekening houden. Dit geldt met name ten aanzien van het 

strafrecht. De straf in juridische zin is ongetwijfeld een naar de rechtsmaatstaf verdiend leed. Al is dit leed in 

juridische zin allerminst een leedgevoel, bij zijn toedeling en tenuitvoerlegging is het gevoelsleven van de 

gestrafte op typische wijze betrokken, omdat de straf als rechtsactie op typische wijze (en niet slechts in de 

algemeen-modale zin) in het menselijk gevoelsleven gefundeerd. Deze stand van zaken zal de lezer vanzelf 

duidelijk worden bij de behandeling van de individualiteitsstructuren in het rechtsleven. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

overvloed gaven, waaruit wel duidelijk blijkt, dat het ook in de morele waardering wel 

degelijk op de daad zelf, met al haar uiterlijke omstandigheden, aankomt en niet gelijk 

Kranenburg met Kant meent alleen op de innerlijke gezindheid. Ongetwijfeld, de morele 

evenredigheidsmaatstaf is een andere dan de juridische, al vertoont hij weer een innerlijke 

samenhang met de laatste. Maar dit verschil kan niet gelegen zijn in een vermeend 

mathematisch karakter van de rechtelijke waardering van het oorzakelijk verband tussen het 

feit en zijn gevolgen als rechtsgrond voor de daaraan verbonden rechtsgevolgen. We stuiten 

hier veeleer ter laatste instantie op de onherleidbare [tP556] modale zinkernen van het 

juridisch en morele aspect, die wij logisch nog slechts kunnen onderscheiden op de 

immanente grondslag van hun tijdelijke samenhang en op de transcendente grondslag van hun 

religieuze worteleenheid, maar niet op de grondslag van een logisch genusbegrip. 

 

De modale zinkern van het juridisch causaal verband: het vergeldend moment 

kwalificeert het juridisch causaliteitsbegrip 

Wij hebben de modale zinkern van het juridisch aspect in de vergelding, die van het 

morele aspect in de (tijdelijke) liefde gevonden en kunnen van dit inzicht eerst in een later 

verband theoretisch rekenschap geven. Hier willen wij slechts waarschuwen tegen een 

vereenzelviging van het modale kernmoment van de vergelding met zijn bijzondere 

uitdrukking in de strafvergelding. 

De vergelding is het modale kernmoment in ieder juridisch waarderingsoordeel d.i. bij 

elke vaststelling van de rechtsfeiten onder afweging van rechtsgronden en rechtsgevolgen, 

onverschillig welk typisch karakter deze in het rechtsleven aannemen, onverschillig ook of de 

rechtsfeiten een overtreding van bepaalde rechtsnormen betekenen, die in straf of 

schadevergoeding of juridische vernietiging of door enige andere sanctie wordt opgewogen, 

[tP557] dan wel of zij als rechtmatige handelingen of objectieve rechtsfeiten rechtsgronden 

zijn voor het ontstaan of teniet gaan van rechten en verplichtingen. 

Het is echter niet mogelijk dit modale kernmoment nader te analyseren of te 

definiëren, omdat het de voorwaarde is voor iedere theoretisch-juridische analyse en definitie. 

Het is een laatste intuïtief gegeven, dat iedere onderscheidende ervaring van het juridisch 

aspect van de werkelijkheid eerst mogelijk maakt, en dat alle analogische en anticiperende 

momenten in de modale structuur van dit aspect hun juridische kwalificatie geeft. 

En toch kan dit modale kernmoment zijn zin eerst ontplooien in zijn onverbrekelijke 

samenhang met de gehele orde van de analogische momenten, die wij nu in hun successieve 

samenhang hebben geanalyseerd. Maar men beweegt zich in een vicieuze cirkel, wanneer 

men beproeft de modale zinkern te herleiden tot een analogisch moment als de 

“evenredigheid”, omdat men bij deze herleidingspoging onmiddellijk het ogenschijnlijk 

duidelijker begrip “evenredigheid” modaal dient te kwalificeren. 

De “juridische evenredigheid" is een in oorsprong [tP558] mathematische analogie,18 

die echter in de modale structuur van het rechtelijk aspect een successieve zinbelasting heeft 

ondergaan door alle volgende analogische momenten en haar laatste modaal-analogische 

precisering ontvangt door de esthetische analogie van de juridische belangenharmonisering. 

Daarom is ook het juridisch causaliteitsbegrip eerst door zijn modale zinkern: de 

vergelding innerlijk gekwalificeerd. 

 

 
18  Dit werd reeds opgemerkt door Hugo de Groot (Inleidinge tot de Hollandsche Rechtsgeleerdheid B.I, 

Dl.1 §11 en §12), die ten aanzien van de zgn. aritmetische en geometrische evenredigheidsmaatstaf bij de 

rechtelijke waardering (de Groot noemt ze “evenredenheid” en “slechte evenheid”) opmerkt: “De woorden zijn 

genomen uit de wiskonsten”. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§3 

De juridische causaliteit en het schuldprobleem 

 

De modale anticipaties in het juridisch causaal verband 

De verhouding van schuld, onrechtmatigheid en causaliteit 

Tot zover preciseerden wij het juridisch causaal verband in zijn onverbrekelijke 

correlatie van wets- en subjectzijde vanuit de analogische structuur van het juridisch aspect in 

haar kwalificatie door de modale zinkern van dit laatste: de vergeldende wijze. 

Wij wenden ons thans tot de modale anticipaties, welke zich in de juridische 

oorzakelijkheid gaan openbaren, wanneer het rechtsleven zich in ontsloten structuur bevindt. 

Hier doet, voor zover betreft het causaal verband van rechtsfeiten, die door de rechtsorde tot 

onrechtmatige daden zijn gestempeld, de schuldfiguur haar intrede. Zij beheerst [tP560] nu 

naar de wetszijde van het rechtsleven de gevolgsaansprakelijkheid voor delicten, voor zover 

het schuldprincipe niet voor het principe der risicoaansprakelijkheid (bij subjectieve 

rechtsfeiten ook het beginsel van de gevaarzetting genoemd) heeft moeten wijken. 

Het schuldbegrip is niet in dezelfde zin een modaal grondbegrip van de 

rechtswetenschap als de analogische begrippen, die wij in het voorafgaande hebben 

geanalyseerd. 

De laatste waren immers essentiële elementen van het transcendentale rechtsbegrip 

zelf, dat het rechtswetenschappelijk denken eerst mogelijk maakt en de modale structuur van 

het juridisch aspect in nog gesloten toestand synthetisch moet trachten te vatten. 

Anticiperende structuur-momenten behoren strikt genomen in dit fundamentele rechtsbegrip 

niet thuis, omdat het ook van de modale geaardheid van nog gesloten, primitieve 

rechtsverschijnselen theoretisch rekenschap heeft te geven. En voor het vatten van de bloot 

modale geaardheid van de rechtsverschijnselen is het schuldbegrip niet noodzakelijk. Ook 

rechtsordeningen, waarin het schuldprincipe als richtsnoer voor de 

aansprakelijkheidsafweging nog niet tot ontwikkeling is gekomen, kunnen zich slechts binnen 

[tP561] de modale structuur van het juridisch aspect openbaren en hebben dus 

rechtsgeaardheid. De anticiperende structuurmomenten behoren echter wel in de theoretische 

idee van het recht te worden gevat, omdat deze laatste, zoals wij vroeger gezien hebben, de 

modale structuur in de totaliteit van haar momenten op de worteleenheid en Oorsprong van 

alle theoretisch uiteengestelde aspecten heeft te betrekken. 

 

Het zgn. psychologisch schuldbegrip in de rechtswetenschap  

De twee schuldvormen opzet en onachtzaamheid (dolus en culpa) 

Evenals het causaliteitsbegrip en de meeste overige analogische grondbegrippen van 

de rechtswetenschap wordt ook het schuldbegrip door de wetenschappelijke juristen telkens 

weer in een onjuridische zin gevat. Daarvoor is in de eerste plaats de naturalistische 

werkelijkheidsvisie aansprakelijk, die het subjectieve rechtsfeit als een getypiseerd fysisch-

psychisch verschijnsel vatte. Is de handeling, welker type in de rechtsnorm als rechtsgrond 

voor rechtsgevolgen is omschreven, niets anders dan een gewilde spierbeweging en wordt 

daarbij het wilsmoment in een psychologische zin gevat, dan ligt het voor de hand ook de 

schuld als “innerlijk subjectief moment” van het gedrag in een onjuridische, psychologische 

[tP562] zin te nemen. Dit scheen bij de meest sprekende en zware schuldvorm, de opzet, 

(“dolus”), ook zonder moeite mogelijk, terwijl het bij de lichtere vorm van de 

onachtzaamheid (culpa in engere zin) onmiddellijk tot antinomieën moest voeren.  

In psychologische zin dekt het opzettelijke in de gedraging zich met het gewild zijn, 

waarbij dan het willen is te omschrijven als een emotionele gevoelsaandrift gericht op het 

bereiken van een zeker doel en begeleid van het bewustzijn, dat men dit begeerde doel 

begeerd als gevolg van eigen “activiteit” kan verwerkelijken. De verdere gevolgen van de 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

daad werden niet onmiddellijk begeerd en vallen dus buiten de eigenlijke psychologische 

doelstelling (het gevoelsoogmerk), maar men kan niettemin het zekerheids- of 

waarschijnlijkheidsgevoel hebben, dat zij zullen of kunnen intreden. Het kan zijn, dat de 

voorstelling van deze niet-rechtstreeks begeerde gevolgen een remmend motief in de 

gevoelsaandrift wordt, dat echter door het tot de daad drijvend motief wordt overheerst. 

Het kan ook zijn, dat die voorstelling in het geheel geen remmende invloed op het 

psychisch [tP563] willen uitoefent en geen enkele tegenstrevende gevoelsaandrift zich 

geldend maakt. 

Het moet duidelijk zijn, dat dit gehele psychisch aspect van de opzettelijke 

wilsactiviteit geen enkel verband behoeft te houden met een juridische laakbaarheid en 

verantwoordelijkheid van de dader. De psychische opzet kan gericht zijn op een 

daadwerkelijk te bereiken gevolg, dat in het geheel niet schadelijk in het rechtsleven ingrijpt 

en de daad zelf kan naar haar juridisch aspect volkomen toelaatbaar zijn. Ik krijg bv. een 

sterke begeerte naar roken en steek een sigaar uit mijn voorraad op, of stap een winkel binnen, 

om een nieuwe voorraad te kopen. Ongetwijfeld worden deze handelingen onder haar 

psychisch aspect opzettelijk verricht, maar hier is uiteraard geen sprake van schuldig of boos 

opzet in juridische zin, ook dan niet, wanneer ik bv. het roken had moeten laten, omdat het 

voor mij schadelijk is, of omdat ik teveel geld eraan besteed, overwegingen, die zich zeer 

goed als remmende, maar niet doorslaande motieven in mijn gevoelsleven kunnen geldend 

maken. 

Anders kan dit ongetwijfeld worden, wanneer de gevoelsaandrift gericht is op een 

handeling [tP564] en een daarmee als doel te bereiken gevolg, die onder juridisch aspect als 

onrechtmatig en dus ongeoorloofd moet worden beschouwd. Het menselijk gevoelsleven 

vertoont, gelijk wij gezien hebben, modale anticipaties op de normatieve aspecten en in het 

rechtsgevoel anticipeert het op het juridisch aspect van de samenleving. Het kan dus zijn, dat 

ingeval de psychische wilsfunctie zich op een onrechtmatige daad en het daardoor te 

verwerkelijken begeerde gevolg richt, zich uit deze normatieve gevoelsanticipaties en de haar 

begeleidende voorstellingen van het juridisch verboden zijn van de daad en haar gevolgen, 

remmende psychische motieven geldend maken in de vorm van een verantwoordelijkheids- 

en schuldgevoel, die overwonnen moeten worden alvorens het tot een eigenlijk psychisch 

opzet kan komen. Noodzakelijk is dit echter geenszins. Het kan ook zeer goed zijn, dat in de 

psychische wilsfunctie de voorstelling van het juridisch ongeoorloofd karakter van de daad en 

haar gevolgen geen enkele remmende gevoelsaandrift oproept. De psychologie kan hier als 

zodanig geen waarderingsoordelen uitspreken. Zij constateert de aanwezigheid van psychisch 

opzet en zal trachten het verloop van het wilsproces naar zijn psychisch aspect in 

psychologische zin te verklaren.1 [tP566] Wel zal zij de eigenlijke doelstreving in het 

psychisch opzet, het oogmerk, onderscheiden van het eventuele zekerheids- of 

waarschijnlijkheidsbewustzijn, dat het begeerde doel niet valt te bereiken zonder dat door de 

daartoe gekozen middelen ook andere, op zichzelf niet begeerde, maar op de koop toe 

genomen, gevolgen worden veroorzaakt ( bv. iemand heeft in psychische zin het “oogmerk” 

een bepaald persoon te doden, en als middel daartoe gekozen het werpen van een bom, 

ofschoon hij weet, dat daardoor ook anderen zullen of althans kunnen worden getroffen.). 

De met de wilsact vervlochten denkact, waarin wij de geschiktheid van de middelen 

voor het bereiken van het voorgestelde doel overwegen en een prognose vormen van het 

waarschijnlijk causaal verloop van de daad is als zodanig nog niet van volitief karakter. 

De blote voorstelling van een teleologisch en causaal verband behoeft nog niet de wil 

tot verwerkelijking daarvan in te sluiten. Wel kunnen wij omgekeerd zeggen, dat een concrete 

 
1  De zgn. “beschrijvende” psychologie kan o.i. slechts als voorbereiding voor de “verklarende” in 

aanmerking komen en draagt dus geen zelfstandig wetenschappelijk karakter. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

wilsact niet mogelijk is zonder voorstelling van een doel en van de middelen tot bereiking 

daarvan, waarbij een keuze of beslissing noodzakelijk is. [tP567]  

Maar zowel de eigenlijke onderscheidende functie van de voorstelling als de 

verantwoordelijkheid voor de gevolgen aanvaardende keuze of beslissing vallen niet meer 

onder het gevoelsaspect van de wilsact, doch onder haar logische en na-logische aspecten, die 

gelijk wij in het volgend hoofdstuk zullen zien, noodzakelijk van normatief karakter (d.w.z. 

aan normen onderworpen en daardoor bepaald) zijn. Wanneer wij dus, gelijk wij van meet af 

gedaan hebben - het psychische als een modaal aspect van de werkelijkheid vatten, nl. als dat 

van gevoelsgeaardheid, dan valt de redelijk waarderende overweging van doel en middelen en 

de beslissende keuze niet meer onder het psychologisch wilsbegrip en dus evenmin onder het 

psychologisch begrip van opzet. 

Wij zullen later - bij de bespreking van de actstructuren van de tijdelijke menselijke 

existentie - zien, dat de concrete denk-,wils- en verbeeldingsacten in alle modale aspecten van 

de werkelijkheid - dus ook in het juridische - fungeren en dat zij slechts in typische 

totaalstructuren (of individualiteitsstructuren) optreden, dat het dus een principiële misvatting 

is het onderzoek van de concrete wilsact alleen [tP568] aan de empirische psychologie als 

vakwetenschap voor te behouden. Juist uit deze principiële misvatting ontstond de tweede, dat 

het eigenlijk juridisch wilsbegrip slechts een “fictieve constructie van de rechtstechniek” zou 

zijn. 

 

De leer van het kleurloos opzet en die inzake de dolus malus 

De wils- en voorstellingstheorie als varianten dezer beide opvattingen 

Hoe is nu de stand van zaken ten aanzien van het juridisch schuldbegrip? 

Wij kunnen zeggen, dat in de strafrechtswetenschap, waar dit begrip het uitvoerigst is 

onderzocht, ten aanzien van de schuldvorm van de opzet twee hoofdrichtingen tegenover 

elkaar staan: 1e die, welke de opzet in een a-normatieve psychologische zin neemt (de leer van 

het zgn, “kleurloos” of neutraal opzet); 2e die, welke wel in de opzet het normatieve moment 

van de laakbaarheid legt, en dus voor het strafrecht de leer van de dolus malus verdedigt, 

maar in deze laatste slechts een normatieve eigenschap van de psychische wil ziet, en wel het 

bewustzijn of de voorstelling van de onrechtmatigheid of gelijk anderen willen, van het in het 

algemeen (niet noodzakelijk juridisch) ongeoorloofd karakter van de gewilde gedraging, 

waarbij dit bewustzijn dan weer in de varianten van zekerheids- dan [tP569] wel bloot 

waarschijnlijkheidsbewustzijn kan optreden. 

In beide hoofdrichtingen wordt de verwarring nog vergroot, doordat zij in twee 

schakeringen uiteengaat, die men de wils- en de voorstellingstheorie noemt. Volgens de 

voorstellingstheorie zou voor het opzet niet meer vereist zijn dan de voorstelling van de 

voorgenomen (aan de wettelijke delictsomschrijving beantwoordende) gedraging en het 

vooruitzicht van haar constitutieve (dit is een bestanddeel van de wettelijke omschrijving 

vormende) gevolgen, waarbij dan de voorstanders van het zgn. “normatieve” opzetbegrip (de 

dolus malus) nog bovendien eisen de voorstelling van de wederrechtelijkheid 

(onrechtmatigheid), resp. van de in algemene zin ongeoorloofdheid van de handeling. 

Volgens de wilstheorie daarentegen moet bij het opzet de psychische wil gericht zijn op de 

verwezenlijking van deze voorstellingen. 

Het is duidelijk, dat in de leer van het kleurloos opzet, onverschillig of zij in de variant 

van de voorstellings-, dan wel in die van de wilstheorie optreedt, iedere band tussen deze 

schuldvorm en de onrechtmatigheid is doorgesneden. Met het causaal verband tussen daad en 

gevolg kan [tP570] zij de opzet alleen in samenhang zien, voor zover zij dit oorzakelijk 

verband in de vroeger besproken a-normatieve, onjuridische zin vat. Zodra echter de 

causaliteit in haar juridische betekenis wordt genomen, moet zij de opzet ook los maken van 

de juridische veroorzaking. Zo wordt dus over de gehele linie de structurele samenhang tussen 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

deze modale grondbegrippen van de rechtswetenschap uitgeschakeld. Het is uiteraard 

innerlijk tegenstrijdig een dergelijk a-normatief kleurloos opzetbegrip in een juridische 

schuldleer te introduceren. 

Juridische schuld impliceert in al haar vormen en gradaties een subjectieve 

laakbaarheid van de dader onder de toets van de rechtsnormen. De aanhangers van de leer 

van de dolus malus hebben terecht opgemerkt, dat wanneer zulks voor de lichtere schuldvorm 

(de culpa in engere zin) geldt, zulks a fortiori voor de zwaardere, de dolus moet worden 

aangenomen. 

 

Kan van schuld in psychologische zin gesproken worden? 

Nu kan men ook in strikt psychologische zin van schuld spreken, wanneer men de 

vroeger gesignaleerde normatieve anticipaties van het gevoelsaspect in rekening stelt. Schuld 

in psychologische zin dekt zich dan met het schuldgevoel, [tP571] dat zo het op het 

rechtsgevoel is betrokken, op de juridische, zo het op het morele gevoel is betrokken, op de 

morele, en zo het op het pistisch gevoel is betrokken, op de pistische schuld anticipeert. In het 

strafrecht wordt met de innerlijke samenhang tussen het schuldgevoel en de schuld in 

juridische zin ook rekening gehouden bij de straftoemeting. Maar het is duidelijk, dat het 

psychisch schuldgevoel nimmer identiek kan zijn met de juridische dolus of culpa. Immers 

het schuldgevoel is allerminst laakbaar. Het zal eerder, wanneer het zich na het plegen van de 

daad in sterke mate openbaart, als een verzachtende omstandigheid bij de straftoemeting in 

aanmerking worden genomen. 

De aanhangers van de leer van het kleurloos opzet hanteren dus ook geen eigenlijk 

psychologisch schuldbegrip, maar, voor zover zij althans de wilstheorie huldigen, slechts een 

psychologisch wilsbegrip. Zonder dat zij zulks meestal toegeven, doen dit in feite evenzeer 

die aanhangers van de genoemde leer, die haar in de variant van de voorstellingstheorie 

huldigen. Immers zij zoeken op het voetspoor van de grondlegger van deze laatste theorie, de 

Duitse strafrechtsgeleerde prof. R. Frank, het criterium tussen opzet en culpa [tP572] hierin, 

dat bij de dolus in zijn lichtste schakering de voorstelling van de onvermijdelijkheid van het 

voor het rechtsfeit constitutieve gevolg de dader niet zou hebben weerhouden het feit te 

plegen, ook al had hij feitelijk slechts de voorstelling van de mogelijkheid van dit gevolg, 

m.a.w. dat hij dit laatste in psychologische zin gewild heeft als eventuele voorwaarde voor het 

eigenlijk beoogde of begeerde gevolg. 

 

De drie schakeringen in het traditionele begrip van opzet 

Men wilde nl. onder het opzetbegrip drie schakeringen vangen: 1e het opzet in de 

engere zin van oogmerk, 2e dat in de zin van zekerheidsbewustzijn en 3e dat in de zin van 

mogelijkheidsbewustzijn (ook wel voorwaardelijk opzet of dolus eventualis genoemd.) 

De aanhangers van de leer van de dolus malus anderzijds, die van het psychologisch 

wilsbegrip uitgaan en nochtans het opzetbegrip in een normatieve zin willen vatten, moesten 

de dolus tot een normatieve eigenschap van een wils-, resp. voorstellingsact proclameren, 

welke laatste op zichzelf geheel buiten de normatieve aspecten zou vallen. 

Terwijl de leer van het neutrale opzet voor de dolus slechts eist een betrekking van de 

[tP573] psychische wil, resp. van de voorstelling, op de fysieke zijde van de daad en het voor 

het delict constitutieve gevolg, achtten zij bovendien een zekerheids- of 

mogelijkheidsbewustzijn van de onrechtmatigheid of in het algemeen van de 

ongeoorloofdheid van de voorgenomen gedraging noodzakelijk, zodat volgens hen bij 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

dwaling ten aanzien van het (juridisch) geoorloofde van de handeling of het nalaten opzet zou 

zijn uitgesloten.2 

 

De tegenstrijdigheid van de verbinding van een normatief juridisch schuldbegrip met 

een psychologisch wilsbegrip 

Ook deze opvatting van het juridisch schuldbegrip is echter innerlijk tegenstrijdig. 

Wanneer de concrete wilsact en de daad, waarin zij zich verwerkelijkt, als zodanig buiten de 

normatieve orde vallen, dan kunnen zij ook als zodanig geen normatieve eigenschappen als 

onrechtmatigheid en schuld hebben. 

Het juridisch schuldoordeel kan slechts het juridisch aspect van de wilsact treffen, 

gelijk zich dit in het subjectieve rechtsfeit manifesteert, niet het psychologisch aspect, dat zich 

nu eenmaal niet naar rechtsnormen richt. 

De rechtsorde eist, dat wij onze wilsacten, die zich verwerkelijken in gedragingen, 

welke causaal [tP576] in het rechtsleven ingrijpen, naar haar normen richten. Zij richt zich 

met deze eis niet tot het emotionele gevoelsleven en evenmin tot onze logische denkfunctie, 

maar tot die (met de beide vorige weliswaar nauw vervlochten) normatief-waarderende 

functie van de wilsact, waarin wij het voorgestelde doel en de middelen tot het bereiken 

daarvan aan de rechtseisen behoren te toetsen, en daarvan mede onze verantwoordelijke keuze 

en beslissing behoren afhankelijk te maken. 

 

De antinomische verhouding van schuld en onrechtmatigheid op de grondslag van het 

naturalistisch handelingsbegrip 

De zgn. subjectieve en objectieve onrechtmatigheid 

Hoe verhoudt zich nu het juridisch schuldoordeel tot het onrechtmatigheidsoordeel? 

Bij de beantwoording van deze vraag verwikkelen zich de gangbare opvattingen, die 

van het zgn. psycho-fysisch begrip van de handeling uitgaan, in een haard van moeilijkheden 

en innerlijke antinomieën. 

Volgens haar zou nl. het onrechtmatigheidsoordeel slechts de uitwendige of fysieke, 

het schuldoordeel daarentegen de innerlijke of psychische zijde van de daad betreffen. Men 

drukt dit onderscheid ook zo uit, dat het onrechtmatigheidsoordeel slechts het objectief, 

[tP577] het schuldoordeel daarentegen het subjectief onrechtmatig karakter van de daad zou 

vaststellen. 

Prof. W. Zevenbergen geeft deze, ook door hem gedeelde, opvatting in de formulering 

van de wilstheorie aldus weer: “Terwijl van de schuld slechts kan worden gesproken als wij 

met willen te doen hebben, spreken wij van onrechtmatigheid, als wij het oog hebben op 

daden, ze mogen dan al of niet gewild zijn, op toestanden of gebeurtenissen in engere 

zin......... Terwijl in het onrechtmatigheidsoordeel een beoordeling ook van bloot 

 
2  Hierbij moet wel worden opgemerkt, dat de aanhangers van de leer van het neutrale opzet onder de 

strafrechtsgeleerden (h.t.l. bv. v. Hamel en Simons) zich van het positiefrechtelijk argument menen te kunnen 

bedienen, dat in het strafwetboek, behoudens enkele uitzonderingen, de eis van dolus malus voor het opzet niet 

gesteld wordt. Dat dit geen argument is, omdat dit in het strafrechtelijk begrip van “opzet” reeds ligt opgesloten, 

is met name door Zevenbergen (Leerboek van het Ned. strafrecht I, blz.159), naar voren gebracht. Daar intussen 

v. Hamel erkent, dat de wetgever alleen die handelingen tot misdrijf stempelt, waarvan het ieder normaal 

ontwikkeld mens duidelijk moet zijn, dat zij in strijd zijn met de maatschappelijke en zedelijke orde, wordt de 

strijd tussen de aanhangers van de leer van het neutrale opzet en die aanhangers van de leer van de dolus malus, 

die van het psychologisch wilsbegrip uitgaan, praktisch gereduceerd tot de kwestie of al of niet de dolus malus 

moet werden bewezen. Deze vraag interesseert ons hier echter niet, waar het gaat om het wetenschappelijk 

grondbegrip van de juridische schuld, evenmin als het van belang bleek voor de verhouding van de modale 

grondbegrippen van de causaliteit en onrechtmatigheid, of van iedere onrechtmatige handeling in een proces de 

causale werking in het rechtsleven moet worden bewezen. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

natuurmechanisch bepaalde gebeurtenissen en toestanden wordt gegeven, wordt in het 

schuldoordeel de innerlijke zijde getoetst”.3 

De op deze wijze gemaakte tegenstelling tussen schuld en onrechtmatigheid is 

innerlijk tegenstrijdig. 

Op “bloot natuurmechanisch bepaalde gebeurtenissen” kan toch onmogelijk een 

onrechtmatigheidsoordeel van toepassing zijn. Het predicaat onrechtmatig kan slechts aan 

menselijke gedragingen naar haar juridisch aspect toekomen, d.w.z. aan juridische 

wilsuitingen, die aan verantwoordelijke rechtssubjecten worden toegerekend. [tP579]  

 

Onrechtmatigheid en schuld zijn beide subjectieve hoedanigheden van het rechtsfeit 

onder de toets der rechtsnormen 

Ook het onrechtmatigheidsoordeel strekt zich dus wel degelijk uit over de wil van de 

dader, voor zover deze causaal in het rechtsleven ingrijpt: de dader heeft blijkens zijn 

gedraging zijn wil niet gericht naar de eisen van de rechtsorde. Om een bekend voorbeeld uit 

de civiele rechtspraak te nemen: De arbeiders van een graansilo, die tegen hun uitdrukkelijke 

instructie een controleur zonder reddingsgordel door de liftkoker in de opslagruimte lieten 

afdalen, waar hij ten gevolge van uit de granen opstijgende gassen de dood vond, handelde 

onrechtmatig. Zij hadden hun wil juridisch niet gericht naar het voor hen geldend 

rechtsvoorschrift. Daarmee is echter nog niet gezegd, dat dit niet willen handelen 

overeenkomstig de rechtsnorm ook doleus of culpos (in engere zin) was. 

Wanneer voor het juridisch opzet als schuldvorm de simpele wetenschap van de 

onrechtmatigheid en (of) de voorziening van de mogelijke gevolgen van de daad voldoende 

ware, dan zou in het bovenstaande voorbeeld ongetwijfeld aan de arbeiders opzet, althans 

schuld in engere zin, [tP580] moeten worden ten laste gelegd. Want zij bleken zo goed met 

het voorschrift op de hoogte, dat zij de controleur er op attent maakten en hem wezen op het 

gevaar van de overtreding. En a fortiori zou men hier van een opzettelijk resp. culpoos 

gepleegd delict moeten spreken, wanneer men de leer van het zgn. neutrale opzet zou 

toepassen. Toch spraken zowel het gerechtshof te ‘s-Gravenhage als de Hoge Raad de 

werklieden vrij van schuld, omdat zij, toen de controleur weigerde zich aan hun 

waarschuwing te storen, voor de opdracht van hun werkgevers aan de controleur gezwicht 

waren, wat wel als zwakheid, maar niet als schuld mocht worden aangerekend.4 

Zelfs culpa (in engere) zin werd dus niet aangenomen. En het betrof hier nog wel een 

burgerrechtelijke schadevergoedingsactie en niet eens een strafrechtelijke procedure, waarin 

in het algemeen het schuldvraagstuk een veel zwaarder accent heeft vanwege de bijzondere 

strafrechtelijke gevolgen van de daad. Ongetwijfeld zou de uitspraak anders zijn uitgevallen, 

wanneer de arbeiders een bijzondere reden zouden hebben gehad, om aan te nemen, dat juist 

in de tijd, waarop de controleur in de opslagruimte afdaalde, een grote kans op de 

ontwikkeling van de [tP582] gevaarlijke gassen bestond. Uit de overwegingen van de Hoge 

Raad valt dit duidelijk op te merken. Bij de wetenschap van een hoge graad van 

waarschijnlijkheid voor het intreden van het gevolg zou de werklieden ongetwijfeld een 

schuldverwijt hebben getroffen, wanneer zij nochtans de controleur zonder de voorgeschreven 

reddingsgordel hadden laten afdalen. Niet natuurlijk omdat die kennis van een zeer hoge 

waarschijnlijkheidsgraad hen zou schuldig maken, maar omdat zij ondanks die wetenschap 

hun juridische wilskeuze niet hadden gewijzigd. 

 

 

 

 
3  Zevenbergen Leerboek van het Ned. Strafrecht I blz. 132. 
4  Hof ‘s-Gravenhage 29 juni 1917 NJ 1918 208 W.10166 en HR 7 juni 1918 NJ 1918 709 W.10294. 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Niet eerst de schuld, maar ook reeds de onrechtmatigheid maakt de gedraging laakbaar 

Men kan ook niet zeggen dat eerst het schuldoordeel de juridische laakbaarheid van de 

daad vaststelt want ongetwijfeld ligt reeds in het onrechtmatigheidsoordeel als zodanig een 

juridisch verwijt besloten. 

Het is aan de gangbare schuldtheorieën dus blijkbaar niet gelukt tot het juridisch 

essentiële in de figuur van de dolus door te dringen. En dit is weer te wijten aan een gemis 

van inzicht in de modale structuur van het juridisch aspect en, daarmee ten nauwste 

samenhangend, aan de naturalistische visie op de [tP583] empirische werkelijkheid, die aan 

het gangbare handelingsbegrip werd ten grondslag gelegd, waardoor men zich in innerlijke 

antinomieën moest verstrikken, zodra men beproefde aan een bloot psycho-fysisch gevatte 

menselijke gedraging normatief-juridische hoedanigheden als onrechtmatigheid en schuld toe 

te kennen. 

 

De plaats van het schuldelement in de modale structuur van het rechtsfeit 

Geen juridische schuld zonder onrechtmatigheid, toerekening en causaliteit 

Willen wij in de juridische schuldfiguur in haar beide hoofdvormen van dolus en culpa 

een bevredigend theoretisch inzicht verwerven, dan moeten wij weer beginnen haar juiste 

plaats in de modale structuur van het rechtelijk werkelijkheidsaspect te bepalen. Wij hebben 

reeds vastgesteld, dat zij niet tot de analogische, maar tot de anticiperende momenten in deze 

structuren behoort. Daarmee is echter tegelijk uitgemaakt, dat zij nimmer los van de 

analogische momenten in hun kwalificatie door de modale zinkern kan worden gevat. De 

juridische schuldfiguur kan zich slechts voordoen binnen het kader van een subjectief 

rechtsfeit, dat tot de onrechtmatige gedragingen of delicten behoort. Zij verdiept de 

rechtsbetekenis van de onrechtmatige, causaal in het rechtsleven met zijn correlatie van 

[tP584] gemeenschaps- en maatschapsfuncties ingrijpende wilsuitingen en betekent tegelijk 

naar de wetszijde van het rechtsleven, voor zover het schuldprincipe de aansprakelijkheid gaat 

beheersen, een verdieping van de afweging van rechtsgronden tegen rechtsgevolgen naar de 

maatstaf van de vergeldende evenredigheid. Dit wil zeggen, dat de juridische schuldvraag 

zich nimmer kan voordoen, los van de onrechtmatigheid en de feitelijke juridische causaliteit. 

Dat ook het juridisch schuldoordeel, evenzeer als het onrechtmatigheids- en 

causaliteitsoordeel, een afweging van rechtsbelangen en rechtseisen onderstelt, bleek duidelijk 

uit het gegeven voorbeeld van de arbeiders aan de graansilo. De werklieden waren hier in een 

conflictsituatie geplaatst. Zij moesten kiezen tussen het volgen van hun instructie en het zich 

onderwerpen aan de door de Graansilo maatschappij verstrekte opdracht aan de controleur, 

dien zij niet bevoegd waren de toegang te weigeren. De rechter woog, toen hij geen schuld 

aanwezig achtte, hun beslissende keuze af naar de maatstaven van wat wij vroeger “de 

juridische moraal” hebben genoemd, waarbij steeds rekening behoort te worden gehouden 

met de individuele omstandigheden, waarin de dader op het ogenblik van zijn daad, resp. van 

zijn nalatigheid verkeerde. Was de onrechtmatige gedraging onder deze bijzondere 

omstandigheden [tP585] verschoonbaar, of kon de dader een “moreel” verwijt ten aanzien 

van zijn gedraging en haar juridisch schadelijke gevolgen treffen? 

 

Schuld in juridische zin is laakbaarheid naar de verdiepte individualiserende maatstaf 

van de rechtsmoraal 

Het juridisch schuldoordeel benadert het morele schuldoordeel binnen de modale 

grenzen van de vergelding. Los van dit laatste verliest het zijn zin, maar het blijft niettemin 

een rechtsoordeel en neemt als zodanig geen morele zin aan. 

Bezien wij deze stand van zaken nader bij de beide schuldvormen van dolus en culpa. 

 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De dolus als schuldvorm 

Bij de dolus moet de wil in haar juridische (d.i. in haar causaal in het rechtsleven 

ingrijpende) functie actueel gericht zijn op het plegen van een onrechtmatige daad of op een 

onrechtmatig nalaten, (met haar voor het rechtsfeit constitutieve feitelijke gevolgen en 

bijzondere omstandigheden), waarvan men zich in het algemeen de materiële 

onrechtmatigheid of althans de mogelijke materiële onrechtmatigheid in verband met het 

schadelijk gevolg bewust is en zulks onder persoonlijke omstandigheden, waaronder de pleger 

van het feit mede een moreel rechtsverwijt treft, gemeten naar de normen van de positieve 

[tP586] juridische moraal gelijk zij voor de doorsnee-mens in de betrokken situatie geldend 

worden geacht. 

Bewustzijn van de formele onrechtmatigheid, d.w.z. van het indruisen van het 

gepleegde feit tegen een rechtsnorm in wetsvorm kan o.i. niet worden vereist. Voor het doleus 

karakter van de gedraging is echter wel noodzakelijk, dat de dader haar voor het rechtsleven 

schadelijk karakter voorzag en wist, dat zijn gedraging onder deze omstandigheden laakbaar 

was naar de maatstaf van de rechtelijke moraal. 

 

Dolus en error iuris 

Wij beweren dus geenszins, dat dwaling omtrent wettelijke rechtsplichten (het niet 

bekend zijn met het verboden zijn van de gedraging door een formeel rechtsvoorschrift) dolus 

bij de dader zou uitsluiten. In dit opzicht onderschrijven wij het argument van de aanhangers 

van de leer van het kleurloos opzet, dat “error iuris” de dader niet disculpeert, omdat anders 

de wet krachteloos zou kunnen worden gemaakt door ieder beroep op gebrekkige wetskennis. 

Wanneer echter de delinquent iedere intentie tot een schadelijk in het rechtsleven ingrijpend 

gedrag en iedere wetenschap van een indruisen van zijn daad tegen de normen van de [tP587] 

juridische moraal ontbrak, kan men hem onmogelijk meer van dolus betichten, zonder een 

volkomen ontzieling van het juridisch schuldbegrip voor zijn rekening te nemen. 

Voor het burgerlijk privaatrecht wordt ook in de rechtspraak erkend, dat dwaling 

omtrent het bestaan van een subjectief recht, waarop het delict inbreuk maakte, een grond 

voor disculpatie van de dader kan opleveren (vgl. het vroeger besproken 

accompagnateursarrest). Dat zulk een dwaling in elk geval dolus uitsluit, staat op ons 

standpunt vast. Er kan geen schuldig opzet tot schending van eens anders recht bestaan, 

wanneer de dader niet geweten heeft, dat zulk een recht bestond. Bij de inbreuk op een 

octrooirecht (recht van de uitvinder) waarvoor de wet “opzet” eist, wordt dit van praktisch 

belang. 

Anderzijds zagen wij reeds dat noch het hebben voorzien van de mogelijke schadelijke 

gevolgen, noch het bewustzijn van de onrechtmatigheid van de gewilde gedraging op zichzelf 

genomen voldoende zijn voor het aannemen van schuldig opzet. Deze beide kunnen slechts 

als indiciën, als belangrijke aanwijzingen voor de aanwezigheid van dolus in aanmerking 

komen. Beslissend is echter of de dader een moreel rechtsverwijt treft, en hij zich [tP588] 

tijdens het plegen van het feit hiervan bewust was dan wel of er gronden zijn, die zijn bewust 

gewilde formeel onrechtmatige gedraging verschoonbaar maken naar de individualiserende 

maatstaf van de juridische moraal. 

 

Het noodweerexces 

Als zulk een grond, die de schuld zowel in haar doleuze als culpose vorm uitsluit 

noemt bv. art.41, 2e lid Wetboek van Strafrecht de overschrijding van de grenzen van de 

noodweer, indien zij het gevolg is geweest van een hevige gemoedsbeweging door de 

aanranding veroorzaakt. Bij dit zgn. noodweerexces, dat met het beginsel van de juridische 

economie in de vervolging van de rechtsbelangen in strijd komt zien wij weer tegelijkertijd 

het innerlijk verband tussen de juridische en psychologische zijde van de wilsact duidelijk 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

naar voren komen. Het is zeer goed mogelijk, dat hij, die onder invloed van een hevige 

schrikemotie zijn aanrander die niet zijn leven bedreigde, doodslaat, zich min of meer bewust 

was, dat hij uit rechtsoogpunt te ver ging. De gevoelsaandrift van zelfbehoud werd hem echter 

te sterk en overheerste de remmende invloed van de normatieve waardering. En daar dit naar 

de maatstaf [tP589] van de juridische moraal een verschoonbaar gebrek aan zelfbeheersing is, 

treft hem hier geen moreel rechtsverwijt. 

 

Het psychologisch en het juridisch (schuldig) opzet in hun principieel modaal verschil en 

innerlijke samenhang 

In psychologische zin mag opzet aanwezig zijn, maar van een dolus in juridische zin 

kan hier niet worden gesproken, al blijft de onrechtmatigheid en juridische causaliteit van de 

daad in een min ernstige graad bestaan (tegen noodweerexces is weer noodweer toegelaten). 

Het is niet zo, dat de wetgever hier de gevoelsfunctie zelf van de wilsacte aan een normatief 

juridisch oordeel onderwerpt. Dit zou geen zin hebben. De wilsact wordt alleen naar haar 

juridische zijde door het recht genormeerd. Maar in het oordeel, waarin de al of niet 

aanwezigheid van schuldig opzet wordt vastgesteld, moet rekening worden gehouden met de 

psychische gevoelsaandriften van de dader tijdens het plegen van de daad, om uit te maken of 

van hem “redelijkerwijze”, d.i. naar de maatstaf van de juridische moraal, nog gevergd mocht 

worden bij zijn wilsbepaling de grenzen van de noodweer in acht te nemen. 

Een “hevige gemoedsbeweging” sluit volstrekt niet altijd de schuldige opzet bij het 

plegen [tP590] van een delict uit. Zij moet, om disculperend te zijn, volgens art. 41, 2e lid W. 

v. Strafrecht. zijn veroorzaakt door een ogenblikkelijke wederrechtelijke aanranding van 

eigen of anders leven, eerbaarheid of goed. Het juridisch schuldoordeel weegt de 

rechtsbetekenis van de onrechtmatige overschrijding van de grenzen van de noodweer dus af 

tegen de wederrechtelijke aanranding, die haar veroorzaakte. Het verdiept het 

onrechtmatigheidsoordeel. 

 

De betekenis van het subjectief voorzien hebben van de feitelijke gevolgen bij het 

juridisch opzet 

Nu is het wel zeker dat voor het al of niet aannemen van schuldig opzet bij de dader 

het door deze voorzien zijn van de constitutieve gevolgen van het begane feit een essentiële 

betekenis heeft. Maar de mate, waarin hier deze voorzienigheid bij de dader moet aanwezig 

zijn geweest, laat zich slechts naar de normatieve individualiserende maatstaven van de 

juridische moraal bepalen en het morele rechtsverwijt treft de doleuze dader uitsluitend in zijn 

juridische wilsbeslissing, die, ondanks het feit, dat hij het constitutieve gevolg en impliciet de 

onrechtmatigheid, als zeker of als ernstige mogelijkheid voorzag, niettemin tot het 

onrechtmatig, causaal [tP591] in het rechtsleven ingrijpend, gedrag leidde. 

 

De culpa als schuldvorm 

Bij de culpa in engere zin (de onachtzaamheid) ontbreekt bij de dader deze mate van 

voorzienigheid. Ware zij aanwezig geweest, hij zou zich van deze onrechtmatige gedraging 

onthouden hebben. 

In psychologische zin heeft hij haar zeker niet gewild, noch als doel, noch als middel. 

De rechtsorde eist echter in het algemeen van ieder normaal mens die mate van 

voorzienigheid en voorzichtigheid in zijn gedragingen, die noodzakelijk is in het 

rechtsverkeer, om zijn rechtsplichten te kunnen nakomen. Het niet voldoen aan die eis wordt 

aan de juridische wilsfunctie van de dader toegerekend. Hij heeft rechtens niet die nodige 

zorgvuldigheid in acht willen nemen, en daarin bestaat juist de onrechtmatigheid van zijn 

gedrag. Het getuigt dus weer van een principiële verwarring tussen het normatief juridisch en 

het a-normatief psychologisch wilsbegrip, wanneer men zegt, dat de dader, die niet doleus, 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

maar slechts culpoos handelde, de onrechtmatige handeling niet zou hebben gewild.5 Wanneer 

dit in juridische zin dit inderdaad zou moeten worden aangenomen, dan zou ook van een 

onrechtmatige daad bij hem geen sprake kunnen zijn, want iedere toerekenbare [tP593] 

menselijke gedraging komt rechtens slechts als juridische wilsuiting in aanmerking. Evenmin 

als de leek die een ingewikkeld contract heeft getekend, dat hij niet nauwkeurig gelezen heeft, 

op die grond kan beweren, dat hij deze overeenkomst juridisch niet gewild heeft, evenmin kan 

een delinquent zijn onrechtmatige wilsuiting, waarvan hij aard en gevolgen niet of niet 

voldoende voorzien had, ontkennen met een beroep op zijn gemis aan de vereiste 

voorzienigheid en voorzichtigheid. 

Zal echter van culpa in de zin van onachtzaamheid sprake zijn, dan moet de dader 

wegens het niet in acht nemen van deze algemene (niet individualiserende) maatstaf van 

zorgvuldigheid ook een moreel rechtsverwijt kunnen treffen naar de individualiserende 

maatstaf van de juridische moraal. M.a.w. hij wordt gedisculpeerd, wanneer blijkt, dat van 

hem redelijkerwijze deze algemene mate van zorgvuldigheid niet kon worden gevergd wegens 

de bijzondere omstandigheden, waarin hij zich, tijdens het plegen van het feit bevond. 

 

Ook de vaststelling van culpa geschiedt volgens een rechtsnorm nl. de verdiepte 

maatstaf van de juridische moraal 

Het zgn. accompagnateursarrest 

Het is dus niet juist, dat bij de beantwoording van deze vraag geen normatieve 

maatstaf meer [tP594] zou worden aangelegd, en het hier alleen op de feitelijke vaststelling 

aankomt, of de dader op dit bepaalde ogenblik en in die bepaalde omstandigheden de in het 

algemeen geëiste opmerkzaamheid had kunnen in acht nemen.6 De accompagnateur, wiens 

schuld aan de inbreuk op het auteursrecht van de componist, van het muziekstuk, dat in het 

openbaar werd ten gehore gebracht, door de Hoge Raad ontkend werd, verkeerde zeker niet in 

de feitelijke onmogelijkheid vooraf te informeren of door de publieke uitvoering het recht van 

de auteur niet geschonden zou worden. De Hoge Raad overwoog echter dat van een 

accompagnateur, die slechts zijn medewerking aan de uitvoering had verleend, niet dezelfde 

zorg in dit opzicht kan worden gevorderd als van een dirigent of zanger. Hier werd dus wel 

degelijk een normatieve maatstaf aangelegd naar de eisen van de billijkheid of van de 

juridische moraal. 

 

De onderscheiding tussen bewuste en onbewuste culpa 

Bij de laatste ontbreekt ieder aanknopingspunt in het psychisch willen en voorstellen 

Dit geldt zowel ingeval de dader naar de algemene maatstaf van het rechtsverkeer niet 

in voldoende mate zich van de aard en de constitutieve feitelijke gevolgen van zijn delict heeft 

[tP596] rekenschap gegeven, als wanneer hij dit in het geheel niet gedaan heeft. Wanneer hem 

daarvan een moreel rechtsverwijt kan worden gemaakt, spreekt men in het eerste geval van 

bewuste, in het tweede geval van onbewuste culpa. Nu is het duidelijk, dat met name waar 

deze “onbewuste culpa” zich in het nalaten van een rechtens verplichte handeling openbaart,7 

iedere mogelijkheid van aanknoping bij een op de onrechtmatige causale gedraging gericht 

psychisch willen ontbreekt. De aanhangers van de psychologische wilstheorie in de schuldleer 

verstrikken zich hier dan ook reeds op het eerste gezicht in een antinomie. Enerzijds houden 

 
5  Vgl. bv. Zevenbergen a.w. blz.177: “Een positieve betrekking van het willen tot de aan de wettelijke 

omschrijving beantwoordende onrechtmatige handeling, ontbreekt ten enenmale.  

De dader heeft haar niet gewild.” 
6  Zo weer Zevenbergen a.w. blz. 179, die overigens aan het normatief karakter “schuldbegrip” streng 

vasthoudt, maar hier blijkbaar weer op een dwaalspoor wordt gebracht door de naturalistische opvatting van de 

handeling als een bloot fysisch-psychisch gebeuren. 
7  Zie Hoge Raad 4 juni 1920 NJ 1920, 720. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

zij vol, dat iedere schuld rechtens wilsschuld is, anderzijds moeten zij zelf erkennen, dat bij de 

culpa in engere zin de onrechtmatige gedraging niet in psychologische zin gewild was. Ook 

de vlucht in de voorstellingstheorie baat hier niet, omdat immers de rechtseis van het in acht 

nemen van de nodige voorzienigheid bij de rechtsgedragingen zich niet tot de logische 

denkfunctie, maar tot de juridische wilsfunctie richt, en bij de zgn. omissiedelicten, die 

bestaan in een niet handelen, waar men rechtens tot een bepaalde handeling verplicht was, in 

geval [tP598] van “onbewuste culpa” psychologisch in het geheel geen voorstelling is aan te 

wijzen die tot het delict in enigerlei betrekking zou staan. Maar onder het rechtelijk aspect is 

deze culpoze omissie een onrechtmatige juridische wilsuiting, die causaal ingrijpt in het 

rechtsleven en waarvoor de delinquent een moreel rechtsverwijt treft, zij het al dat dit verwijt 

hier minder zwaar is, dan ingeval van doleuze nalatigheid. 

 

Het culpose omissiedelict als juridische wilsuiting 

Ongetwijfeld is ook onder het juridisch aspect hier geen positieve wilsact aanwijsbaar, 

die zich in de culpose nalatigheid belichaamt. Maar onder het normatieve juridisch aspect is 

het ontbreken van een bepaalde in een handeling zich belichamende wilsuiting, waar die door 

de norm geëist was, een aan de dader in zijn juridische wilsfunctie toe te rekenen verzuim, dat 

causaal in het rechtsleven ingrijpt, en reeds daarom niet een volstrekt niets kan zijn. Slechts 

als juridisch wilssubject kan hem ook het moreel rechtsverwijt in het schuldoordeel treffen, 

daar de juridische handelingsnorm zich tot de wil richt. Waar de psychologie dus slechts het 

feitelijk ontbreken van een emotionele wilsaandrift en van een emotionele voorstelling in 

verband met het gepleegde verzuim [tP599] kan constateren, moet onder het juridisch aspect 

dit verzuim juist aan de juridische wilsfunctie van de delinquent worden toegerekend. De 

nalatige had als juridisch wilssubject een voorgeschreven handeling behoren te willen en uit 

te voeren. Onrechtmatige handeling en onrechtmatige omissie zijn juridisch geen 

onverenigbare begrippen. In verschillende gevallen zijn zij volkomen gelijkwaardig, d.w.z. 

hebben zij dezelfde rechtsbetekenis met dezelfde feitelijke en dezelfde rechtsgevolgen. Zij 

zijn beide onrechtmatige subjectieve gedragingen in de zin van juridische wilsuitingen, die 

aan de betrokken rechtssubjecten worden toegerekend. 

 

De verdieping van de juridische toerekening in het schuldoordeel 

Ook het onrechtmatigheidsoordeel onderstelt reeds een juridische toerekening van het 

ongeoorloofde rechtsfeit 

In het schuldoordeel krijgt ook de juridische toerekening een verdiepte zin.  

Het is zeker onjuist te beweren, dat eerst in het schuldoordeel van toerekening zou 

kunnen worden gesproken. Ook een niet aan schuld te wijten onrechtmatige oorzakelijke 

gedraging wordt, gelijk wij vroeger zagen, noodzakelijk toegerekend tot het juridisch 

wilssubject, dat dit subjectieve rechtsfeit pleegde en bij de risicoaansprakelijkheid worden de 

gevolgen zelfs los van een onrechtmatige [tP600] gedraging tot de juridische oorzaak 

toegerekend. Het feit wordt echter zwaarder toegerekend, wanneer het doleus of culpoos is 

begaan en dit komt tot uiting in de bijzondere rechtsgevolgen, welke bij de aanwezigheid van 

schuld aan het feit verbonden worden. In het moderne strafrecht is - afgezien van het fiscale 

recht - de schuld in het algemeen onmisbare voorwaarde voor de strafrechtelijke 

aansprakelijkheid. Slechts bij de vroeger besproken “door het gevolg gekwalificeerde delicten 

(als bv. mishandeling de dood ten gevolge hebbend), is de aansprakelijkheid voor het 

kwalificerend gevolg (de dood) niet van de schuld afhankelijk. 

Maar ook in het burgerlijk privaatrecht is de schadevergoedingsplicht van hen, die op 

onrechtmatige wijze in de juridische belangensfeer van andere rechtssubjecten ingrijpen, in 

beginsel aan het schuldvereiste gebonden, ook al heeft daarnaast in de XXe eeuw het zgn. 

risicobeginsel, dat de aansprakelijkheid van hem, die in juridische zin aan anderen schade 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

veroorzaakt, niet van diens schuld, maar alleen van de zgn. “gevaarzetting” afhankelijk 

maakt, steeds meer terrein verovert. 

 

Het arrest van de Hoge Raad van 31 jan. 1919 betreffende de betekenis van de term 

onrechtmatige daad in art. 1401 Burgerlijk Wetboek. [tP601] 

Dit brengt ons vanzelf tot een korte bespreking van de nieuwe rechtspraak over het 

fundamentele artikel 1401 Burgerlijk Wetboek, waarin de grenzen van het burgerrechtelijk 

onrechtmatigheidsbegrip en daarmee impliciet van het burgerrechtelijk causaliteits- en 

schuldbegrip zo ver werden uitgezet. 

In het reeds vroeger aangehaalde beroemde arrest van 31 jan. 1919 W.10365 NJ 1919, 

161 besliste de Hoge Raad, dat onder onrechtmatige daad in de zin van het genoemde 

wetsartikel niet slechts (gelijk in de vroegere rechtspraak was aangenomen) valt te verstaan 

een handelen of nalaten in strijd met een wettelijke rechtsplicht of het inbreuk maken op eens 

anders subjectief recht, maar evenzeer datgene, wat “indruist, hetzij tegen de goede zeden, 

hetzij tegen de zorgvuldigheid, welke in het maatschappelijk verkeer betaamt, ten aanzien van 

eens anders persoon of goed”.8 Daarmee werd naast het oude formele 

onrechtmatigheidsbegrip, een materieel geïntroduceerd, dat een materiële toetsing van het 

burgerrechtelijk delict aan de zgn. ongeschreven normen van de goede zeden en 

maatschappelijke zorgvuldigheid inhoudt. En deze ruime opvatting van het [tP603] begrip 

onrechtmatigheid werd sindsdien in een constante jurisprudentie gehuldigd. 

Het geval, waarop het arrest van 31 jan. 1919 betrekking had, lag aldus: De drukker 

Cohen had een bediende van zijn concurrent Lindebaum door giften en beloften overgehaald, 

hem inlichtingen te verschaffen omtrent hetgeen ten kantore van Lindebaum gebeurde, hem 

kopie te verstrekken van door deze gedane offerten en de klanten op te geven die bestellingen 

deden of prijsopgave vroegen. Lindebaum zag daarin een onrechtmatige daad van Cohen en 

eiste schadevergoeding op grond van art.1401 BW luidende: “Elke onrechtmatige daad, 

waardoor aan een ander schade wordt toegebracht, stelt degene door wiens schuld die schade 

veroorzaakt is in de verplichting om dezelve te vergoeden”. (Met de onrechtmatige daad is 

blijkens art. 1402 BW gelijkgesteld de “nalatigheid of onvoorzichtigheid”). De rechtbank te 

Amsterdam wees de vordering toe, maar het gerechtshof stelde in hoger beroep Lindebaum in 

het ongelijk, zich daarbij baserend op de vaste jurisprudentie van de Hoge Raad, die tot nu toe 

onder onrechtmatige daad slechts had verstaan “een handelen in [tP604] strijd met ‘s daders 

wettelijke rechtsplicht of een inbreuk op een recht van de benadeelde”. Noch het een, noch het 

ander kon ten aanzien van Cohen worden aangetoond. Want weliswaar had de bediende in 

strijd gehandeld met het bepaalde bij de artt. 1639d en 1639p sub 9o, maar daarin kon geen 

onrechtmatige daad van Cohen gelegen zijn en ook de artt. 272 en 273 WvS (schending van 

beroepsgeheimen) waren hier niet van toepassing. De Hoge Raad echter casseerde ‘s Hofs 

arrest op grond van zijn nieuwe ruime interpretatie van het begrip onrechtmatigheid. 

Door de introductie van dit nieuwe materiële onrechtmatigheidsbegrip en het feit, dat 

de Hoge Raad sinds het arrest van 3 febr. 1927 W.11645 NJ 1927 636 de leer van de adequate 

veroorzaking scheen te hebben aanvaard ontstond onder de juristen grote onzekerheid over de 

vraag, of het nog zin had de begrippen schuld, onrechtmatigheid en causaliteit voor de 

toepassing van de artt.1401 en 1402 BW uiteen te houden.9 Sommigen meenden dat men 

 
8  In de formulering van het nieuwe onrechtmatigheidsbegrip in het arrest HR 5 mei 1933 W.12612 NJ 

1933, 875 komt de afzonderlijke vermelding van de “goede zeden” naast de maatschappelijke zorgvuldigheid 

niet meer voor. Dat de laatste de eerste omvat, betoogt o.i. terecht J.J.M. van der Ven De zorgvuldigheidsnorm 

krachtens art. 1401 B.W. toegepast door de Hoge Raad (prf. Nijmegen, 1941) blz. 21 vlg. 
9  Vgl. de literatuur aangehaald bij prof. dr. E.M. Meyers De betekenis der elementen 

“waarschijnlijkheid” en “schuld” voor de aansprakelijkheid uit onrechtmatige daad (WPNR van 14, 21 en 28 

dec. 1935 en 4 jan. 1936 nrs. 3442, 3443, 3444 en 3445 in het vijfde artikel). 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

voortaan de schuld met de onrechtmatigheid kon vereenzelvigen, anderen meenden 

omgekeerd, dat de onrechtmatigheid zich [tP606] in de schuld had opgelost, terwijl de 

aanhangers van de theorie van de condicio sine qua non bovendien van oordeel waren, dat het 

door de Hoge Raad sinds het aangehaalde arrest van 3 februari 1927 aanvaarde criterium voor 

het causaal verband, nl. dat de schade naar algemene ervaringsregelen het redelijkerwijze te 

verwachten gevolg van het gepleegde feit is geweest, slechts een schuldcriterium was, zodat 

ons hoogste rechtscollege ook causaliteit en schuld in elkaar had laten overvloeien. Wat dit 

laatste punt betreft beriep men zich er op dat de Hoge Raad in volkomen gelijksoortige 

gevallen nu eens de ontkenning van de aansprakelijkheid voor aangerichte schade op het 

ontbreken van het vereiste causaal verband, dan weer op het ontbreken van de vereiste schuld 

grondde.10 

Dit debat is uiterst leerzaam in verband met hetgeen, wij over de innerlijke samenhang 

van de betrokken grondbegrippen hebben opgemerkt. 

Dat de juridische causaliteitsvraag bij de delicten niet los van de onrechtmatigheids- 

en de toerekeningsvraag kan worden gesteld, moet thans wel duidelijk zijn geworden. Het is 

echter niet mogelijk de schuldvraag met de onrechtmatigheidsvraag te vereenzelvigen zonder 

[tP608] het eigenlijk schuldvereiste voor de schadevergoedingsplicht ex art.1401 BW te laten 

vallen. 

 

Ruime opvatting van het feitelijk juridisch causaal verband bij inbreuken op het 

eigendomsrecht 

Terugdringing van het schuldvereiste voor de aansprakelijkheid in deze gevallen 

Nu is het niet te ontkennen, dat bij de beoordeling van inbreuk op het eigendomsrecht 

van de benadeelde de Hoge Raad zeer ver in deze richting gaat. Wanneer immers bij de 

aanleg van een spoorwegdijk alle redelijkerwijs te vergen voorzorgen tegen het berokkenen 

van schade aan de eigenaars van naburige gronden en huizen genomen zijn en nochtans, bij 

het intreden van deze schade de aanlegger aansprakelijk wordt geacht en zijn “schuld” hierin 

wordt gezocht, dat hij niet alle voorzorgsmaatregelen, hoe kostbaar ook, heeft genomen, om 

de oppersing der naburige gronden onmogelijk te maken, dan kan moeilijk worden ontkend, 

dat hier van “schuld” in juridische zin feitelijk geen sprake meer is en dat hier de 

aansprakelijkheid dicht tot de risicoaansprakelijkheid nadert. Toch is enige reserve in dit 

oordeel noodzakelijk. In de eerste plaats omdat in de jongere lagere jurisprudentie weer enige 

kentering te dezen aanzien is waar te nemen. In de tweede plaats, omdat in elk geval in deze 

gevallen het subjectief-juridisch causaal verband vast [tP609] staat, daar de veroorzaakte 

schade juridisch samenvalt met een inbreuk op het eigendomsrecht van de benadeelde, wat 

ongetwijfeld een onrechtmatige daad in burgerrechtelijke zin is. En het risicoprincipe past 

eigenlijk niet op gevallen, waarin de veroorzaakte schade bestaat in een subjectieve inbreuk 

op het eigendomsrecht, omdat het juist bedoelt de aansprakelijkheid voor de gevolgen van 

objectieve rechtsfeiten te regelen, die als zodanig niet aan een subjectieve rechtsfeit zijn toe te 

rekenen, resp. die voor de gevolgen van subjectieve rechtsfeiten, die niet door de risicodrager 

zijn veroorzaakt, maar die deze vrijwillig (bij verzekeringsovereenkomst) of krachtens de wet 

(b.v.de ongevallenwet) op zich heeft genomen. 

Ongetwijfeld wordt dit risicoprincipe ook in het strafrecht door de rechtspraak 

toegepast bij de zgn. door het gevolg gekwalificeerde delicten, wanneer bv. hem, die een 

ander door een messteek een bloedende, maar op zichzelf ongevaarlijke, wonde heeft 

toegebracht, aansprakelijk stelt voor de dood van het slachtoffer, die is ingetreden door 

 
10  Zo nam de Hoge Raad in zijn arrest 17 Juni 1932 NJ 1932, 1571 aan dat de verwonding opgelopen door 

kinderen, die roekeloos op een niet behoorlijk afgeschut rangeerterrein hadden gespeeld, niet door het rangeren 

van de trein was veroorzaakt, terwijl hij in zijn arrest van 31 mei 1929 NJ 1929, 1441 geen aansprakelijkheid 

voor aldus berokkende schade aannam, omdat geen schuld bij de aangesprokene bestond. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

tetanusinfectie, ontstaan ten gevolge van het uitwassen van de wond door omstanders met 

gootwater. Immers in juridische zin is [tP610] de dood niet veroorzaakt door de mishandeling 

(de messteek), maar door de onrechtmatige daad van de omstanders, omdat men moeilijk kan 

zeggen, dat deze laatste door de mishandeling juridisch is veroorzaakt (noch van middellijk 

daderschap, noch van uitlokking van deze handelwijze is hier sprake). En daarom kan hier 

ook geen juridische eenheid van causaal verband tussen de mishandeling en het gevolg van de 

wondwassing bestaan, noch van een veroorzaking van de daad van de omstanders door de 

mishandeling worden gesproken. Hetzelfde geldt ingeval de dood het gevolg zou zijn van het 

objectieve rechtsfeit, dat de getroffene, ter behandeling naar een ziekenhuis vervoerd, tijdens 

zijn verblijf aldaar door een uitgebroken brand om het leven kwam. 

Terecht zou men kunnen gaan beweren, dat het onjuist is hem, die de mishandeling 

pleegde, in zulke gevallen veroorzaking van de dood ten laste te leggen. 

 

Het handelen in strijd met een zorgvuldigheidsnorm impliceert nog niet steeds schuld 

Iets geheel anders is echter de vraag, of in de burgerrechtelijke rechtspraak op art. 

1401 BW sinds de invoering van het ruime materiële onrechtmatigheidsbegrip de 

onrechtmatigheid in de schuld is geabsorbeerd. Om deze vraag wetenschappelijk [tP611] 

zuiver te stellen, dient scherp te worden onderscheiden tussen de theoretische en de 

praktische begrippen van onrechtmatigheid en schuld. Wanneer de rechtsvormer (in casu de 

Hoge Raad) een formulering geeft van hetgeen hij praktisch onder de term “onrechtmatige 

daad” van art. 1401 BW wil verstaan, en hij daarbij deze formulering zo zou kiezen, dat 

daarbij het schuldmoment inderdaad zou zijn ingesloten, dan zou dit toch de 

rechtswetenschap niet kunnen ontslaan van de theoretische eis de begrippen onrechtmatigheid 

en schuld uiteen te houden overeenkomstig de plaats, die aan elk van deze elementen in de 

modale structuur van het juridisch aspect toekomt. De praktische taak van de rechtsvormer is, 

gelijk wij in het vorig hoofdstuk hebben uiteengezet, nu eenmaal een andere dan de 

theoretische taak van de wetenschap. Hetzelfde geldt, wanneer de Hoge Raad in bepaalde 

gevallen “schuld” praktisch zou vereenzelvigen met “onrechtmatigheid”. 

Intussen geloof ik niet, dat het door de Hoge Baad in 1919 geïntroduceerde materiële 

onrechtmatigheidsbegrip reeds als zodanig de schuld van de dader zou insluiten. De 

ongeschreven normen van de zorgvuldigheid, die in het maatschappelijk rechtsverkeer 

[tP612] betaamt, zijn als zodanig algemene maatstaven van behoorlijkheid, welker schending 

nog niet noodzakelijk een moreel rechtsverwijt voor deze bepaalde dader met zich brengt. Wij 

hebben vroeger gezien, hoe de rechtsorde van ieder die mate van voorzichtigheid en 

voorzienigheid eist, die noodzakelijk is voor het nakomen van zijn rechtsplichten, maar dat 

het niet voldoen aan deze zorgvuldigheidsnorm nog niet voldoende is, om van schuld bij de 

dader te spreken. 

Ongetwijfeld was in het geval Cohen-Lindebaum de schuld van Cohen aan de 

schending van een zorgvuldigheidsnorm in het maatschappelijk rechtsverkeer geen ogenblik 

twijfelachtig. Immers Cohen had opzettelijk ten eigen bate de schending van de aan 

Lindebaums bediende bij de artt. 1639d en 1639p sub 9o opgelegde geheimhoudingsplicht 

uitgelokt. Deze gedraging was doleus naar de individualiserende maatstaf van de juridische 

moraal en wanneer men de geschonden zorgvuldigheidsnorm hier zou formuleren, dat daarin 

mede deze maatstaf zou zijn verwerkt, dan bestrijkt zij natuurlijk schuld en onrechtmatigheid 

van Cohens daad gelijkelijk.11 Rechtswetenschappelijk dienen echter, gelijk gezegd, de 

materiële onrechtmatigheid en de schuld [tP614] steeds te worden onderscheiden. 

 
11  Bij een actie uit art. 1401 BW behoeft de eiser i.h.u. slechts de zgn. “schuldfeiten” te 

stellen, waaruit normaliter de schuld voortvloeit. Bij formele inbreuken op een subjectief recht of een wettelijke 

plicht zullen de feiten zo liggen, dat in het stellen van de onrechtmatige causale gedraging normaliter reeds de 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Het arrest van 6 april 1933 W.12627 NJ 1933, 881 

En de Hoge Raad heeft zelf meer dan eens blijk gegeven, dat zij de onrechtmatigheid 

in de zin van een schending van de rechtseisen van de maatschappelijke zorgvuldigheid niet 

met de schuld vereenzelvigt. Zo bv.in zijn arrest van 6 april 1933 W.12627, NJ 1933, 881. 

Loos, fabrikant van zuurstof- en autogenische las- en snijapparaten had een acetyleencilinder, 

die hij zelf tweedehands had gekocht van een onbekende, verhuurd. Toen de huurder daarmee 

zijn arbeider liet werken, ontplofte de cilinder, waardoor deze arbeider gewond werd. De 

huurder sprak daarop Loos aan tot schadevergoeding, omdat volgens hem de cilinderinhoud 

ondeugdelijk was geweest. De Hoge Raad besliste, dat inderdaad het ten gebruikte afstaan 

van zulk een cilinder, die de fabrikant Loos zelf tweedehands van een onbekende gekocht 

had, waardoor hij zich in de onmogelijkheid had gebracht controle toe te passen op de 

deugdelijkheid van de inhoud door het nemen van steekproeven, in strijd was geweest met de 

zorgvuldigheid die in het maatschappelijk verkeer betaamt ten aanzien van eens anders 

persoon [tP615] of goed. Daarnaast stelde de Hoge Raad vast, dat de schuld van Loos was 

gelegen in de aflevering van de cilinder zonder zich vooraf te vergewissen dat deze van een 

behoorlijke vulmassa was voorzien. 

Met andere woorden de hier door de Hoge Raad geformuleerde zorgvuldigheidsnorm 

verbood i.h.a. het ten gebruike afstaan door een fabrikant van zulke apparaten van een door 

deze van een hem onbekende gekochte tweedehandse cilinder. Toen de fabrikant dit toch 

wilde doen, was hij naar de individualiserende maatstaf van de juridische moraal, althans 

verplicht geweest, dit bijzondere apparaat vooraf op de deugdelijkheid van zijn inhoud te 

onderzoeken, terwijl de algemene zorgvuldigheidsnorm slechts het nemen van steekproeven 

uit series voorschrijft.12 Immers de persoon van de verkoper verschafte Loos geen enkele 

waarborg, dat de cilinder tot een behoorlijk gecontroleerde serie had behoord. Het feit, dat 

zulk een onderzoek bijzondere kosten mee zou hebben gebracht, om het instrument weer voor 

het gebruik geschikt te maken, kon hier niet tot verontschuldiging van de nalatigheid dienen. 

Had Loos zich naar de bedoelde maatstaf [tP617] van de juridische moraal gedragen, dan zou 

hij natuurlijk ook geen schade hebben veroorzaakt, en geen onrechtmatige daad hebben 

gepleegd. Ook in de vroeger besproken arresten (dat betreffende de arbeiders aan de graansilo 

en het accompagnateursarrest) kan men de schuldvraag en de onrechtmatigheidsvraag 

duidelijk onderscheiden in deze voorbeelden zouden met andere uit de latere jurisprudentie 

zijn te vermeerderen. 

 

Ook na het arrest van 1919 blijft de onderscheiding van schuld, onrechtmatigheid en 

causaliteit bij de toepassing van art. 1401 BW noodzakelijk 

Wanneer dus vaststaat dat deze onderscheiding ook na het arrest van 1919 geboden 

blijft en dat in die bepaalde gevallen, waarin de rechtspraak inderdaad niet meer de 

individualiserende maatstaf van de juridische moraal aan een concrete schending van de 

zorgvuldigheidsnorm aanlegt, rechtswetenschappelijk ook niet meer van “schuld” als vereiste 

voor de schadevergoedingsplicht mag worden gesproken, dan volgt daaruit, dat ook de 

juridische schuldvraag en de juridische causaliteitsvraag zich nimmer kunnen dekken, 

ofschoon in het schuldoordeel impliciet het causaliteitsoordeel kan zijn vervat [tP618] (niet 

omgekeerd). Dit is ook praktisch van betekenis, in zoverre er rechtsgevolgen aan een 

 
schuld besloten ligt, de gedaagde zal dan moeten stellen en bewijzen, dat er omstandigheden waren, die zijn 

schuld uitsloten. 
12  Het Hof had feitelijk vastgesteld, dat de deugdelijkheid van de vulmassa van zulk een cilinder niet kon 

worden onderzocht met behoud van zijn bruikbaarheid! Praktisch komt ‘s Hogen Raads oordeel dus hierop neer, 

dat de schuld van Loos bestond in het najagen van eigen voordeel ten koste van de veiligheid van de gebruikers, 

die, naar hij als fabrikant behoorde te weten door de aflevering van de ongecontroleerde cilinder in gevaar werd 

gebracht. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

onrechtmatige daad kunnen zijn verbonden die onafhankelijk van de schuld van de dader 

kunnen intreden (bv. des gevorderd een gerechtelijk verbod tot voortgaan met het 

onrechtmatig gedrag, eventueel verbonden met een zgn. dwangsom voor iedere dag dat men 

zulks doet en, waar mogelijk, een gebod tot herstel van de vorige toestand).  

 

De invloed van de schuldmaatstaf voor de aansprakelijkheid op het causaliteitsoordeel 

De zgn. redelijke voorzienbaarheid van het gevolg 

Welke invloed heeft dan echter nog de hantering van het schuldprincipe op het 

juridisch onrechtmatigheids- en causaliteitsoordeel? 

Wij hebben vroeger vastgesteld, dat de schuld een verdieping betekent van de 

onrechtmatigheid, de toerekening en het juridisch oorzakelijk verband tussen subjectief 

rechtsfeit en gevolg. Wij hebben echter tevens de relativiteit van het juridische 

onrechtmatigheids- en causaliteitsoordeel moeten constateren. De binding van een 

rechtsgevolg van de onrechtmatige daad aan het schuldvereiste zal in de regel tot een 

beperktere opvatting van [tP619] het feitelijk juridisch causaal verband leiden dan bij een 

binding van dit rechtsgevolg alleen aan de onrechtmatigheid van de gedraging, tenzij de 

rechtsvormer verscherpte rechtsgevolgen aan een doleuze onrechtmatige ingreep in eens 

anders rechtsbelangen heeft willen verbinden (vgl. de artt.1283 en 1284 BW inzake de 

verscherpte aansprakelijkheid voor wanprestatie bij overeenkomsten, voor het geval deze aan 

de arglist van de schuldenaar is te wijten). De grond hiervan is duidelijk, wanneer wij slechts 

weer in het oog houden, dat een feitelijk juridisch causaal verband nimmer los van de relatie 

rechtsgrond voor rechtsgevolgen kan worden gevat. 

Sinds het aangehaalde arrest van 3 febr. l927 NJ 1927, 636 W.11645 heeft de Hoge 

Raad in een constante rechtspraak aangenomen, dat van een causaal verband in de zin van 

art.1401 BW slechts sprake is wanneer de schade naar algemene ervaringsregelen het 

redelijkerwijze te verwachten of voorzienbare gevolg van de gepleegde daad is geweest, maar 

hij past dit criterium alleen toe, waar hij inderdaad de aansprakelijkheid voor de schade van 

de schuld afhankelijk stelt. Het geval lag hier aldus, dat iemand in [tP620] een weekblad 

zekere ongunstige berichten omtrent een naamloze vennootschap had gepubliceerd, hetgeen 

een daling van de koers van de aandelen op de beurs ten gevolge had. Eén van de 

aandeelhouders, die uit vrees voor verdere daling zijn aandelen tegen de lagere koers verkocht 

had, sprak nu, nadat de koers zich kort daarna weer ongeveer tot het vroegere peil hersteld 

had, de publiceerder van de onware berichten tot schadevergoeding aan wegens het plegen 

van een onrechtmatige daad. De Hoge Raad besliste, dat “de verkoop, ofschoon vrijwillig 

geschied, het redelijkerwijze te verwachten gevolg was van de gepleegde handeling”. Dat ons 

hoogste rechtscollege voor het redelijkerwijze voorzienbaar zijn van het gevolg inderdaad een 

hoge mate van waarschijnlijkheid eist, blijkt wel uit het feit, dat hij in zijn arrest van 28 febr. 

1929 NJ 1929, 905 geen causaal verband aanwezig achtte tussen de nalatigheid van een 

bureauchef, die formulieren of in blanco getekende brieven liet slingeren en de met deze 

documenten door een bediende gepleegde “valsheid in geschrifte” met de daardoor 

veroorzaakte schade. 

Nu is de redelijkerwijze voorzienbaarheid van het gevolg ongetwijfeld een 

noodzakelijke [tP621] voorwaarde voor de schuld aan de schadetoebrenging. 

Men ziet hier dus duidelijk, hoe het schuldprincipe het juridisch causaliteitsoordeel 

beïnvloedt. Dit laatste verdiept zich hier in de vergelding. Waar van deelneming aan het delict 

van de bediende geen sprake is, mag geen eenheid van oorzakelijk verband tussen de 

nalatigheid van de bureauchef en de gepleegde vervalsing worden aangenomen, zolang aan de 

eis van schuldige veroorzaking wordt vastgehouden. Maar van een oplossing van de 

causaliteitsvraag in de schuldvraag kan geen sprake zijn, omdat, gelijk wij vroeger zagen, de 

redelijke voorzienbaarheid van het gevolg niet zonder meer de schuld van de dader impliceert. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Gesteld bv. dat iemand achteraf onjuist gebleken ongunstige berichten over een 

naamloze vennootschap had gepubliceerd, die hij niet lichtvaardig had verspreid, maar op 

goede gronden zelf als betrouwbaar mocht aannemen, en hij slechts de intentie had gehad de 

belanghebbende tijdig te waarschuwen, dan zou de door deze berichtgeving aan een tot 

verkoop overgegane aandeelhouder veroorzaakte schade toch zeker niet [tP622] aan zijn 

schuld te wijten zijn, al was de bedoelde verkoop redelijkerwijze voorzienbaar. 

 

Heeft de Hoge Raad inderdaad in 1927 de theorie van de adequate veroorzaking 

aanvaard?  

De gronden, die hiertegen pleiten 

Heeft de Hoge Raad, door sinds het geciteerde arrest van 3 febr. 1927 voor het 

oorzakelijk verband tussen een schuldige onrechtmatige daad en de door de benadeelde 

geleden schade de “redelijke voorzienbaarheid” van deze laatste te eisen, nu inderdaad de 

theorie der adequate veroorzaking aanvaard? Ik geloof, dat men voorzichtig moet zijn met ons 

hoogste rechtscollege maar dadelijk een bepaalde causaliteitstheorie in de schoenen te 

schuiven op grond van het feit, dat het zich van enige termen bedient als “voorzienbaarheid” 

en “naar algemene ervaringsregelen”. 

Wij hebben vroeger gezien, dat de theorie van de adequate veroorzaking als zodanig 

geen juridische theorie en daarom ook als zodanig juridisch niet bruikbaar is. De Hoge Raad 

moet bij de toepassing van art.1401 BW de vraag beantwoorden wie de schade door zijn 

schuldige onrechtmatige daad veroorzaakt heeft en op deze juridische vraag kan immers de 

genoemde theorie, krachtens haar uitgangspunt in de naturalistische [tP623] leer van de 

condicio sine qua non evenmin als deze laatste antwoord geven. Het begrip van de adequate 

veroorzaking dient dus, gelijk wij vroeger opmerkten, eerst in juridische zin te worden gevat, 

zal het voor praktische toepassing vatbaar zijn. Ieder empirisch causaliteitsoordeel, 

onverschillig zijn modale geaardheid, is op waarschijnlijkheid gegrond, zelfs de aanhangers 

van Mills wijsgerig oorzaakbegrip zouden dit, indien zij dit begrip consequent toepasten, 

moeten toegeven, omdat wij nimmer alle feitelijke factoren van de causale keten met 

zekerheid kennen. Zelfs de natuurkunde heeft het deterministisch causaliteitsbegrip moeten 

prijsgeven en is tot het inzicht gekomen, dat de causale natuurwetten slechts op een 

statistische regelmaat in een grote reeks gevallen berusten. En ieder causaliteitsoordeel is in 

een of andere zin een voorzienigheidsoordeel. Immers het onderstelt, dat het gevolg maar niet 

toevallig na de oorzaak plaats heeft, maar naar een zekere regel met de laatste is verbonden. 

De betekenis van het causaliteitsoordeel schuilt dus hierin, dat wij daarin een zekere 

voorzienbaarheid van het gevolg uitspreken op grond van onze kennis van de causale regel en 

de [tP624] feitelijke omstandigheden, waaronder de oorzakelijke factor werkzaam was. 

Maar de modale zin van het causaliteitsoordeel bepaalt de aard en de maatstaf van dit 

waarschijnlijkheidsoordeel. Wij hebben vastgesteld, dat het juridisch causaliteitsoordeel 

nimmer los van de psychische, biotische en fysische causale samenhangen staat, maar dat zijn 

modale zin van normatief-juridisch karakter is en dat daarom ook de vaststelling van de 

feitelijk-oorzakelijke samenhang in het rechtsleven een normatief-juridische maatstaf eist. In 

de maatstaf van de “redelijke voorzienbaarheid”, welke bij toepassing van het schuldprincipe 

voor de aansprakelijkheid door de Hoge Raad wordt gehanteerd, schuilt ongetwijfeld deze 

normatief-juridische zin. Uit de theorieën van de adequate veroorzaking, voor zover deze alle 

normatieve gezichtspunten hebben uitgeschakeld, is hij zeker niet af te leiden en bovendien 

zou in het moderne gedifferentieerde rechtsleven een strakke, eenvormige maatstaf in strijd 

komen met de “eisen van het rechtsverkeer” en met de “billijkheid”. In verschillende gevallen 

eist dit rechtsverkeer een toepassing van het risicoprincipe, waarbij de in het rechtsleven 

ingrijpende causale samenhang [tP625] zeer ruim behoort te worden gevat en de toepassing 

van het criterium van de redelijke voorzienbaarheid tot onjuiste beslissingen zou voeren. Met 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

name geldt dit bij de toepassing van de Ongevallenwet 1921, waar moet worden uitgemaakt, 

of het ongeval de verzekerde arbeider is overkomen in verband met zijn “dienstbetrekking” en 

in het algemeen bij de vaststelling van de gevolgen van objectieve rechtsfeiten, waarvoor 

iemand op een bepaalde rechtsgrond aansprakelijk is. 

 

De invloed van “eigen schuld” van de benadeelde op het juridisch causaal verband 

Wij hebben echter nog een argument onder ogen te zien, dat een praktisch-juridisch 

gezichtspunt door prof. Meyers is aangevoerd tegen de inmenging van het voorzienbaarheids- 

of waarschijnlijkheidsmoment in het causaliteitsoordeel. 

Dit betreft de gevallen, waarin de omvang van de op schuldige en onrechtmatige wijze 

veroorzaakte schade door de zgn. “eigen schuld” van de benadeelde is beïnvloed. 

Sinds het arrest van 4 febr. 1916 NJ1916, 450 W.9949 heeft de Hoge Raad de leer 

aanvaard, dat wanneer de benadeelde zelf ook schuld heeft aan de geleden schade, hem 

slechts een gedeeltelijke vergoeding wordt toegekend, rekening houdend [tP626] met de mate 

van ieders schuld. In zijn arrest van 24 April 1931 NJ 1931,1321, dat betrekking had op de 

aansprakelijkheid voor de gevolgen van wanprestatie bij een overeenkomst, maakte ons 

hoogste rechtscollege nu uit, dat op de benadeelde de plicht rust te trachten de schade binnen 

redelijke grenzen te beperken. De daarbuiten liggende schade werd als niet-voorzienbaar en 

dus niet door de wanprestatie veroorzaakt beschouwd. “Aldus kan eigen schuld van de 

benadeelde alleen tot opheffing van iedere aansprakelijkheid en niet - wat juist als een grote 

vooruitgang in onze rechtspraak aan te merken was - tot een verminderde aansprakelijkheid 

leiden”, voert prof. Meyers aan. Hiertegen moet worden opgemerkt, dat de uitsluiting van de 

aansprakelijkheid hier alleen geldt de niet redelijkerwijze voorzienbare schade, die door het 

schuldig verzuim van de benadeelde zelf is veroorzaakt. Schuilt hierin enige onbillijkheid? Ik 

kan dit niet inzien. Deze schade is juridisch beschouwd alleen door hemzelf in het leven 

geroepen en er is dan geen rechtsgrond aanwezig daarvoor de ander gedeeltelijk aansprakelijk 

te stellen. 

Gesteld, dat iemand een wond hem door een [tP627] ander toegebracht niet deskundig 

laat behandelen en daardoor een zware infectie oploopt, die een langdurige medische 

behandeling eist, dan blijft bij toepassing van het criterium van de redelijke voorzienbaarheid 

in de causaliteitsvraag wel degelijk een omslag van de schade over beide naar de maatstaf van 

ieders schuld mogelijk. Het zou echter zeker niet billijk zijn de toebrenger van de wond ook 

aansprakelijk te stellen voor een deel van de extra schade, die door het schuldig verzuim van 

de benadeelde zelf is ontstaan. Dat in het strafrecht “eigen schuld van de benadeelde” veel 

minder spoedig invloed heeft op de aansprakelijkheid hangt samen met het publiekrechtelijk 

karakter van het strafrecht. 

 

Ook de “eigen schuld” valt onder het juridisch schuldbegrip en onderstelt dus een 

onrechtmatig, toerekenbaar causaal ingrijpen in rechtsbelangen 

Het is niet overbodig hierbij op te merken, dat “eigen schuld” van de benadeelde 

evenzeer onder het juridisch schuldbegrip valt als de schuld van de voor schadevergoeding 

aangesprokene. Dit wil zeggen, dat zij evenzeer een onrechtmatige, toerekenbare en causaal in 

het rechtsleven ingrijpende gedraging onderstelt. In het boven geciteerde arrest van 1916 heeft 

de Hoge Raad dit ook duidelijk uitgesproken. De feiten [tP628] lagen hier aldus, dat het 

spoorwegpersoneel op schuldige wijze verzuimd had de afsluitbomen van een overweg van de 

spoorwegen neer te laten. Iemand was toen de weg overgestoken, door een aankomende trein 

gegrepen en verloor dientengevolge de linkerarm. Hij had echter zelf schuld aan dit ongeval, 

omdat hij de trein had kunnen zien aankomen. De Hoge Raad stelde nu vast, dat de schade 

hier was ontstaan “door onrechtmatige daden (verzuimen) van meer personen” en 

beschouwde dus het verzuim van de benadeelde terecht als een onrechtmatige daad. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 3, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De materiële onrechtmatigheid school hier niet in het niet in achtnemen van de in het 

maatschappelijke rechtsverkeer geëiste zorgvuldigheid ten aanzien van zijn eigen persoon 

(want men kan moeilijk op zijn eigen belangen onrechtmatig inbreuk maken voor zover men 

daardoor niet tegelijk aan een ander onrechtmatig schade toebrengt), maar in de schending 

van de zorgvuldigheidsnorm ten aanzien van het spoorwegverkeer. En in het geval, beslist bij 

het arrest van 24 april 1931 handelde de benadeelde zijnerzijds onrechtmatig tegenover zijn 

schuldenaar, die wanprestatie had gepleegd, doordat hij geen maatregelen had getroffen om 

[tP629] de daardoor rechtstreeks veroorzaakte schade binnen redelijke grenzen te beperken. 

De “eigen schuld” bestond dan hierin, dat de benadeelde voor dit verzuim ook een moreel 

rechtsverwijt trof, omdat hij geen bijzondere omstandigheden kon aanvoeren, die zijn omissie 

hadden kunnen verontschuldigen. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 4 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

 

 

 

 

Hoofdstuk 4 

Recht en historie 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 4, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§1  

Het ontsluitingsproces in de normatieve aspecten van de werkelijkheid 

Wanneer wij de juridische schuld als anticiperende modale zinsfiguur nader bezien, 

dan blijkt de daarin in de eerste plaats zich openbarende morele anticipatie vooruit te wijzen 

naar een morele zinfiguur, die ook zelf reeds een ontsloten en dus anticiperende structuur 

vertoont. 

Met name in het strafrecht waar voor de straftoemeting vaak diep op de motieven 

wordt ingegaan, welke de dader tot zijn schuldig en onrechtmatig gedrag hebben geleid, tracht 

de rechter het manco in innerlijke gezindheid van de delinquent, gelijk die binnen het morele 

aspect aan de norm van de naastenliefde wordt getoetst, en dat zich ook in het strafrechtelijk 

delict uitdrukt in de zin van de vergelding te benaderen. [tP630]  

 

De onhoudbaarheid van Kants tegenstelling tussen recht en moraal (legaliteit en 

moraliteit) 

Dit is reeds voldoende om het op Kants voetspoor in de algemene rechtsleer en 

rechtsfilosofie ingeburgerde criterium, dat het recht als het gebied van de zgn. legaliteit zich 

uitsluitend tot de uitwendige gedragingen zou beperken, terwijl de moraal als dat van de 

“moraliteit” uitsluitend op de innerlijke drijfveer van het handelen zou zien, als onhoudbaar in 

het licht te stellen. 

De innerlijke gezindheid kan wel degelijk ook in het ontsloten juridisch aspect van 

betekenis zijn, voor zover zij zich in de rechtelijke gedraging heeft uitgedrukt. En wij hebben 

reeds in een vroeger verband opgemerkt, dat zij onmogelijk karakteristiek kan zijn voor het 

morele aspect, omdat zij de centrale religieuze sfeer van de menselijke existentie betreft (“De 

mens ziet aan wat voor ogen is, maar God ziet het hart aan”). Dat Kant de innerlijke 

gezindheid tot exclusief criterium van de moraliteit verhief en haar opvatte als een zich 

uitsluitend laten leiden door de innerlijke drijfveer van de achting voor de zedewet, welke de 

autonome menselijke persoonlijkheid zichzelf in de “praktische Vernunft” stelt, was 

inderdaad [tP631] uitvloeisel van een vermoralisering van de religie, waardoor ook het moreel 

aspect zelf gedenatureerd werd (Kant kon de liefde slechts zien als een zinnelijke aandrift, die 

met de autonome moraal in tegenspraak staat, omdat hij uit de “heteronome natuur” zou 

stammen!) 

Het is echter de innerlijke gezindheid van de harten in haar centrale religieuze zin, die 

ook de tijdelijke morele liefdesbetrekkingen tussen de mensen verdiept en ontsluit, hetzij in 

een afvallige, hetzij in een in Christus op God betrokken richting. 

 

De geslotenheid van het juridisch en morele aspect in de primitieve samenhang 

In een primitieve heidense samenleving bevindt zich ook het morele aspect in een nog 

gesloten structuur. Ofschoon men hier wel degelijk morele liefdesplichten kent, die praktisch 

van omgangsplichten, rechtsplichten en geloofsplichten onderscheiden zijn,1 is hier toch de 

innerlijke gezindheid als maatstaf voor de moraliteit of immoraliteit van het gedrag in het 

algemeen onbekend. 

Zo kan hier wel een duidelijk conflict ontstaan tussen de strenge eisen van een zgn. 

moederrecht, dat met de banden van het bloed tussen vader en zoon geen rekening houdt, en 

 
1  Dit is op overtuigende wijze tegenover de gangbare opvatting in volkenkundige kring in het licht 

gesteld door Bronislaw Malinowski in zijn Crime and custom in savage society (3e ed. 1940), thans in Duitse 

vertaling onder de titel Sitte und Verbrechen bei den Naturvölkern verschenen bij A. Franke A.G. Verlag Bern 

(Sammlung Dalp Bnd. 33). 

Volgens de heersende opvatting zou de zgn. natuurvolken slechts een ongedifferentieerd 

normencomplex kennen, waarin tussen “recht, moraal, omgangsregelen en geloofsnormen geen onderscheid zou 

zijn te maken.” 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 4, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

de [tP633] natuurlijke liefdesplichten, waarbij de laatste vaak tegen het recht in worden 

nagekomen, maar de innerlijke samenhang tussen het juridisch en het morele aspect kan hier 

nog niet tot uitdrukking komen. De anticipatiesferen van het eerste zijn hier in het algemeen 

nog gesloten, evenals die van het morele aspect zelf. 

De ontsluiting van deze anticipatiesferen onderstelt een ontsluiting van het 

geloofsaspect, die wel een geheel ander karakter moet dragen, dan die van een ontsluiting van 

de modale anticipatiesferen, omdat immers het pistisch aspect het tweede grensaspect van de 

tijdelijke werkelijkheid is, waarop geen latere meer volgen. Hier ligt dus een probleem, dat 

nader onderzoek eist. 

Wel kan in het licht van onze transcendentale denkkritiek reeds thans duidelijk zijn, 

dat een ontsluiting van het geloofsaspect onmiddellijk afhankelijk moet zijn van het religieuze 

grondmotief, dat het ontsluitingsproces beheerst en richting geeft. 

Zo onthult ons het grondmotief van de christelijke religie de worteleenheid van de 

juridische, de morele en de pistische schuld in de zonde als afval van God in het hart of het 

religieuze centrum van het menselijk bestaan. [tP634] Gelijk het ons de diepere worteleenheid 

van alle tijdelijke wetsaspecten openbaart in het centrale religieuze grondgebod. 

 

Het ontsluitingsproces in de normatieve wetskringen kan in de tijd geen afsluiting 

vinden 

Waar met andere woorden de ontsluiting van de anticipatiesferen in het juridisch 

aspect die van de latere aspecten blijkt te onderstellen, staan wij hier inderdaad voor een 

ontsluitingsproces, dat in de tijd geen afsluiting kan vinden, maar uit de boventijdelijke wortel 

der tijdelijke werkelijkheid zijn uitgang blijkt te nemen. 

En wat wij hier van de ontsluiting van het juridisch en het morele aspect opmerkten, 

geldt in waarheid ten aanzien van de ontsluiting aller normatieve anticipaties van de 

verschillende wetskringen zonder onderscheid. 

Ook de ontsluiting van het denken naar zijn logisch aspect tot theoretisch, 

wetenschappelijk denken anticipeert ter laatste instantie op een ontsluiting van het 

geloofsaspect hetzij in afvallige, hetzij in goede richting. En het geloof zelf wijst boven 

zichzelf uit naar de openbaring van de vaste Grond en Oorsprong van de Waarheid in het 

religieuze centrum van het bestaan. [tP635]  

 

Het principieel verschil tussen de ontsluiting van de normatieve en die van de niet-

normatieve anticipaties 

Hier schuilt een principieel verschil tussen het ontsluitingsproces in de normatieve en 

dat in de niet-normatieve anticipatiesferen van de verschillende modale 

werkelijkheidsaspecten, die in de vóór-logische wetskringen fungeren. 

Nemen wij als voorbeeld de biofysische en biochemische processen in het levend 

organisme van een plant, dan ontdekken wij in het fysisch-chemisch aspect van deze 

processen een duidelijke anticiperende gerichtheid op het organisch levensaspect. Maar de 

organische levensfunctie van de plant zelf blijft in haar natuurstaat een gesloten gestalte 

vertonen. Hier kan een verdere ontsluiting alleen door de mens geschieden en wel in de 

plantencultuur als nieuwe veredelde vormgeving bewerkstelligd door selectie en kruising, 

resp. bestraling van de kiemcellen. Eerst hierdoor worden nu ook de normatieve anticipaties 

in het zinnelijk (psychisch) aspect van het plantenlichaam, waarin het slechts als object 

fungeert ontsloten. En bij die ontsluiting van de normatieve anticipaties doet zich dan weer de 

hierboven gesignaleerde [tP636] stand van zaken voor, nl. dat zij op haar beurt die van de 

geanticipeerde aspecten onderstelt. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 4, §1 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

In de kosmische tijdsorde, zo kunnen wij zeggen, staat heel het proces, waarin de 

normatieve anticipatiesferen van de onderscheiden wetskringen ontsloten worden, ter laatste 

instantie onder leiding van een ontsluiting van het geloofsleven. 

 

De twee richtingen in het ontsluitingsproces van de normatieve anticipatiesferen 

De rol van geloof en historie daarin 

Er valt echter een tweede eigenaardigheid in dit proces op te merken. Wij kunnen nl. 

de vraag opwerpen: “In welke wetskring neemt de ontsluiting van de normatieve 

anticipatiesferen haar aanvang?” Daarmee raken wij opnieuw de kosmische tijdsorde van de 

wetskringen. Nu ontdekten wij vroeger in deze tijdsorde twee richtingen, die wij resp. de 

anticiperende en de retrociperende of funderende genoemd hebben. 

En nu valt op te merken, dat het ontsluitingsproces in de normatieve anticipatiesferen 

naar deze laatste tijdsrichting steeds in de historische wetskring is gefundeerd. De ontsluiting 

van het historisch cultuurleven is condicio sine qua non voor een ontsluiting van de latere 

wetsringen. Men kan geen verdiepte beginselen van [tP637] moraal, recht, kunst, economie, 

omgang, taal of logische begripsvorming in een samenleving ingang doen vinden zonder dat 

hier eerst de starre geslotenheid van de historische traditie is doorbroken. Wel is het mogelijk 

dat een historische cultuurontsluiting aanvangt zonder de basis van een ontsluiting van het 

logisch denkaspect in de wetenschappelijke of theoretische analyse. 

De historische wetskring is dus inderdaad, naar de funderende tijdsrichting gezien het 

knooppunt van heel het ontsluitingsproces, gelijk, naar de anticiperende tijdsrichting 

beschouwd, heel dit proces onder leiding staat van het geloof. Om ons in deze stand van 

zaken, die voor de rechtswetenschap van fundamenteel belang is, een helder inzicht te 

verschaffen, moeten wij enige paragrafen wijden aan de modale structuur van het historisch 

en aan die van het pistisch (geloofs)aspect van de werkelijkheid en aan de plaats welke aan 

beide in het ontsluitingsproces van de normatieve anticipatiesferen toekomt. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 4, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§2  

Is het positieve recht een historisch verschijnsel? 

 

Wij gingen in het voorafgaande steeds van de veronderstelling uit, dat er een historisch 

[tP638] aspect van eigen modale geaardheid bestaat en dat dit aspect in een eigen wetskring is 

besloten. Deze veronderstelling gaat vierkant in tegen de sinds de restauratietijd algemeen 

doorgedrongen historische visie op de tijdelijke werkelijkheid, die althans de menselijke 

samenleving naar al haar aspecten als een intrinsiek historische realiteit vatte. “La realité est 

dans l’histoire”, zei reeds De Bonald,1 één van de toonaangevende r.-k. denkers uit de 

restauratie periode. En zo is het ook een van de meest ingewortelde vooroordelen van de 

moderne rechtswetenschap, dat zowel de staat als het positieve recht historische 

verschijnselen zijn. Sinds de historische school wordt dit vrijwel als een axioma beschouwd. 

Wij hebben echter in onze transcendentale wetenschapskritiek aangetoond, hoe wij juist 

tegenover de zgn. axioma’s in de wetenschap een kritische houding dienen aan te nemen, 

omdat zich hier de invloed van de geloofsvooroordelen onmiddellijk doet gelden. 

 

De destructieve consequenties van het historisme voor het rechtsbegrip 

De historische werkelijkheidsvisie voerde de rechtsleer onmiddellijk in een impasse, 

wanneer het er op aankwam de eigengeaardheid van de juridische verschijnselen tegenover 

andersoortige [tP640] af te palen. En ook de historiewetenschap zelf moest toch de 

rechtshistorie onderscheiden van bv. de economische of de historie van de 

geloofsvoorstellingen of de taalhistorie. 

Het criterium daarvoor kon zij niet vinden zonder impliciet toe te geven, dat de 

rechtelijke geaardheid van de verschijnselen niet zelf van historisch karakter kan zijn. Von 

Savigny mocht dan leren, dat alle recht zijn oorsprong vindt in de zich historisch 

ontwikkelende volksovertuiging of “volksgeest”, diezelfde volksovertuiging was volgens hem 

evenzeer de enige materiële bron voor de omgangsregelen, de esthetische maatstaven, de taal 

enz. Ging men nu zo preciseren, dat men de oorsprong van het recht in de rechtsovertuiging, 

die van de moraal in de morele, die van de geloofsnormen in de geloofsovertuiging van een 

volk zocht enz., dan bleef natuurlijk het probleem, door welke criteria dan deze verschillende 

aspecten van de volksovertuiging van elkaar te onderscheiden zijn, nog onopgelost. Het vóór-

wetenschappelijk bewustzijn, dat in zulk een “volksovertuiging” tot uitdrukking komt, kan 

aan de wetenschap geen bruikbare criteria hiervoor leveren, omdat, gelijk wij in onze 

transcendentale kritiek hebben aangetoond, [tP641] de modale aspecten eerst in de 

theoretische of wetenschappelijke denkhouding expliciet van elkaar worden onderscheiden. 

Dit sluit natuurlijk niet uit, dat men in de voor-theoretische ervaring in meerdere of mindere 

mate een zekere praktische kennis van het geldende recht heeft en praktisch weet, dat dit iets 

anders is dan de regelen van de omgang of de eisen van ouder- en kinderliefde. Maar tot een 

theoretisch begrip van de modale geaardheid van het juridisch aspect komt deze praktische 

levenservaring niet. 

Bovendien moest de historische visie op de “volksgeest” ontkennen, dat in de 

rechtsovertuiging een onveranderlijk criterium voor de onderscheiding van de algemene 

geaardheid van de rechtsverschijnselen vervat zou zijn. De volksovertuiging is immers naar 

deze opvatting zelf in de voortdurende ontwikkeling van het historisch proces besloten en zij 

is het individueel bezit van een bepaalde volksgemeenschap, dat niet op een ander volk kan 

worden overgeplant. Juist op die grond keerde de historische school zich tegen de 

natuurrechtsleer, die van een constant en algemeengeldig karakter van het recht was 

uitgegaan. Slechts door het positieve recht in idealistische lijn op een “eeuwige [tP642] 

 
1  Théorie du pouvoir, Oevres t. I (1847) p. 507 note 1. 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 4, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

rechtsidee” te betrekken gelijk Gierke deed, en aan te nemen, dat het slechts een individueel 

historische verwerkelijking van deze transcendentale idee is, kon men zich schijnbaar uit de 

bedoelde impasse redden. Maar deze “idee” viel dan buiten de orde van de tijdelijke 

werkelijkheid. 

Consequent doorgedacht moest de leer, dat het recht een intrinsiek historisch 

verschijnsel is, dus tot een volledige negatie van de modale structuur van het juridisch aspect 

voeren. Maar evenzeer tot een negatie van de modale geaardheid van het historisch aspect 

zelf. Wanneer immers volgens de historische werkelijkheidsvisie de gehele sociale 

werkelijkheid een historisch karakter draagt, dan kan de historische ontwikkeling niet slechts 

een modaal aspect van die werkelijkheid zijn. 

 

De neokantiaanse opvatting van het rechtelijk gezichtspunt als een logische denkvorm 

voor een materiaal treft het historisme niet wezenlijk 

Om nu althans het algemene begrip van het recht aan deze destructieve consequenties 

van de historische opvatting te onttrekken, pasten de neokantiaanse rechtsleraars Stammler en 

Kelsen het vorm-materieschema uit de kantiaanse kenniskritiek op de rechtservaring toe. De 

[tP643] wisselende “materie” van de rechtsverschijnselen zou dan een historische (bij 

Stammler een historisch-economische) zijn, maar deze historische materie zou eerst door 

juridische denkvormen of categorieën tot een rechtservaring worden geordend. En deze 

juridische denkvormen, die in het rechtsbegrip synthetisch worden samengevat, zouden dan 

een algemeengeldig en a-priorisch karakter dragen. 

Het is, na al wat wij vroeger tegen de hier bedoelde neokantiaanse rechtsleer hebben 

opgemerkt, duidelijk, dat ook hier de modale structuren van het juridisch en het historisch 

aspect volledig worden uitgeschakeld. Wie de constante modale geaardheid van het juridisch 

aspect op logische denkcategorieën terugvoert, verlogiseert de eerste. En wie de “historie” tot 

een in zichzelf onbepaalde en ongeordende “materie” van de sociale rechtservaring 

denatureert, kan natuurlijk a fortiori geen historisch aspect met eigen modale structuur 

erkennen. Ja, hij moet, consequent doordenkend, komen tot een loochening van het 

bestaansrecht van de historiewetenschap. Immers zelfstandige categorieën van het historicale 

denken als zodanig worden door Stammler en Kelsen niet erkend. 

Men treft dan ook de historische werkelijkheidsvisie [tP644] niet in de hartader, 

wanneer men haar de concessie doet, dat het positieve recht een historisch materiaal is, dat 

slechts in juridische denkvormen zou zijn geordend. De bedoelde denkvormen zijn dan 

slechts een hol logisch raam, waarbinnen de historische visie op het rechtsleven zich 

overigens rustig kan handhaven. En wat heeft deze neokantiaanse rechtsleer te antwoorden, 

wanneer men haar er op wijst, dat het wetenschappelijk rechtsbegrip zelf een historische 

ontwikkeling heeft gehad en dus onmogelijk boven de laatste verheven kan zijn? Wij hebben 

immers bij de summiere analyse van de modale structuur van het logisch aspect de innerlijke 

samenhang van dit laatste met het historische aangetoond. Maar het hier aan het woord zijnde 

neokantianisme weet daarvan niets, omdat het zijn transcendentaal-logische denkvormen 

geheel los van de historische ontwikkeling van het denken meent te kunnen vatten. 

 

Het recht als “cultuurverschijnsel” (“wertbezogen Wirklichkeit”) in de Badense school 

van het neokantianisme 

Een andere neokantiaanse richting (georiënteerd aan de zgn. Badense school van 

Windelband, Heinrich Rickert en Laks) benaderde het probleem inzake de verhouding tussen 

recht en historie op een geheel andere wijze. [tP645] 

Volgens haar is het positieve recht een historisch cultuurverschijnsel, dat in het 

theoretisch bewustzijn eerst tot stand komt door de “natuurwerkelijkheid”, gelijk ze in tijd en 

ruimte is opgebouwd, te betrekken op het bovenzinnelijk rijk van de “waarden” en wel op de 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 4, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

rechtswaarde. Deze “waarden” zijn niet zelf werkelijk, maar zij hebben gelding en zijn de 

zelfgenoegzame bron van alle normen. Door de “natuurwerkelijkheid” op deze waarden te 

betrekken, constitueert het theoretisch bewustzijn het eigenlijk historisch onderzoekingsveld: 

het gebied van de “cultuur”. Bij deze “wertbeziehende” beschouwingswijze van de 

werkelijkheid gaat de historiewetenschap individualiserend en typiserend te werk. En de 

werkelijkheid neemt op deze wijze voor de theoretisch-historische denkwijze “zin” of “ideële 

betekenis” (Bedeutung) aan, die zij voor de “generaliserende” en “wertblinde” 

natuurwetenschappelijke beschouwingswijze niet heeft. 

Het positieve recht is als empirische werkelijkheid slechts een fysisch-psychisch 

verschijnsel: een door fysieke dwang gesanctioneerde imperatief, die psychisch de wil van de 

rechtsgenoten tracht te motiveren. Maar als [tP646] “cultuurverschijnsel” krijgt deze 

imperatief de ideële “Bedeutung” van een positieve rechtsnorm een juridische 

behoorlijkheidsregel, doordat zij op de “rechtswaarde” of “rechtsidee” betrokken wordt. 

Volgens deze opvatting blijft de empirische werkelijkheid als zodanig “fysisch-

psychische” natuurwerkelijkheid, gelijk Kant geleerd had. Er zijn geen andere logische 

denkcategorieën dan de mathematische en natuurwetenschappelijke. Bijzondere juridische 

denkvormen bestaan dus niet. Juridische zin krijgen deze verschijnselen eerst door ze in 

betrekking te vatten met de gerechtigheid als ideële geldende waarde. 

De “waarden” zelf realiseren zich niet, worden nimmer immanent aan de 

werkelijkheid. En dus kan de normatieve zin van het recht in deze gedachtegang ook nimmer 

een wezenlijk modaal aspect van de tijdelijke werkelijkheid zijn, evenmin als hier van een 

historisch cultuuraspect kan worden gesproken. 

Men kan slechts spreken van een “cultuurwetenschappelijke beschouwingswijze” van 

de werkelijkheid, die door het theoretisch bewustzijn zelf wordt opgebouwd door de fysisch-

psychische verschijnselen subjectief op het [tP647] ideële rijk van de “eeuwig geldende 

waarden” te betrekken. 

 

De historie als geestelijke werkelijkheid (objectieve geest) in het neohegelianisme 

Eerst de neohegeliaanse rechtsleer, die in Duitsland door Julius Binder in zijn latere 

tijd, Schönfeld en Karl Larenz werd verdedigd, dorst het weer aan de rechtsidee in de 

tijdelijke werkelijkheid zelf te laten ingaan. 

De “historie” werd dan in Hegels lijn gezien als een geestelijke werkelijkheid, het 

gebied van de zgn. “objectieve geest”, waarin de vrijheidsidee immanent tot objectieve 

openbaring komt. De gehele menselijke samenleving, de kunst, het recht enz. werden zo als 

een objectief geestelijke werkelijkheid van historische geaardheid gevat en het positieve recht 

als een historische verwerkelijking van de rechtsidee. 

Daarmee was de historische visie op de werkelijkheid, zoals die door het Duitse 

vrijheidsidealisme was geïntroduceerd, weer een ogenblik in ere hersteld, ofschoon al spoedig 

dit neohegelianisme Hegels leer van de absoluutheid van de idee losliet, en de idee nog 

slechts in haar immanente, historische en dus steeds wisselende en betrekkelijke openbaring 

liet gelden. 

Het moet intussen duidelijk zijn, dat noch [tP648] de cultuurwetenschappelijke 

rechtsopvatting van de neokantiaanse Badense school, noch het neohegelianisme het positieve 

recht anders konden zien dan als een intrinsiek historisch cultuurverschijnsel. Dat men daarbij 

de eigenlijke juridische geaardheid van dit cultuurverschijnsel liet ontspringen uit een 

subjectieve betrekking tot een boventijdelijke rechtswaarde of uit een historische “realisering” 

van de rechtsidee, kon daaraan niets afdoen. 

De door het humanistisch grondmotief van natuur en vrijheid beheerste theoretische 

visie op de tijdelijke werkelijkheid belette principieel het inzicht in de modale aspectstructuur 

van recht en historie. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 4, §2 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

Het positieve recht kan niet zelf een historische werkelijkheid zijn 

Wanneer eenmaal erkend is, dat de juridische geaardheid van de rechtsverschijnselen 

onmogelijk een historisch verschijnsel kan zijn, dan kan ook het positieve recht dit niet 

wezen. Het is natuurlijk buiten discussie dat positieve rechtsnormen slechts door werkelijke 

menselijke gedragingen kunnen worden toegepast en nagekomen. Maar menselijke 

gedragingen kunnen, gelijk wij gezien hebben, [tP649] slechts in haar juridisch aspect door de 

rechtsnormen bestreken worden. En dus kan het positieve recht als zodanig ook slechts binnen 

de modale structuur van het juridisch aspect fungeren. Het kan als zodanig niet zelf een stuk 

werkelijkheid zijn en evenmin kan er een “historische werkelijkheid” bestaan, die geheel en al 

van historische geaardheid zou zijn. 

De historische opvatting van het positieve recht kan eerst principieel worden 

bestreden, wanneer deze laatste stelling, waarvan wij bij onze opvatting - dat het historische 

slechts een modaal aspect van de tijdelijke werkelijkheid uitmaakt - steeds zijn uitgegaan, 

inderdaad kunnen bewijzen. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 4, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

§3  

De modale structuur van het historisch aspect1 

 

De geschiedenis (wat geschied is) dekt zich niet met haar historisch aspect 

Op de vraag: “Wat is geschiedenis?” antwoordt men in het dagelijks leven gewoonlijk 

zonder bedenking “Wat in het verleden geschied is”. Dit antwoord is geheel georiënteerd aan 

de naïeve ervaringshouding, die, gelijk we weten, niet op de theoretische onderscheiding van 

de modale aspecten van de werkelijkheid, maar op de concrete werkelijke gebeurtenissen 

gericht is. Maar juist daarom is het voor een theoretische [tP651] afgrenzing van het 

onderzoekingsveld van de historiewetenschap zeker niet geschikt. 

In de eerste plaats is het niet juist, dat de historie tot het verleden beperkt is. Dat weet 

men trouwens ook in de naïeve ervaringshouding wel degelijk. Het moge waar zijn, dat men 

in het dagelijks leven van iets, dat voorgoed voorbij gegaan is, zegt: “Dit behoort nu tot de 

geschiedenis”, daarmee bedoelend: “Het behoort nu tot het verleden”. Maar het is even waar, 

dat niemand in de vóór-wetenschappelijke ervaringshouding er bezwaar tegen maakt bij het 

beleven van een belangrijke gebeurtenis in het nationale of internationale leven, te zeggen: 

“Wij beleven vandaag een historische gebeurtenis”, waarmee dus erkend is, dat de historie 

ook het heden bestrijkt. Ja, men spreekt ook zonder bedenking van de historische toekomst 

van een volk. 

In de tweede plaats kan het historisch terrein niet worden afgegrensd naar het 

criterium “wat geschied is”. Immers werkelijke gebeurtenissen fungeren, gelijk wij weten, in 

beginsel in alle aspecten van de werkelijkheid gelijkelijk. Het vallen van een rotsblok is, als 

een bloot natuurverschijnsel gezien, geen historische [tP652] gebeurtenis. Maar het kan een 

actuele objectief-historische betekenis krijgen, wanneer daardoor bv. een stuk menselijke 

cultuur verwoest wordt, of een leidend staatsman er dodelijk door getroffen wordt. 

Zo heeft ook iedere menselijke handeling een historisch aspect nevens tal van andere, 

als zodanig niet-historische. Men denke aan handelingen als eten, roken, schrijven. In de 

middeleeuwen kende men bv. nog de boekdrukkunst niet. De uitvinding en inburgering van 

het drukken in onze westerse samenleving was een ontwikkelingsgang van ontzaggelijke 

historische betekenis, welke ook aan het menselijk lezen een nieuwe historische vorm heeft 

gegeven. Het werd nu tot een algemene cultuurbehoefte. Maar de concrete handeling van het 

lezen vertoont ook tal van andere modale aspecten, zoals het fysische, het biotische, het 

psychische, het logische, het taalaspect, het omgangsaspect, het economisch aspect enz., die 

als zodanig niet van historisch karakter zijn, al staan ze wel in onverbrekelijke samenhang 

met het historische. Juist omdat in de historische ontwikkeling concrete mensen, handelingen, 

gebeurtenissen, dingen, samenlevingsverhoudingen fungeren, komt er alles op aan te [tP653] 

wat de modale zin der historie is. Niet de vraag wat in de historische ontwikkeling ingaat, 

maar hoe het een historisch karakter aanneemt, is hier in het geding. En daartoe moet men 

juist beginnen, niet aanstonds op de concrete werkelijkheid zelf de blik te richten, maar 

veeleer op de verscheidenheid van de modale aspecten, waarin de eerste fungeert. 

Het wat, d.i. de concrete werkelijkheid, die in de historie fungeert, is steeds meer dan 

enkel historisch, omdat het alle aspecten van onze tijdelijke kosmos omvat. 

Men doet dus goed een principieel verschil te maken tussen de geschiedenis als 

verloop van concrete gebeurtenissen (wat geschied is) en het historisch aspect, waarin zij 

fungeert. Wij moeten nu allereerst nader rekenschap geven van de modale zinkern van dit 

aspect, die wij vroeger reeds enige malen, zonder nadere explicatie, in ons betoog lieten 

optreden.  

 

 
1  Vgl. mijn Wijsbegeerte der wetsidee II blz... en mijn geschrift Recht en historie. 

 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 4, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

De veelzinnigheid van de begrippen ontwikkeling en wording 

Deze zinkern is in geen geval te vinden in de wording of de ontwikkeling, waarin een 

wijdverbreide opvatting het kenmerkende van het historisch onderzoekingsveld zocht. Want 

deze beide begrippen ontberen zonder nadere [tP654] kwalificatie iedere modale omlijning en 

zijn dus veelzinnig. De “ontwikkeling” ontmoeten wij het eerst als structuurmoment van het 

biotisch aspect in de zin van organische levensontwikkeling en zij bleek reeds hier een 

analogisch karakter te dragen (als analogie van de beweging). 

Bij de “wording” (genesis) denken wij primair aan de ontplooiing in de tijd van de 

structuren, die God in zijn schepping heeft gelegd. Op grond van de goddelijke 

scheppingsdaad, die als zodanig niet in de tijd valt, volgt de wording van zijn schepselen in de 

kosmische tijd, de ontplooiing van de scheppingspotenties tot de voldragen schepselen. Maar 

ook deze wording is als zodanig niet tot één aspect beperkt, maar omvat heel de vergankelijke 

wereld naar al haar aspecten. De historische wording is slechts een aspect van de genesis en 

moet dus haar modale omlijning van de zinkern van het historisch aspect ontvangen. 

 

Het historisme en het cultuurbegrip 

Nu is men bij iedere poging, om het terrein van de historiewetenschap af te grenzen 

tegenover dat van de “natuurwetenschappen” - en onder leiding van het humanistisch 

grondmotief [tP655] van natuur en vrijheid was slechts hierop de onderscheiding gericht - 

steeds weer gestuit op het moment van de cultuur. Men vatte daarbij echter “cultuur” niet op 

in de zin van een modaal aspect van de werkelijkheid, maar veeleer als een verzamelbegrip 

voor alle sociale menselijke levensuitingen, waarin zich een autonome vrijheid tegenover het 

natuurwetmatige zou openbaren en waarin de mens zelf vormgevend optreedt. In die zin 

rekende men wetenschap, kunst, omgangsvormen, recht, moraal en godsdienst en in het 

algemeen alle vormen van menselijke samenleving tot de “cultuur”. 

Zo kon men voor de historische werkelijkheidsvisie de “cultuur” identiek worden met 

de “historische werkelijkheid”, die zich dan met de menselijke samenleving dekte. De 

“cultuur” werd een andersoortige, een zgn. “geestelijke” werkelijkheid tegenover de 

natuurwerkelijkheid. 

Men onderscheidde dan ook niet meer het culturele aspect en de werkelijkheid, die in 

dit aspect fungeert, maar daarbij altijd typische individualiteitsstructuren vertoont, die alle 

aspecten zonder onderscheid omvatten. 

 

Het biologistisch cultuurbegrip [tP656] 

Dit is de valstrik van alle -ismen in de theoretische werkelijkheidsvisie. Zo kwam het 

biologisme tot een grenzeloze uitzetting van het begrip leven. De bekende Duitse bioloog 

Woltereck verklaarde bv.: “die geistig-seelischen Phänomene, Leistungen, Produkte gehören 

genau so zum Leben wie etwa die Schalenbildung oder die Bewegung von Protozoen.2 Ein 

Tempel oder ein Buch, eine Sonate oder ein strategischer Plan sind Lebenserscheinungen, 

Leistungen lebendiges Geschehens; und wörtlich das Gleiche gilt für die Bautem der 

Termiten. Wenn diese Zusammengehörigkeit nicht einlauchten will, der wird kaum jemals 

Umfang und Inhalt des Lebensbegriffes völlig verstehen.3 

Hier dus een volkomen gemis aan onderscheiding tussen het biotisch aspect van de 

werkelijkheid en de individualiteitsstructuren, die in dit aspect fungeren. Het culturele aspect 

wordt hier onder een biologische grondnoemer gebracht. 

De historische rechtsschool kwam vooral hierdoor tot haar vereenzelviging van 

“cultuur” en (geestelijke) werkelijkheid, doordat zij van meet af de cultuur aan de 

 
2  Dit zijn eencellige diertjes. 
3  Ontologie des Lebendigen 1940 S.52. 



Encyclopedie der rechtswetenschap  hoofdstuk 4, §3 

Inleiding (tekstversie 6) 

 

 HermanDooyeweerd.nl  

volksgemeenschap bond en die volksgemeenschap inderdaad [tP658] een werkelijk 

samenlevingsverband is met een eigen individualiteitsstructuur. 

Nu zou er wetenschappelijk niets tegen zijn onder cultuur al die concrete 

verschijnselen van menselijke sociale werkzaamheid samen te vatten, die in hun 

individualiteitsstructuur inderdaad door hun cultureel-historische functie gekwalificeerd zijn. 

Bij het onderzoek van de individualiteitsstructuren van de werkelijkheid komen wij op dit 

punt vanzelf terug. Maar wij moeten ons dan toch steeds bewust zijn, dat bij deze 

verschijnselen het culturele slechts het kwalificerend aspect van hun concrete werkelijkheid 

en niet die werkelijkheid zelf kan zijn. 

En dan blijft het dus noodzakelijk een nader onderzoek in te stellen naar de modale 

structuur van dit aspect en de modale zinkern op te sporen, die het als zodanig kwalificeert. 

Zodra men echter het cultuuraspect als grondnoemer voor alle normatieve aspecten 

van de werkelijkheid gaat hanteren en omgangsvormen, recht, taal, economische, esthetische, 

morele en geloofsverschijnselen als aspecten van “de cultuur” gaat beschouwen, vervalt men 

in een historische werkelijkheidsvisie, die zowel de modale structuren als de 

individualiteitsstructuren van de werkelijkheid theoretisch nivelleert. [tP659] Dan ontstaat 

ook noodzakelijk de fundamentele verwarring tussen modaal aspect en concrete 

werkelijkheid. 

En zo wordt het begrijpelijk, dat men het positieve recht, de omgangsvormen en de 

taalvormen rustig op één lijn stelt met sociale realiteiten als de staat, de kerk enz. en ze als 

zodanig tot onderling vergelijkbare historische werkelijkheden proclameert. 

Wij zullen later zien, hoe uit deze verwarring allerlei valse probleemstellingen in de 

rechtswetenschap zijn geboren al de vraag hoe zich de staat en het recht verhouden, of de staat 

dan wel het recht soeverein is enz. enz. 


	0.0 toelichting
	0.1 titel
	0.2 inhoudsopgave
	1
	1.1
	1.2
	1.3
	1.4
	1.5
	1.6
	1.7
	1.8
	1.9
	1.10
	1.10.1
	1.10.2
	1.10.3
	1.10.4
	1.11
	2
	2.1
	2.2
	2.3
	2.4
	3
	3.1
	3.2
	3.3
	4
	4.1
	4.2
	4.3

