Encyclopedie der rechtswetenschap
Inleiding (tekstversie 6)

titel: Encyclopedie der rechtswetenschap
Inleiding
[tekstversie 6]
auteur: Herman Dooyeweerd
bron: Typoscript, genummerd: p. 1-659, met vele inlassen en
manuscriptaantekeningen
Manuscript, genummerd: p 1-355, met vele inlassen en toegevoegde pagina’s
website: https://hermandooyeweerd.nl/dictaten2/#DEdRHoofdstukinleiding
https://hermandooyeweerd.nl/wp-content/uploads/DEdRHOtv6tekst.pdf
toelichting: | Toen Herman Dooyeweerd in 1926 hoogleraar werd, omvatte zijn

leeropdracht onder meer het onderwijs in de rechtsfilosofie en de
encyclopedie van de rechtswetenschap. Onder de titel Dictaat encyclopaedie
der rechtswetenschap verschenen in de jaren dertig twee omvangrijke
gestencilde dictaten, waarvan het eerste deel begon met een Inleiding.
Tijdens de Tweede Wereldoorlog verscheen een zelfstandig dictaat met de
titel Inleiding encyclopaedie der rechtswetenschap, bestaande uit 121
pagina’s. Dit dictaat is later opnieuw herzien en uitgebreid. De inleiding tot
de encyclopedie der rechtswetenschap kent dus vele verschijningsvormen en
tekstversies.

In totaal zijn er 6 tekstversies te onderscheiden:

Tekstversie 1 is nooit gepubliceerd, maar er is wel een typoscript bewaard
gebleven. Dit typoscript wordt beschouwd als voorloper van tekstversie 2.
Tekstversie 2 verscheen in de jaren dertig als inleiding in de twee delen van
het Dictaat encyclopaedie der rechtswetenschap. Van deze tekst is zowel een
manuscript als een typoscript bewaard gebleven.

Tekstversie 3 verscheen tijdens de Tweede Wereldoorlog als zelfstandig
dictaat van 121 pagina’s. Van deze tekst is een manuscript bewaard
gebleven.

Tekstversie 4 verscheen in de jaren vijftig als een uitbreiding van tekstversie
3 onder de titel Inleiding tot de encyclopaedie der rechtswetenschap. De
basis daarvan vormt een dictaat van tekstversie 3, voorzien van
manuscriptaantekeningen (handgeschreven teksten in het dictaat) en
aangevuld met inlassen.

Tekstversie 5 verscheen in 1967, dus na het emeritaat van Dooyeweerd, en
bevat ten opzichte van tekstversie 4 voornamelijk taalkundige aanpassingen.
Tekstversie 6 is een volledige herziening van het inleidingsdictaat.
Dooyeweerd begon hieraan in de jaren vijftig en werkte eraan tot in de jaren
zeventig. Van deze tekst bestaan zowel een typoscript als een manuscript,
maar deze versie is nooit als dictaat verschenen.

Het voorliggende document bevat tekstversie 6 van de inleiding en is een
transcriptie van het typoscript met manuscriptaantekeningen. Het typoscript
werd begin jaren vijftig afgerond op basis van een eerder manuscript.
Dooyeweerd heeft vervolgens op dit typoscript talrijke handgeschreven
teksten aangebracht, omdat hij tot in de jaren zeventig nog diverse passages

HermanDooyeweerd.nl




Encyclopedie der rechtswetenschap
Inleiding (tekstversie 6)

heeft aangescherpt en aangevuld. Deze tekstversie is echter nooit verschenen
als dictaat.

Zowel het typoscript als het manuscript bevinden zich in het persoonlijk
archief van Dooyeweerd in het Historisch documentatiecentrum voor het
Nederlands protestantisme aan de Vrije Universiteit in Amsterdam, en beide
zijn niet eerder gepubliceerd.

De transcriptie volgt de paginanummering van het typoscript, weergegeven
met de codering [tP001] tot en met [tP659]. In de inhoudsopgave is ook de
paginanummering van het manuscript opgenomen, weergegeven met de
codering [mP001] tot en met [mP355].

De tekst van het voorliggende document is integraal overgenomen uit het
typoscript en overgezet naar de huidige spelling.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap
Inleiding (tekstversie 6)

Encyclopaedie der rechtswetenschap
Inleiding

door prof. dr. H. Dooyeweerd

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap inhoudsopgave
Inleiding (tekstversie 6)

Encyclopedie der rechtswetenschap
Inleiding

manuscript | typoscript

1 hoofdstuk 1 De wijsgerige idee van de encyclopedie [mPOOL] | [tP001]
en de daaraan georiénteerde
encyclopedie der rechtswetenschap

11 81 De inleiding tot de rechtswetenschap en de [mPOO1] | [tPOO1]
wijsgerige idee van de encyclopedie

12 & De modale aspecten van het menselijk handelen  [mP010] | [tP016]
en hun onderlinge samenhang

13 83 Wetenschap en werkelijkheid [mPO31] | [tPO55]

14 84 De autonomie van de wetenschap voor het [mPO44] | [tPO75]

forum van de transcendentale kritiek van de
theoretische denk- en ervaringshouding
Het eerste grondprobleem van deze kritiek

15 85 De kosmische tijd en zijn aspecten [mPO51] | [tPO8T]
De kosmische tijd als continue band van alle
modale aspecten van onze ervaring en van de
empirische werkelijkheid

16 §6 De subject-objectrelaties van de integrale [mPO63] | [tP107]
voor-theoretische ervaring

L7 §7 Het tweede grondprobleem van de [m{067] | [tP114]
transcendentale denkkritiek: het probleem van
de theoretisch synthesis en van haar
uitgangspunt

1.8 88 Het zgn. “kritisch” immanentiestandpunt en [mPO72] | [tP121]
het derde transcendentale grondprobleem van
het theoretisch denken

1.9 §9 De weg van de zelfkennis en het religieuze [mPO8E] | [tP144]
grondmotief van het theoretisch denken als het
verborgen uitgangspunt van de wetenschap

110 810 De vier religieuze grondmotieven van het [mP094] | [tP159]
westers denken

1101 8101 Het Griekse vorm-materiemotief [mP100] [tP166]

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap inhoudsopgave
Inleiding (tekstversie 6)

1102 8102 Het Schriftuurlijk grondmotief van schepping, ~ [mP115] | [tP19]]
zondeval en verlossing door Christus Jezus in
de gemeenschap van de Heilige Geest

1103 8103 Het religieuze grondmotief van natuur en [mP120] | [tP198]
genade

1104 8104 Het religieuze grondmotief van natuur en [mP127] | [tP208]
vrijheid

111 81 De wetsidee als transcendentale grondidee van ~ [mP151] | [tP246]

de wijsbegeerte
De transcendentale kritiek van het theoretisch
denken en de zgn. metafysica

2 hoofdstuk 2 De plaats van het juridisch aspect inde ~ [MP701 | [tP274]
orde van de aspecten en de juridische
methodologie

21 81 De wetsidee en de methode van begripsvorming  [mP170] | [tP274]
in de rechtswetenschap

22 §2 De wetskringen en hun modale structuren [mP184] | [tP320]
Het wets- en subjectbegrip in de
rechtswetenschap

2.3 §3 De kosmische orde van de wetskringen en de [mP196] | [tP338]
methode van analyse van hun modale
structuren

24 84 Antinomieén en ongeoorloofde ficties in het [mP223] | [tP387]
wetenschappelijk denken
De zgn. ficties van de rechtstechniek

3 hoofdstuk 3 De encyclopedische methode voor de [mP252] | [tP449]
plaatsbepaling en juridische precisering
van de analogische en anticiperende
momenten in de modale structuur van
het juridisch aspect

31 81 Het juridisch causaliteitsprobleem en de [mP252] | [tP449]
gangbare theorieén daarover

32 §2 Toepassing van de encyclopedische methode op ~ [mP271] | [tP491]
dit probleem

33 §3 De juridische causaliteit en het schuldprobleem  [mP300] | [tP559]

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap inhoudsopgave
Inleiding (tekstversie 6)

4 hoofdstuk 4 Recht en historie [mP336] [tP629]

4.1 81 Het ontsluitingsproces in de normatieve [mP336] | [tP629]
aspecten van de werkelijkheid

4.2 §2 Is het positieve recht een historisch [mP342] | [tP637]
verschijnsel?

4.3 §3 De modale structuur van het historisch aspect [mP349] | [tP650]

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1
Inleiding (tekstversie 6)

Hoofdstuk 1
De wijsgerige idee van de encyclopedie en de daaraan
georiénteerde encyclopedie der rechtswetenschap

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §1
Inleiding (tekstversie 6)

81
De inleiding tot de rechtswetenschap en de wijsgerige idee van de encyclopedie

De geleidelijke verdringing van de naam encyclopedie der rechtswetenschap door die
van Inleiding tot de rechtswetenschap is ten onzent voor het eerst enigszins gesanctioneerd
door het zgn. Academisch Statuut, gelijk dit opnieuw werd vastgesteld bij KB van 15 Juni
1921 S. 800 (zie art. 4 par. 4 onder rubr. 1l als uitvloeisel van de belangrijke wijziging van de
voormalige Hoger Onderwijswet bij de wet van 1 maart 1920 S. 105). Hier werd de vroeger
gebruikte eerste aanduiding door de tweede vervangen.

Ofschoon inderdaad uit niets bleek dat de wetgever met deze naamsverandering een
zakelijke wijziging bedoelde - zo terecht W. Zevenbergen in zijn Formele Encyclopaedie der
Rechtswetenschap (Belifante, ’s Gravenhage 1925, blz. 2), - is toch het feit zelf van zekere
symptomatische betekenis. Want het wijst op een ontwikkelingsgang, waarin de wijsgerige
idee van de encyclopedie, zoals die met name in de eerste helft van de vorige eeuw, onder
invlioed van de idealistische filosofie in Duitsland verstaan werd, geleidelijk werd
prijsgegeven, al bleef men de naam nog gebruiken.

In het midden van de vorige eeuw tekende nog Ferdinand Walter, de schrijver van een
toenmaals zeer bekende en gewaarde “Juristische Encyclopaedie”, uitdrukkelijk protest aan
tegen de in zijn tijd reeds meer en meer gebruikelijke vereenzelviging ervan met een
“inleiding in de rechtswetenschap” (Jur. Enc. Bonn, 1856, p. 5). [tP002] De door hem en
andere wijsgerig onderlegde juristen uit zijn tijd gehuldigde opvatting van de encyclopedie
kwam hierop neer, dat zij is een wijsgerige wetenschap, die ons de plaats van de afzonderlijke
vakwetenschappen in het geheel van de menselijke kennis behoort te ontdekken en ons inzicht
behoort te geven in de innerlijke samenhang van de onderdelen van een wetenschap.

De wijsgerige idee van de encyclopedie

De leidende grondgedachte van deze opvatting was dus deze, dat de onderscheiden
gebieden van de wetenschappelijke kennis in een innerlijke samenhang staan en dat aan de
ware wetenschap steeds een idee van het geheel ten grondslag moet liggen, die aan de
onderdelen hun juiste plaats binnen deze totaliteit aanwijst.

Met een in die tijd geliefkoosd, - schoon [tP0O03] niet ongevaarlijk - beeld, sprak men
van de wetenschap als van een “organisme”, welke delen men slechts vanuit hun functie
binnen het geheel kan leren kennen en men stelde deze “organische” opvatting tegenover de
“mechanische”, die de wetenschap slechts ziet als een uitwendig conglomeraat van de
onderscheiden wetenschappelijke onderzoekingen, die ieder voor zichzelf op eigen wijze de
werkelijkheid trachten te benaderen, zonder dat daarbij een idee van het geheel van de
wetenschap de leiding heeft.

Volgens de “organische” opvatting is de encyclopedie naar haar aard dus een
“Universalwissenschaft” van wijsgerig karakter, een “wetenschapsleer”, die het onderzoek
van de eenheid en onderlinge samenhang van alle wetenschappelijke kennis beoogt, ook waar
zij zich in het bijzonder op de grondslagen van de rechtswetenschap of van een andere
vakwetenschap richt. Deze wijsgerige idee van de encyclopedie eist, al werd dit vroeger door
haar aanhangers veelszins niet ingezien, in de eerste plaats een wetenschappelijke totaalblik
over de verschillende aspecten of fundamentele ervaringswijzen van de werkelijkheid. Want
het zijn niet in de eerste plaats de concrete feiten of dingen, die de onderzoeksgebieden van de
verschillende vakwetenschappen kunnen bepalen. Een zelfde concreet gebeuren, als bv. een

! Deze wet is vervangen door de Wet van 22 dec 1960 S. 559 op het wetenschappelijk onderwijs, die op 1
jan. 1962 in werking trad. Het oude Academisch Statuut bleef voorlopig van kracht tot een nieuw zou zijn
vastgesteld. Bij KB van 11 Sept. 1963 S. 380 kreeg dit Statuut de [...onleesbaar...] vermeldt onder de vakken
van het kandidaatsexamen in de studierichting Nederlands Recht weer “Inleiding tot de Rechtswetenschap”.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §1
Inleiding (tekstversie 6)

blikseminslag, die brand in een huis veroorzaakt, wordt door verschillende vakwetenschappen
onder verschillend aspect beschouwd. VVoor de rechtswetenschap komt het slechts onder het
juridisch aspect, als objectief rechtsfeit in aanmerking. Het is dus dit juridisch aspect, of de
juridische ervaringswijze, die aan het onderzoekingsveld van de rechtswetenschap de primaire
begrenzing geeft. [tP004]

De polemische bijbetekenis van de term “Inleiding in de rechtswetenschap”.

Wat is nu het verschil tussen een wijsgerige encyclopedie van de rechtswetenschap in
de hierboven bedoelde zin en een inleiding in de rechtswetenschap?

De woorden “inleiding in de rechtswetenschap” drukken zeker geen omlijnd vak van
onderricht uit, evenmin trouwens als het woord encyclopedie (enkuklios paideia), dat in zijn
oorspronkelijke, bij de Grieken gebruikelijke, betekenis slechts bedoelde aan te duiden een
[tPOO5] kring van kennis, die de beschaafde burger behoorde te bezitten en waarvan het
aanleren tot zijn pedagogische vorming behoorde.

Wel kunnen wij dit zeggen, dat zich met de term “Inleiding tot de rechtswetenschap”
sinds de tweede helft van de vorige eeuw de bijbetekenis verbond van een bewuste oppositie
tegen de wijsgerige idee van de encyclopedie in de zin van een op het onderzoek van de plaats
en innerlijke samenhang van de onderscheiden takken van de wetenschap binnen het
structuurgeheel van de wetenschappelijke kennis gerichte “Universalwissenschaft”. Men
meende de inleiding tot de vakwetenschappelijke studie te kunnen losmaken van de
wijsgerige totaalvisie op de structuur van de wetenschappelijke kengebieden en hun
onderlinge samenhang.

Het pedagogisch doel zou op de voorgrond moeten staan, de aankomende student
wegwijs te maken op het terrein van zijn vakstudie. Hierbij stuit men uiteraard in de eerste
plaats op de vraag, wat dan in zulk een inleiding thuis behoort. [tPO06]

Wanneer men zich bij de beantwoording van deze vraag niet door een totaalvisie op de
structuur van de rechtswetenschap zowel naar haar algemene grondslagen als naar haar
bijzondere onderdelen laat leiden, dan dreigt de grootst mogelijke willekeur in de keuze van
de stof, die door de docent voor de aankomende jurist van belang wordt geacht.

Daarom zal een “inleiding” zich toch wel in de eerste plaats ten doel moeten stellen
hem, die met de studie van de rechtswetenschap een aanvang gaat maken, inzicht in de
algemene aard van de rechtsverschijnselen en het algemeen karakter van de
rechtswetenschap, de grondbegrippen van deze wetenschap en het bijzonder karakter van de
onderdelen van deze laatste te doen verkrijgen.

Nu zou men kunnen zeggen: Maar dit doel kan op grondige wijze alleen door een
“encyclopedie van de rechtswetenschap” in de hierboven omschreven zin worden bereikt.
[tPOO7]

Men zou dan echter vergeten, dat dit onderdeel op twee vooronderstellingen berust,
welk men moet aanvaard hebben, om de conclusie te kunnen onderschrijven, nl.:

1 Een wijsgerige encyclopedie van de rechtswetenschap in de bovenomschreven zin is
mogelijk, en
2 ook uit pedagogisch oogpunt is zulk een “encyclopedie” de beste grondslag voor een

“inleiding tot de rechtswetenschap”.

Zij, die deze vooronderstellingen afwijzen, zijn, voor zover zij erkennen, dat een
“inleiding tot de rechtswetenschap” ook, [tPO08] en wel in de eerste plaats, de algemene
grondslagen van de juridische vakstudie dient te omvatten, van mening, dat het inzicht in
deze grondslagen op andere wijze dient te worden verkregen dan langs de weg van een
wijsgerige totaalvisie op de structuur van de juridische ervaringswijze vanuit haar innerlijke

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §1
Inleiding (tekstversie 6)

samenhang met alle andere fundamentele wijzen van de menselijke ervaring en haar
plaatsbepaling in de gehele orde van deze ervaringswijzen. [tP009]

De verhouding tussen de zgn. algemene rechtsleer en de wijsbegeerte van het recht
volgens de gangbare opvattingen

Volgens een bij de juristen sinds de tweede helft van de vorige eeuw veel verbreide
opvatting zouden de meest algemene grondbegrippen van de rechtswetenschap uit de
positieve rechtsstof zelf (en dan het liefst naar de rechtsvergelijkende methode uit de positieve
rechtsstof van verschillende nationale rechtsstelsels) moeten worden getrokken door een
steeds verdergaande abstractie van de bijzondere inhouden, die zij in de rechtsregels van de
bijzondere onderdelen van een rechtsstelsel hebben, waardoor zij tegelijk een steeds
algemener karakter verkrijgen.? Het grondleggend rechtsbegrip zelf zou moeten worden
gewonnen door de rechtsregels eerst met andersoortige gedragsregels onder een
gemeenschappelijk hoger begrip (b.v. het begrip “norm” of regel van zo behoren) te brengen,
om vervolgens de specifieke verschillen tussen juridische en niet-juridische gedragsregels op
te sporen. Deze taak van het opsporen van het rechtsbegrip en de meest algemene
grondbegrippen langs de hierboven beschreven zgn. inductieve weg, viel dat toe aan de zgn.
algemene rechtsleer, die door sommigen (Adolf Merkel, Bergbohm e.a.) met de “filosofie van
het positieve recht” werd vereenzelvigd, door anderen (Bierling, M.A. Mayer, A.A.M.
Struycken, W. Zevenbergen e.a.) [tP010] daarentegen meer of minder scherp van de
eigenlijke wijsbegeerte van het recht werd onderscheiden. VVolgens E.R. Bierling (1841-
1919), in leven hoogleraar aan de Universiteit te Greifswald, één van de
hoofdvertegenwoordigers van de tweede opvatting, die de algemene rechtsleer een
“juristische Prinzipienlehre” noemde, zou de eigenlijke wijsbegeerte van het recht zich met al
die vragen hebben bezig te houden, die het verband tussen de rechtsbeschouwing en de gehele
levens- en wereldbeschouwing betreffen. Zij zou zich dan hebben af te vragen, welke plaats
en betekenis aan het recht in de gehele wereldorde toekomen en in het bijzonder welke ideéle
waarderingsmaatstaven voor de beoordeling van het feitelijk geldende en voor de vorming
van toekomstig recht dienen te worden aangelegd.® [tP0O11]

De algemene rechtsleer zou daarentegen, geheel onafhankelijk van al deze
rechtsfilosofische vraagstukken, de algemene grondbegrippen van de leerstellige wetenschap
van het feitelijk geldend stellig of positief recht hebben op te sporen, onverschillig of dit
laatste aan het ideéle recht beantwoordt. Wilde men ook deze algemene rechtsleer een
filosofie van het positieve recht noemen, dan zou zij toch slechts een aan de oppervlakte
liggend onderdeel van de rechtsfilosofie kunnen zijn, welker eigenlijke problemen op een veel
dieper plan liggen.

2 Vgl Karl Bergbohm Jurisprudenz und Rechtsphilosophie | (Leipzig 1892) S. 84: “Wenn wir uns
zwingen, unsere abstraktesten Vorstellungen aus Thatsachen des Rechts abzuleiten und die also gewonnenen
bestandig an anderen Thatsachen des Rechts zu korrigieren, dann werden wir ach fiir unsere obersten
Rechtsbegriffe die gleiche allgemeine Giltigkeit erzielen, wie sich durch die ndmliche Methode fur die niederen
Begriffe innerhalb der einzelnen Rechtsteile erzielt worden ist”. Volgens Bergbohm komt het voor een juiste
juridische begripsvorming in de eerste plaats aan op deze zgn. inductieve (d.i. uit de concrete feiten van het
rechtsleven zelf tot de veralgemening voortschrijdende) methode, terwijl in niet mindere mate de juridische
nuttigheid of doelmatigheid van de aldus gewonnen begrippen beslissend is. Hetzelfde standpunt ten aanzien van
de juridische begripsvorming wordt hier te lande o.a. expliciet en uitvoerig verdedigd door A.A.M. Struycken in
zijn proefschrift “Het Rechtsbegrip”(1903), Leiden) en de bekende Leidse hoogleraar E.M. Meyers (zo reeds in
zijn proefschrift “Dogmatische Rechtswetenschap” ’s Gravenhage 1903 en opnieuw in zijn boek “Algemene leer
van het burgerlijke Recht DI. I ( Leiden 1948).

Op de typische geestelijke achtergrond van deze gehele denkrichting kan eerst in het tweede deel van
deze encyclopedie worden ingegaan, waar ook de literatuur nader zal worden behandeld.
3 E.R. Bierling, Juristische Prinzipienlehre Bnd | (anast. Neudruck, Freiburg und Leipzig 1894) S. 12/3.
Het laatste (vijfde) deel van dit werk verscheen in 1917.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §1
Inleiding (tekstversie 6)

Zakelijk was er overigens geen verschil in houding tegenover de wijsgerige idee van
een encyclopedie van de rechtswetenschap in de vroeger bedoelde zin tussen hen, die de
algemene rechtsleer zelf “filosofie van het positieve recht” noemden en degenen, die haar van
de eigenlijke wijsbegeerte van het recht wilden onderscheiden. Beiden moesten tegelijk met
de wijsgerige idee van de encyclopedie de opvatting afwijzen, dat het fundamentele
rechtsbegrip en de “meest algemene” grondbegrippen van de rechtswetenschap een wijsgerige
totaalvisie op de structuur en onderlinge samenhang van de verschillende ervaringswijzen van
de werkelijkheid en een inzicht in de plaats van het juridisch ervaringsgebied in de gehele
orde van de ervaringswijzen zouden veronderstellen.

De tegenstanders van de wijsgerige opvatting van de encyclopedie als wetenschapsleer
bleven dit standpunt [tP012] handhaven, ook toen onder de herleefde invloed van de later te
bespreken kenniskritiek van Immanuel Kant, zich een diepere kennistheoretische bezinning
bij verschillenden van hen begon te openbaren.

Want weliswaar voerde deze bezinning tot het inzicht, dat het fundamentele
rechtsbegrip en de daarin geimpliceerde juridische “denkcategorieén” niet langs de inductieve
weg van de algemene rechtsleer zijn te ontdekken. Maar de neokantiaanse, zgn. kritische
juridische kennistheorie, aan welke men de opsporing van deze meest fundamentele
begrippen van de juridische denkwijze toevertrouwde, ging evenmin als de algemene
rechtsleer uit van een expliciete wijsgerige totaalidee van de menselijke ervaringswijzen.

Het formele schema van een “inleiding” en de zgn. hulpwetenschappen
De algemene rechtsleer (eventueel aangevuld met een zgn. kenkritisch onderzoek naar

het rechtsbegrip en de daarin geimpliceerde “denkcategorieén”) zou dus de zgn. “formele”

grondslag voor de “inleiding tot de rechtswetenschap” hebben te leveren en zou omvatten:

1 een grondleggend algemeen deel, waarin het begrip van wat we in het algemeen onder
“recht” hebben te verstaan (het rechtsbegrip) en de “meest algemene” juridische
grondbegrippen als rechtsbetrekking, rechtssubject en rechtsobject, rechtsfeit,
rechtsplicht en subjectief recht, rechtsbron enz. worden uiteengezet en

2 een bijzonder deel, getrokken uit de algemene leerstukken van de bijzondere

onderdelen van de leerstellige rechtswetenschap, zoals de theorie van het burgerlijk- en

handelsrecht, staats- en administratief recht, strafrecht, burgerlijk-, adminstratief- en
strafprocesrecht, volkenrecht enz. waarin deze onderdelen door “formele” definities van
elkaar zouden worden afgepaald en tegelijk de specifieke grondbegrippen van deze
ondergebieden op formele wijze zouden worden gedefinieerd. [tP013] In dit kader konden
dan ook de fundamentele algemene leerstukken als de leer van de rechtsbronnen, die van de
juridische interpretatie, enz. worden behandeld.

Tenslotte moest men erkennen, dat de beoefenaar van de rechtswetenschap ook
voortdurend in aanraking komt met andere wetenschapsgebieden, zoals de algemene
historiewetenschap, de algemene sociologie, de criminologie, de staatsleer, de psychologie en
psychiatrie enz., in welker onderzoekgebied hij enig inzicht behoort te hebben.

Hier sprak men dan, voor zover men althans vasthield aan de traditionele opvatting
van de rechtswetenschap als leerstellige wetenschap van het samenstel van de in de staat en in
de internationale betrekkingen tussen de staten te zelfder tijd geldende rechtsnormen, van
“hulpwetenschappen” van de rechtswetenschap; de meest belangrijke van deze
hulpwetenschappen zouden dan eventueel in een “aanhangsel” van de “inleiding” ter sprake
kunnen worden gebracht, bv. bij de bespreking van de verhouding van de dogmatische
rechtswetenschap tot andere wetenschappelijke onderzoekingswijzen van de
rechtsverschijnselen, zoals de rechtshistorische, de rechtssociologische, de
rechtspsychologische.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §1
Inleiding (tekstversie 6)

De methodische tegenstelling tussen de “algemene rechtsleer” (als het formele kader van
de “inleiding”) en de wijsgerige encyclopedie van de rechtswetenschap

Gelijk men ziet is datgene, wat men met een “algemene rechtsleer” als het formele
raam van een “inleiding” beoogde, methodisch diametraal verschillend van een wijsgerige
“encyclopedie” van de rechtswetenschap in de hierboven bedoelde zin. Over de eigenlijke
plaats van de juridische ervaringswijze in de gehele orde en samenhang van de
ervaringswijzen, over de innerlijke [tP014] samenhang van de grondbegrippen van de
rechtswetenschap met die van de overige vakwetenschappen, en over de innerlijke samenhang
van de onderdelen van de rechtswetenschap zelf, leert de “algemene rechtsleer” ons - althans
expliciet - niets. Haar methode van definitie van het gebied van de rechtswetenschap en van
dat van haar onderdelen is slechts gericht op uitwendige afbakening, niet op het inzicht in de
innerlijke verbindingsdraden tussen de afgebakende gebieden en onderdelen. En de vraag is
juist of de afbakening inderdaad wetenschappelijk kan geschieden, zonder dat men de
innerlijke samenhang van de vakgebieden, en binnen het gebied van de rechtswetenschap de
innerlijke samenhang van haar onderdelen, heeft gezien. Maar deze fundamentele vraag van
de wetenschapsleer werd niet meer opgeworpen.

Gelijk wij reeds opmerkten, was de idee van de encyclopedie als wijsgerige
wetenschapsleer sinds de tweede helft van de vorige eeuw in diskrediet gekomen en vrijwel
prijsgegeven.

Men ging haar vereenzelvigen met de later nader te bespreken speculatieve opvatting
ervan, die door de grote grondleggers van het zgn. “absolute idealisme” in Duitsland, Fichte,
Schelling en Hegel, in het laatst van de XVI1II° en begin van de XIX® eeuw was verdedigd en
uitgewerkt.

Veelszins begreep men de wijsgerige grondgedachte, die in de idee van de
“Universalwissenschaft” (“Wissenschaftslehre”) belichaamd was, niet eens meer. Geheel ten
onrechte ging men in deze idee als zodanig een voorbarige poging zien, [tP015] om de
onoverzienbare stof van de wetenschappelijke vakgebieden in een subjectief totaalschema af
te sluiten en daarmee de ontwikkelingsgang van de vakwetenschappen vanuit een
willekeurige wijsgerige conceptie de wet voor te schrijven.

Het spreekt wel vanzelf, dat bij zulk een oordeel over de encyclopedie als wijsgerige
“wetenschapsleer” de vraag, of zij ook uit pedagogisch oogpunt bezien, als de beste grondslag
voor een inleiding tot de rechtswetenschap kon worden beschouwd, niet eens meer behoefde
te worden gesteld.

Nu is echter een vooroordeel tegen de wijsgerige idee van de encyclopedie, dat op een
gemis aan wezenlijk inzicht in haar ware zin berust, altijd een slechte leidsman bij haar
waardering.

Wij willen ons dus van dit vooroordeel vrij maken en ons rekenschap geven van de
vraag, of de bedoelde idee, in haar toepassing op de rechtswetenschap, inderdaad slechts thuis
hoort in een bespiegelend (speculatief) gedachtekader, waarvan men zich voor een
“onbevooroordeelde kijk” op de werkelijkheid en in het bijzonder op het gebied van zijn
vakstudie behoort te ontslaan, dan wel of zij grond vindt in de structuur [tP016] van de
juridische ervaringswijze zelf, die tenslotte toch het specifieke rechtswetenschappelijk
onderzoeksveld in zijn totaliteit bepaalt.

Wij willen dus de theoretische positiekeuze tussen de beide standpunten, die wij
hierboven scherp tegenover elkaar hebben gesteld, opschorten, omdat wij tot het doen van een
wetenschappelijk verantwoorde keus nog niet voorbereid zijn, en laten allereerst de ter zake
belangrijke standen van zaken in de juridische ervaringswijze zelf aan het woord komen.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §2
Inleiding (tekstversie 6)

82
De modale aspecten van het menselijk handelen en hun onderlinge samenhang

Om de hierboven gestelde vraag te beantwoorden, willen wij ons een ogenblik
rekenschap geven van de veelzijdigheid van een gewone handeling, of liever gezegd van een
handelingscomplex, uit het dagelijks leven, dat de jurist uit rechtsgezichtspunt interesseert.

Ik ga een winkel binnen en koop een kistje sigaren. Wij laten nu achtereenvolgens
vertegenwoordigers van verschillende vakwetenschappen® binnen treden, om van hen te
vernemen, onder welk modaal aspect, naar welke ervaringswijze zij dit complex van
handelingen beschouwen. En wij geven daarbij, omdat het ons tenslotte om de juridische
ervaringswijze te doen is, de voorrang aan een representant van de rechtswetenschap in haar
traditionele zin. [tP016 inlas begin]

Het gaat er ons hierbij allerminst om, een soort systematisch overzicht te geven over
de verschillende vakwetenschappelijke gebieden in hun schier onoverzienbaar geworden en
nog steeds aan ontwikkeling onderhevige zakelijke specialisaties en zgn. interdisciplinaire
verbindingen. Wij trachten nog slechts een voorlopig inzicht te verkrijgen in de
verscheidenheid van de modale aspecten van de menselijke ervaringswereld, een
verscheidenheid, die ongetwijfeld de eerste en meest fundamentele bepaling aan de
elementaire vakwetenschappelijke gezichtspunten geeft. [tPO16 inlas einde] [tP017]

Het juridisch aspect van de koopovereenkomst en van haar uitvoering

Een jurist, die dit gebeuren als wetenschappelijk toeschouwer beziet, begint aanstonds
daaruit de rechtsfiguur te abstraheren. De transactie tussen koper en verkoper komt voor hem
slechts als tweezijdige rechtshandeling in aanmerking, waaraan door de rechtsorde
rechtsgevolgen zijn geknoopt, en wel nader als een juridische overeenkomst, berustend op
verklaarde juridische wilsovereenstemming, waaruit voor koper en verkoper een verbintenis
ontstaat, terwijl uit deze verbintenis wederkerig rechten en juridische verplichten ontspringen,
mits - onder burgerrechtelijk oogpunt bezien - aan zekere voorwaarden is voldaan
(handelingsbevoegdheid van de partijen, een “geoorloofde oorzaak™). De verdere handelingen
van verkoper en koper, het overhandigen van de gekochte kist sigaren aan de koper en van het
daarvoor verschuldigd geldbedrag aan de verkoper, ziet hij juridisch slechts als wederzijdse
uitvoering van de overeenkomst (levering en betaling), waardoor de uit de overeenkomst
ontstane verbintenis tenietgaat.

Het is intussen duidelijk, dat de rechtsfiguur van de koopovereenkomst en van haar
wederzijdse uitvoering resp. door levering en betaling slechts één van de vele aspecten vormt
van het bedoelde handelingscomplex als werkelijk gebeuren.

Het esthetisch aspect

Bevindt zich een beoefenaar van de esthetica onder de wetenschappelijke
toeschouwers, dan zal deze hetzelfde handelingscomplex in het bijzonder van uit het
esthetisch aspect bezien, dat wij voorlopig kunnen omschrijven als dat van de schone
harmonie, resp. disharmonie, in verhoudingen. Hij zal in het bijzonder zijn aandacht richten
op de rol, die de esthetische waardering in de keus van de koper speelt, en op het [tP018] al of
niet harmonieuze in de gedragingen van de partijen in haar maatschappelijke verhouding van
winkelier en klant. [tP018 inlas 1 begin]

De schone harmonie in het maatschappelijk gedrag partijen betreft het op elkaar
afgestemd zijn van hun handelingen tot een welgeordend geheel, waarin het zakelijk karakter
van hun verhouding in een esthetische evenredigheid is gebracht met een persoonlijk element

! Wij gebruiken de term vakwetenschap hier in de ruime zin, waarin hij ook het theoretisch onderzoek
van de normatieve aspecten van onze ervaringswereld omvat.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §2
Inleiding (tekstversie 6)

van wederzijdse welwillendheid. Dit esthetisch aspect van het maatschappelijk gedrag van de
partijen mag uiteraard niet worden verward met het morele. Het laat zich met de moderne
gedragsesthetica het beste als het aspect van de “maatschappelijk elegantie” aanduiden.?
[tPO18 inlas einde]

Het economisch aspect

Wanneer een econoom het gebeuren tussen koper en verkoper als wetenschappelijk
toeschouwer gadeslaat, dan zal hij zijn belangstelling niet op juridische of esthetische, maar
op de economische zijde ervan richten. Thans wordt uit de volle werkelijkheid van het
bedoelde handelingscomplex een ander aspect, beantwoordend aan een andere ervaringswijze,
uitgelicht. [tP018 inlas begin]

Het economisch gezichtspunt kan in het algemeen worden omschreven als dat van de
spaarzame wijze van beheer van de relatief schaarse goederen, waarover men beschikt, bij de
keuze van de behoeften tot welker bevrediging men ze bestemt. Deze economische wijze van
omgang met de ons ten dienste staande schaarse goederen onderstelt een rangordening van
onze behoeften naar de maatstaf van meerdere of mindere dringendheid, opdat niet de minder
dringende ten koste van de meer dwingende, en dus op een relatieve excessieve of
buitensporige wijze worden bevredigd. [tP018 inlas einde]

De econoom stelt vast, dat de sigaren en het geld respectievelijk relatief “schaarse”
goederen, en waarderepresentant van zulke goederen zijn, dienend tot bevrediging van
economische behoeften, en dat zowel door koper als verkoper een “keuze” moet worden
gedaan van de behoeften tot welker bevrediging deze goederen, resp. de beschikbare
geldmiddelen, zullen worden bestemd.

Hij beschouwt de prijs van de sigaren niet onder het juridisch aspect van een
contraprestatie, die de koper dient te verrichten om zich op wettige wijze het bezit van de
sigaren te verwerven, maar onder het aspect van de economische waardering van de
betrokken goederen en van de economische maatstaven, die bij de prijsbepaling worden
aangelegd.

Het omgangsaspect

Bij de jurist, de estheticus en de econoom voegt zich een vierde als wetenschappelijk
toeschouwer. Een socioloog, die speciale studie maakt van de omgangszijde van de
menselijke samenleving (er heeft zich tot nu [tP019] toe nog geen eigenlijke vakwetenschap
gevormd, die op dit aspect als haar bijzonder vakgebied heeft beslag gelegd) richt zijn
belangstelling op wat zich in de winkel tussen koper en verkoper afspeelt, en beziet het
bedoelde handelingscomplex naar de zijde van de omgangsvormen (die van fatsoen,
beleefdheid, hoffelijkheid, tact, mode enz.), welke daarin tot uitdrukking komen, of waarop
eventueel door de partijen inbreuk wordt gemaakt.

Vorm en toon van begroeting en gespreksvoering, het verschil in omgangshouding van
de winkelier tegenover een vaste klant en een incidentele koper en het daarmee verband
houdend onderscheid in hoffelijk dienstbetoon (de vaste klant behoeft bv. niet dadelijk te
betalen, maar laat zijn aankopen vaak op rekening schrijven) hebben zijn bijzondere
belangstelling.

2 Vgl. het artikel Sur I’ esthétique de la conduite van Paulino Garagorri in Revue de Métaphysique et de
Morale 1961 pp. 136 vlg. De schrijver definieert de elegantie als een harmonische verhouding tussen een
natuurlijke spontane eenvoud in het gedrag en een “situation de plénitude, de richesse ou de puissance”. Deze
omschrijving is ontleend aan de bekende Spaanse wijsgeer Ortéga y Gasset, wiens definitie in Franse vertaling
luidt: “L’élégance, c’est la sobriété dans la plénitude”. Aan deze definitie heb ik mij overigens, gelijk in de tekst
blijkt, niet willen binden.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §2
Inleiding (tekstversie 6)

Het aspect van de symbolische betekenis

Niet dit omgangsaspect van het gebeuren tussen koper en verkoper, maar veeleer het
onverbrekelijk daarmee samenhangend aspect van de symbolische betekenis boezemt de
taalgeleerde belang in. Op de symbolische ervaringswijze rust de mogelijkheid van de
menselijke taal. Taal is symbolische betekening van bewustzijnsinhouden door middel van
tekens (woorden, gebaren, codetekens, of wel objectieve licht- of geluidssignalen of
anderszins), welker betekenis door uitlegging of interpretatie wordt vastgesteld en die
daardoor verstaanbaar zijn voor anderen. De linguist let als wetenschappelijk toeschouwer bij
de transactie in de winkel in het bijzonder op de taalkundige betekenis van de gebruikte
woorden in hun, mede door de situatie, waarin ze gebruikt worden bepaald, zinsverband, op
zinshouw, eventueel dialect, onzuiverheden in uitspraak, enz. [tP020]

Het cultuur-historisch aspect

Een historicus beziet het concrete gebeuren tussen koper en verkoper, dat zich in de
sigaren winkel afspeelt, naar het cultuur-historisch aspect. Het cultuur-historisch aspect van
onze ervaringswereld kunnen wij voorlopig omschrijven als dat van de menselijke
machtsontwikkeling in de geschiedenis door vormgeving naar vrij ontwerp zowel aan de
menselijke samenlevingsverhoudingen, als (binnen deze verhoudingen) aan materialen en
voortbrengselen van de “natuur”. Wij zullen van deze voorlopige omschrijving later uitvoerig
rekenschap geven.

Een historicus dan, die als wetenschappelijk toeschouwer de transactie in de
sigarenwinkel vanuit dit aspect beschouwt, zal in het bijzonder naar voren brengen dat de
verkochte sigaren in hun verpakking, evengoed als het geld, waarmee betaald wordt, typisch
historische cultuurobjecten zijn, naar vrij menselijk ontwerp gevormd uit een bepaald
materiaal, en dat deze cultuurproducten eerst in de loop van de historische ontwikkeling in de
westerse samenleving zijn ingeburgerd. Hij zal er ook uw aandacht op vestigen, dat de
typische taal- en omgangsvormen van het kopen en verkopen, de wijze van prijsvorming, en
de positiefrechtelijke vorm en inhoud van de overeenkomst geheel op cultuur-historische
grondslag rusten.

Het logisch aspect

Een beoefenaar van de logica of analytische denkleer komt het gezelschap van de
wetenschappelijke toeschouwers vergroten en richt onmiddellijk zijn aandacht op de logische
zijde van de handelingen. Het logisch aspect van onze ervaring is dat van de analytische
onderscheidingswijze. Begrippen, oordelen en verbinding van oordelen in redeneringen en
bewijsvoeringen berusten naar de logische zijde van de menselijke denk- en ervaringswijze op
analyse van kenmerken, resp. van relaties volgens bepaalde logische denkwetten. De zgn.
formele logica heeft juist de analytische relaties tussen begrippen en oordelen te onderzoeken,
bv. of een begrip of oordeel in een ander begrip of oordeel logisch is geimpliceerd, dan wel er
door wordt uitgesloten.

Wordt de transactie in de winkel onder dit analytisch aspect beschouwd, dan rijst de
vraag: Klopt het antwoord van de winkelier logisch op de vraag van de klant en zijn vraag en
antwoord ieder op zichzelf uitdrukking van een logische gedachtegang, of is er wellicht een
logische tegenspraak [tP021] op te merken, die tegen de logische grondbeginselen van het
denken indruist?

Hoe zijn de soortbegrippen van sigaren, die in de overeenkomst een rol spelen, logisch
gevormd?

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §2
Inleiding (tekstversie 6)

Het sensitieve aspect

Naast de beoefenaar van de formele logica stelt zich als wetenschappelijk toeschouwer
een beoefenaar van de zgn. empirische psychologie. Niet het logische als zodanig, maar het
sensitieve aspect van de gedragingen van de partijen interesseert hem.?

Welke gevoelsaandriften, zinnelijke voorstellingen en begeerten zijn bij koper en
verkoper tijdens hun onderhandeling werkzaam? Wat hebben zij in psychologische zin
gewild? Van welke gevoelsgesteldheid getuigt hun toon, hun gebaar, hun gehele houding
tijdens het afsluiten en uitvoeren van de overeenkomst? Zijn er ook afwijkingen of storingen
in emotionele zin aan te wijzen, die op een acute dan wel chronische abnormale functionering
van het gevoels- en voorstellingsleven van de partijen wijzen? De beantwoording van de
laatste vraag zal de psycholoog aan de psychiater overlaten.

Het organisch levensaspect (biotisch aspect)

Een bioloog interesseert zich als wetenschappelijk toeschouwer voor de handelingen
in het bijzonder naar haar organisch levensaspect, al kan hij dit niet los van haar fysisch-
chemisch aspect onderzoeken. Hij richt zijn wetenschappelijke aandacht op de fysiologische
verrichtingen van de zenuwcellen van hersenen en spieren in het gehele samenstel van de
organische levensfuncties tijdens het zich afspelen van de handelingen. Voor hem zijn deze
laatste een organisch complex van (willekeurige) spierbewegingen geleid door vitale
impulsen uit de zenuwcentra van de grote hersenschors. [tP022]

Het fysisch-chemisch energie-aspect, het extensieve bewegings-, het ruimtelijk en het
getalaspect

En zo kunt ge ook een beoefenaar van de natuur- en scheikunde, en een mathematicus
uitnodigen, zich als wetenschappelijke toeschouwers bij het gezelschap van
vertegenwoordigers van de vakwetenschappen te voegen.

Ook al zullen zij zich wellicht aanvankelijk verontschuldigen met de opmerking, dat
de menselijke handelingen hier in deze winkel buiten hun wetenschappelijk gezichtsveld zijn
gelegen, zij zullen spoedig moeten toegeven, dat deze handelingen wel degelijk een fysisch-
chemisch aspect van energiewerking, een aspect van extensieve (mathematische) beweging,
een mathematisch (meetkundig) ruimtelijk aspect en een aritmetisch aspect van hoeveelheid
vertonen, d.w.z. juist die modale aspecten of wijzen van ervaring, die hun respectievelijke
vakwetenschappelijke onderzoekingsvelden bepalen.* Onder het fysisch-chemisch aspect van
de energiewerking is een handeling niets anders dan een complex van fysisch-chemische
processen. Dat de handelingen een modaal aspect van extensieve beweging en van
ruimtelijkheid hebben is evident en het hoeveelheidsaspect is evenzeer duidelijk, wanneer we
er slechts op letten, dat er twee partijen zijn, die ieder een zeker aantal handelingen verrichten
en dat zij een overeenkomst sluiten over de koop van een bepaald aantal sigaren tegen een
zeker aantal geldeenheden. [tP023]

3 Hoe het eigenlijk onderzoekingsveld van de psychologie begrensd is, is zeer omstreden. Daarop komen
wij in een later verband terug. Hier gaat het er ons alleen om het sensitieve aspect in zijn onderscheid van het
logische aan te duiden. Wij zullen later zien, dat de psychologie de innerlijke denkacten, de wils- en
verbeeldingsacten, de waarnemingen enz. naar dit aspect heeft te onderzoeken, maar dat het menselijk
gevoelsleven in innerlijke samenhang met het logische en de na-logische aspecten staat en dat de psychologie
met deze samenhangen rekening heeft te houden, evenzeer als met die tussen het sensitieve aspect en het
biotische en energetisch aspect enz.

4 De “zuivere” wiskunde in niet geformaliseerde zin beschouwt de aspecten van hoeveelheid (getal),
ruimtelijkheid en extensieve beweging los van de concrete empirische werkelijkheid. Deze theoretische
abstractie belet echter niet dat de bedoelde aspecten evenzeer modale ervaringsaspecten van de werkelijkheid
zijn als de overige.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §2
Inleiding (tekstversie 6)

Het morele en het geloofsaspect

En nog is de rijkdom aan modale aspecten van de bedoelde handelingen geenszins
uitgeput. Ook de moraaltheoreticus en de theoloog vinden in deze handelingen eigenaardige
aspecten, welke het onderzoeksgebied van hun vakwetenschappen bepalen: resp. het morele
aspect van de normatieve liefdeverhoudingen in haar tijdelijke verscheidenheid, en het aspect
van het geloof.’

Is het kopen van de sigaren voor de koper in zijn bijzondere omstandigheden moreel
geoorloofd, nemen de partijen tegenover elkaar de morele eisen van de naastenliefde in acht,
en mogen wij in het geloof een nicotine bevattend genotmiddel als een gave Gods
beschouwen, dan wel dienen wij in de culturele bewerking van de tabaksbladeren tot
genotmiddel een misbruik van Gods gaven in zijn schepping te zien, zodat het kopen en
verkopen van deze cultuurproducten eigenlijk als zondig moet worden beschouwd?

Elk van de hierboven uiteraard slechts globaal en voorlopig aangeduide modale
ervaringsaspecten van de volle concrete handelingen hier in deze winkel wordt door de
desbetreffende vakwetenschappen uit de volle tijdelijke ervaringswerkelijkheid geabstraheerd
en een ogenblik zou de gedachte kunnen opkomen, dat deze vakwetenschappen zich streng
tegenover elkaar in de bestudering van hun eigen theoretisch geabstraheerd
onderzoekingsgebied kunnen afzonderen, zonder zich om de, door de wijsgerige idee van de
encyclopedie onderstelde, innerlijke samenhang tussen de vakwetenschappelijke
gezichtspunten te bekommeren. [tP024]

De innerlijke samenhang van deze aspecten en de elementaire structuurmomenten van
de juridische ervaringswijze, waarin dit verband uitdrukking vindt

A
Het innerlijk verband tussen het juridische en het esthetisch aspect

Wanneer wij echter nader letten op de onderscheiden modale aspecten van het
werkelijk gebeuren tussen koper en verkoper, dan doen wij de ontdekking, dat zulk een
isolement met geblindeerde vensters juist met de eigengeaardheid van deze aspecten
onverenigbaar is. Dit moet ons door de volgende overwegingen duidelijk worden.

De jurist abstraheert, gelijk wij zagen, uit de volle concrete handelingen van koper en
verkoper in de sigarenwinkel de rechtsfiguur van de koopovereenkomst en haar uitvoering. In
deze rechtsfiguur zijn twee in verschillende richting gaande belangen, die bij eigenmachtige
bevrediging onmiddellijk met elkaar in botsing zouden geraken, in een zekere juridische
harmonie gebracht. ledere rechtsregeling van de maatschappelijke verhoudingen bevat naar
haar aard, in hoe gebrekkige uitwerking ook, dit moment van harmonisering van
rechtsbelangen, die naar het beginsel van de juridische evenredigheid dient te geschieden. Dat
het hier geen esthetische harmonie in eigenlijke zin kan betreffen, is wel duidelijk. Maar staat
deze juridische harmonie los van de harmonie in haar oorspronkelijke esthetische zin? Bij een
esthetische beschouwing van de burgerlijke samenleving treft toch iedere eigenmachtige
inbreuk op de rechtsbelangen van anderen [tP025] impliciet als een verstoring van de
esthetische gedragsharmonie in de samenleving

Deze innerlijke samenhang tussen de juridische en de esthetische harmonie dringt zich
zo sterk op, dat men ze somtijds ten onrechte met elkaar vereenzelvigde.

Reeds Calvijn merkte op, dat de rechtsorde in de samenleving een “pulcherrimus
ordo” is, en er zijn in de strafrechttheorie “esthetische” opvattingen van de poenale vergelding
verdedigd, die van een verwarring van de juridische met de esthetische harmonie blijk gaven.

5 Op de modale structuur van het morele en het geloofsaspect van de menselijke ervaring zullen wij in
later verband nog uitvoerig terugkomen.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §2
Inleiding (tekstversie 6)

Dit alles zou niet mogelijk zijn als er niet een innerlijke samenhang tussen het
juridisch en het esthetisch aspect zou bestaan, een samenhang zo nauw, dat van een juridische
harmonie (resp. disharmonie) geen sprake zou kunnen zijn, als er geen esthetische aan ten
grondslag lag.

Belangenharmonisering naar een juridische evenredigheidsmaatstaf is een elementair
structuurmoment van de juridische ervaringswijze, waarin dit verband tussen het juridisch en
het esthetisch aspect zich uitdrukt.

B
Het innerlijk verband tussen het juridisch en het economisch aspect

De jurist heeft in de rechtsfiguur van de transactie in de winkel het juridisch type van
de koopovereenkomst ontdekt. Gesteld echter dat de koper een kistje van 25 importhavanna’s
[tP026] had in ontvangst genomen en daarvoor met goedvinden van de winkelier bv. een
gulden had betaald, zonder dat in de winkel van deze transactie enige nadere uitleg werd
gegeven, dan zou bij de jurist onmiddellijk twijfel rijzen aan het ware karakter van de
gesloten overeenkomst. Is zij wel een koopovereenkomst of hebben wij hier met een verkapte
schenking, met een zgn. schijnhandeling te doen? Of is deze gehele affaire, als zij inderdaad
als een koopovereenkomst is bedoeld, wel pluis? Is de winkelier wel op eerlijke wijze aan
deze havanna’s gekomen, maken de verkoper en de koper zich misschien schuldig aan het
misdrijf van heling,® en wil de winkelier uit vrees voor betrapping zich tot iedere prijs van de
door hem gekochte of in bewaring genomen gestolen waar ontdoen? Heeft de
koopovereenkomst dus wel een “geoorloofde oorzaak™?

Waardoor ontstaat hier de twijfel aan het ware juridisch karakter van de transactie?
Doordat de som van een gulden naar de huidige marktwaarde van havanna’s in het normale
ruilverkeer geen reéle economische prijs is voor de geleverde waar. Zonder dat de jurist de
vakwetenschappelijke denkhouding van de econoom aanneemt, dwingt hem dus zijn taak als
jurist zelf, met het economisch aspect van de koopovereenkomst rekening te houden. [tP027]
Het juridisch karakter van deze overeenkomst blijkt innerlijk onverbrekelijk te zijn
vervlochten met dit economisch aspect.

Het hier zich openbarend innig verband tussen de juridische en economische
ervaringswijze is echter niet een specifieke bijzonderheid van een koopovereenkomst alleen.
In het juridische aspect is de harmonisering van rechtsbelangen noodzakelijk gebonden aan
het beginsel van de juridische economie, dat wij als elementair structuurmoment van onze
rechtservaring in elke rechtsordening aantreffen en waarin de bedoelde samenhang tot
pregnante uitdrukking komt. Het eist afweer van het exces, van de buitensporigheid in de
vervolging van bepaalde rechtsbelangen.

Om de vraag te beantwoorden hoever men rechtens bij de vervolging van eigen belang
mag gaan, dient men de door de rechtsorde beschermde rechtsbelangen van anderen tegen
eigen belang en dat van de gemeenschapsverhoudingen af te wegen naar een door de
rechtsorde bepaalde juridische waardemaatstaf. De juridische economie eist zekere offers van
eigen belang, omdat zonder zulke offers geen juridische harmonisering van belangen mogelijk
zou zijn. Dit is een stand van zaken analoog aan die, welke wij in het economisch aspect
aantroffen, waar de alternatieve keuze van de bestemming van de schaarse goederen dient te
geschieden naar een rangorde van dringender en minder dringende behoeften ter vermijding
van een buitensporige bevrediging van deze laatste ten koste van de eerste.

6 Dit misdrijf wordt in art. 416 van het Wetboek van Strafrecht omschreven als het “opzettelijk enig door
misdrijf verkregen voorwerp kopen, huren, inruilen, in pand nemen, als geschenk aannemen of uit winstbejag
verkopen, verhuren, verruilen, in pand geven, vervoeren, bewaren of verbergen”. Hij die zich aan zulk een
misdrijf schuldig maakt wordt volgens dit artikel “als schuldig aan heling, gestraft met gevangenisstraf van ten
hoogste drie jaren of geld boete van ten hoogste duizend gulden”.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §2
Inleiding (tekstversie 6)

Dit innig verband tussen beide aspecten blijkt evenzeer, als wij letten op het gekochte
goed en het in betaling gegeven geld. Beide zijn in juridieke zin rechtsobjecten, d.w.z.
objecten van rechten en verplichtingen. Maar zij kunnen deze juridische functie alleen
hebben, doordat zij tegelijk economische, d.w.z. relatief schaarse, goederen, resp.
waarderepresentant daarvan zijn. Want wat niet economisch goed in deze zin is, kan, gelijk
wij later zullen zien, nimmer voorwerp van rechten en daarmee corresponderende
verplichtingen worden. De vrije lucht, die in onbeperkte hoeveelheid ieder ten dienste staat,
kan als zodanig geen rechtsobject zijn.” [tP028]

C
De innerlijke samenhang tussen het juridisch en het omgangsaspect

Wanneer de jurist zijn Burgerlijk Wetboek opslaat, dan vindt hij in art. 1375 een
verwijzing naar het “gebruik”, dat naast de uitdrukkelijke bepalingen van de overeenkomst
zelf en naast de “wet” en de “billijkheid”, de omvang van de verplichtingen en rechten van de
contractanten bepaalt. Door deze verwijzing naar het “gebruik” komt hij noodzakelijk in
nauwe aanraking met de omgangsnormen van het maatschappelijk verkeer, wat niet wil
zeggen dat in het woord “gebruik”, zoals het in het genoemde wetsartikel is bedoeld, de zin
van “omgangsgebruik” mag worden gelegd.

De omgangsregelen van hoffelijkheid, beleefdheid, fatsoen, tact, gezelligheid enz.
hebben als zodanig geen juridische zin, maar er bestaat een zo nauwe innerlijke samenhang
tussen rechts- en omgangsgebruiken, dat men de zin van de eerste nooit geheel los van die
van de laatste kan verstaan. Want de rechtsgebruiken zijn gebruiken in de juridische omgang
of het rechtsverkeer van de mensen. En gelijk wij hierboven zagen, dat de juridische
harmonie de harmonie in haar oorspronkelijk esthetische zin, en de juridische economie de
economische ervaringswijze in haar oorspronkelijke zin onderstelt, zo onderstelt de juridische
omgang of het rechtsverkeer de omgangsbetrekkingen [tP029] in haar oorspronkelijke, door
de omgangsvormen beheerste zin. Het rechtsverkeer is een elementair structuurmoment van
de juridische ervaringswijze, waarin de innerlijke samenhang tussen het juridisch en het
omgangsaspect van de samenlevingsverhoudingen tot pregnante uitdrukking komt. Een
voorbeeld moge deze innerlijke samenhang verduidelijken.

Men denke aan het handelsgebruik, dat men een solide zakenman, die bepaalde
bestellingen heeft gedaan, in normale economische omstandigheden niet onmiddellijk na de
levering om betaling maant. Dat dit gebruik primair een omgangsaspect vertoont, dat het in de
eerste plaats een hoffelijkheidsregel is, springt in het oog. Het is echter geenszins ondenkbaar,
dat dit gebruik in bepaalde takken van de handel zulke vaste rechtsvormen heeft aangenomen
(bv. door precisering van de termijn, waarbinnen de afnemer niet in juridische zin om betaling
van geleverde goederen mag worden gemaand, een aanmaning, die een juridische
ingebrekestelling betekent waaraan bepaalde rechtsgevolgen verbonden zijn), dat het tevens
het aspect van rechtsgebruik heeft, zodat bij de vaststelling van de omvang van de
verplichtingen en rechten van der contractanten daarmee ook juridisch rekening moet worden
gehouden. Dit is bv. het geval in de overeenkomsten tussen de Nederlandse boekhandel en de
Nederlandse uitgevers. De uitgever mag de boekhandelaar, die nieuw uitgekomen
boekwerken van hem heeft betrokken, binnen drie maanden na levering niet om betaling
manen. [tP030]

Een ander voorbeeld ontleen ik aan de Duitse civilist P. Oertmann, die aan de
verhouding tussen rechtsorde en verkeersgebruiken een bekend en omvangrijk werk heeft

7 Wel daarentegen gezuiverde lucht, die een technische bewerking heeft ondergaan en bv. wordt gebruikt
bij de medische behandeling van allergische ziekten. Maar dan is zij weer een relatief schaars goed geworden ter
bevrediging van menselijke behoeften.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §2
Inleiding (tekstversie 6)

gewijd.2 Het is een norm van zorgvuldigheid in het maatschappelijk verkeer, dat wanneer men
op zijn verzoek een waardevolle zichtzending ontvangen heeft, men bij de terugzending de
nodige voorzorgen treft tegen verloren gaan van het pakket. Dit is in de eerste plaats een zgn.
fatsoensnorm in de maatschappelijke omgang. Maar het desbetreffend “gebruik” heeft ook
een juridisch aspect. Want wanneer de schuldenaar door het niet in achtnemen van de in het
rechtsverkeer vereiste zorgvuldigheid, de teruggave van het op zicht gezondene onmogelijk
gemaakt heeft, dan zal hij juridisch tot schadevergoeding gehouden zijn en daartoe eventueel
kunnen worden veroordeeld. Hier te lande wordt het handelen in strijd met de zorgvuldigheid,
die in het maatschappelijk rechtsverkeer betaamt, sinds het beroemde arrest van de Hoge
Raad van 31 jan. 1919 (NJ, 1919, blz.161) als een onrechtmatige daad beschouwd, die op
grond van art. 1401 van het Burgerlijk Wetboek de nalatige verplicht de daardoor op
schuldige wijze veroorzaakte schade te vergoeden.

De nauwe samenhang tussen rechts- en omgangsregel laat zich ook duidelijk maken
aan de later te bespreken constante rechtspraak van ons hoogste rechtscollege, de Hoge Raad,
sinds een arrest van 1926, volgens hetwelk uit verplichtingen van moraal en fatsoen een zgn.
[tP031] “natuurlijke verbintenis” ontstaat, die bepaalde rechtsgevolgen met zich meebrengt.
De rechter hanteert hier, gelijk wij zullen zien, nevens een maatstaf van “juridische moraal”,
een “juridische fatsoensnorm”, die zonder verband met de fatsoensnormen in het
omgangsleven niet te vatten is, en nochtans een eigen juridische zin heeft.

D
De innerlijke samenhang tussen het juridische en het taalaspect

De jurist, die heeft vastgesteld, dat de zo-even beschreven transactie in de
sigarenwinkel als rechtsfeit aan het koopcontract beantwoordt, slaat nu opnieuw zijn
Burgerlijk Wetboek op en vindt daar in de artt. 1378 tot en met 1387 een gehele titel over de
“uitlegging van de overeenkomsten”.

Daarmee komt hij onmiddellijk in aanraking met het taalaspect van het zich tussen
koper en verkoper afspelend werkelijk gebeuren. Het is op het eerste gezicht duidelijk, dat de
rechtsfiguur van de overeenkomst slechts kan bestaan [tP032] op de grondslag van de
symbolische uitdrukkingsvormen van de taal, waarin partijen haar juridische
wilsovereenstemming betekenen.

Reeds de vaststelling, dat het hier een koopovereenkomst betreft, onderstelt een
uitlegging, een interpretatie van de gebruikte bewoordingen, resp. mede van de gedragingen,
waardoor, zoals de jurist zegt, “partijen haar wil verklaren”. Toch is de juridische interpretatie
als zodanig geen taalkundige. Ware dit het geval, dan zou men de juridische uitlegging aan
taalgeleerden moeten overlaten, maar de laatsten zouden hiertoe als zodanig, d.i. zonder
juridische scholing, niet in staat zijn. Want het gaat bij de rechtskundige uitlegging tenslotte
om het vaststellen van de rechtsbetekenis van de wilsverklaringen, die op het zich juridisch
verbinden van de partijen betrokken is. En al laat deze rechtsbetekenis zich nimmer los van de
taalkundige verstaan, zij fungeert niettemin in een geheel ander aspect van onze
ervaringswereld. Dat blijkt bv. reeds uit het hierboven gegeven voorbeeld, waar de jurist had
vast te stellen of de rechtsbetekenis van de met elkaar corresponderende wilsverklaringen die
van een wettige koopovereenkomst, dan wel die van een verkapte schenking of van een
ongeoorloofde, en daarom burgerrechtelijke nietige, koopovereenkomst is. Dat dit
onderscheid nimmer uit de taalkundige [tP0O33] betekenis van de bewoordingen van de
wilsverklaringen kan voortvloeien, springt in het oog. Maar er bestaat niettemin een zo
onverbrekelijke innerlijke samenhang tussen de taalkundige en de juridische betekenis van de
in bewoordingen uitgedrukte wilsverklaringen, dat de laatste zonder de eerste onbestaanbaar

8 P. Oertmann, Rechtsordnung und Verkehrssitte insbesondere nach Burgerlichem Recht, (Leipzig 1914
p. 1).

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §2
Inleiding (tekstversie 6)

is. Juridische wilsverklaring, en uitlegging daarvan naar haar rechtsbetekenis, zijn elementaire
structuurmomenten van de juridische ervaringswijze, waarin deze innerlijke samenhang
tussen de juridische en de symbolische ervaringswijze tot pregnante uitdrukking komt.

E
De innerlijke samenhang tussen het juridisch en het cultuur-historisch aspect

Dat het juridische aspect van de met elkaar corresponderende handelingen van koper
en verkoper evenzeer onverbrekelijk met het cultuur-historische is verbonden, blijkt
onmiddellijk, wanneer wij er ons rekenschap van geven, dat de juridische inhoud van de
overeenkomst geheel samenhangt met het moderne historische cultuurpeil, evenals het
“gebruik”, waarnaar art. 1375 van het Burgerlijk Wetboek verwijst. De contractvorm zelf
heeft zijn rechtsgeschiedenis, en kan slechts in samenhang daarmee wetenschappelijk worden
gekend. In de meest primitieve ontwikkelingsfasen van het Romeinse en Germaanse recht
was de overeenkomst als bron van vermogensrechtelijke verbintenissen (waaruit “rechten” en
“verplichtingen” voor partijen ontstaan) [tP034] naar de mening van vooraanstaande
rechtshistorici (Bonfante e.a.) nog geheel onbekend. Slechts het delict schiep toen juridische
verbintenissen tussen de volksgenoten.

Vragen wij naar structuurmomenten in onze juridische ervaringswijze, waarin haar
innerlijke samenhang met de cultuur-historische tot uitdrukking komt, dan stuiten wij in de
eerste plaats op het elementaire moment van de rechtsmacht. Zowel de
handelingsbevoegdheid van de contracterende partijen, die een wettelijke voorwaarde is voor
de burgerrechtelijke geldigheid van de overeenkomst, als de rechten die koper en verkoper
aan de overeenkomst ontlenen, zijn bepaalde vormen van rechtsmacht, evengoed als bv. de
ouderlijke macht over de kinderen, of de wetgevende macht en de bestuursmacht en
rechterlijke macht in de staat. Volgens onze hierboven gegeven voorlopige (later nog
uitvoerig te adstrueren) omschrijving van het cultuur-historisch ervaringsaspect, neemt het
machtsmoment daarin een centrale plaats in. Nu is rechtsmacht ongetwijfeld geen macht in
cultuur-historisch zin; maar ze is wel in deze laatste gefundeerd, zodat zij los daarvan in haar
juridische [tP035] zin niet is te verstaan; want zij hangt weer onverbrekelijk samen met het
structuurmoment van de juridische vormgeving (aan rechtsregels, resp. rechtsverhoudingen)
in de juridische ervaringswijze, een vormgeving die de cultuur-historische wijze van
vormgeving aan de samenlevingsverhoudingen onderstelt. Ook in de onderhavige
koopovereenkomst heeft een juridische vormgeving aan een rechtsverhouding plaats. Zij is de
juridische ontstaansvorm van een verbintenis.

F
Het innerlijk verband tussen het juridisch en het logisch aspect

Dat de positieve rechtsbetekenis van het koopcontract onverbrekelijk samenhangt met
het logisch aspect van de handelingen, blijkt reeds bij de eerste poging tot juridische
uitlegging van de wilsverklaringen van de partijen. Wanneer aan de laatste geen logische
gedachtegang ten grondslag ligt en ze met elkaar in logische tegenspraak staan, is het per se
onmogelijk, dat in haar de belangen van koper en verkoper tot die juridische harmonie zouden
kunnen worden gebracht, die wij in de rechtsfiguur van de overeenkomst aantroffen.
Juridische tegenspraak en juridische overeenstemming zijn elementaire structuurmomenten
van de juridische ervaringswijze, waarin dit innerlijk verband tussen het juridisch en het
logisch aspect op pregnante wijze tot uitdrukking komt. Zij omvatten zowel de tegenspraak,
resp. overeenstemming tussen een menselijke gedraging en een rechtsregel
(onrechtmatigheid, resp. rechtmatigheid van de gedraging ) of tussen een rechterlijk vonnis,
resp. een lagere rechtsregeling (bv. een gemeenteverordening) [tP036] en de wet, als de
interne juridische tegenspraak resp. overeenstemming tussen de wilsverklaringen van

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §2
Inleiding (tekstversie 6)

eenzelfde rechtssubject in een eenzijdige rechtshandeling (zoals een testament), of de
juridische wilsovereenstemming tussen de partijen bij een meerzijdige rechtshandeling (zoals
een privaatrechtelijke overeenkomst of een volkenrechtelijk tractaat). In al deze gevallen kan
de juridische tegenspraak, resp. overeenstemming slechts bestaan op de grondslag van de
logische. Het logisch principe van de tegenspraak, dat zegt, dat twee elkaar weersprekende
oordelen niet tegelijk en in hetzelfde opzicht waar kunnen zijn, ligt aan iedere juridische
tegenspraak ten grondslag, ook al behoort de laatste tot een andere ervaringswijze, dan de
logische.

De juridische overeenstemming en tegenspraak kunnen niet identiek zijn met de
logische. Een onrechtmatige gedraging is als zodanig niet in logische zin in strijd met de
overtreden rechtsnorm. Immers deze gedraging houdt niet het oordeel in dat men zich naar het
geldende recht niet behoort te gedragen overeenkomstig de betrokken rechtsnorm, doch
impliceert slechts een feitelijke schending van de laatste, een schending, die zich ook alleen
door toetsing aan de norm laat vaststellen. Men kan alleen zeggen, dat het juridisch oordeel,
dat een gedraging onrechtmatig is, onderstelt de geldigheid van het logisch oordeel: Wat
volgens het geldende recht onrechtmatig is, kan niet tegelijk en in hetzelfde opzicht volgens
dit recht rechtmatig zijn. Dit is voldoende om de innerlijke samenhang tussen de juridische en
de logische tegenspraak vast te stellen. Hetzelfde geldt voor de verhouding van juridische en
logische overeenstemming.

Ook de elementaire grondbegrippen rechtsbetrekking en juridische toerekening
vertonen als logisch onderscheiden elementaire structuurmomenten van de juridische
ervaringswijze een onverbrekelijke innerlijke samenhang met overeenkomstige
grondbegrippen van de logica, t.w. dat van de logische relatie en dat van de logische
toerekening, ofschoon zij nimmer tot de beide laatste te herleiden zijn.

Wanneer wij zeggen, dat koper en verkoper krachtens het koopcontract tot elkaar in
een persoonlijke rechtsbetrekking staan, dan ligt aan dit juridisch oordeel noodzakelijk ten
grondslag een logische betrekking tussen hun beider wilsverklaringen; wanneer wij deze
beide wilsverklaringen juridisch toerekenen tot koper en verkoper als handelingsbekwame
rechtssubjecten, [tP037] dan ligt aan dit juridisch oordeel noodzakelijk ten grondslag een
logische toerekening van de verklaringen in de zin van de logische identiteit en
onderscheidenheid van de beide verklaringen. (De verklaring van A is de verklaring van A en
niet van B). Zonder deze innerlijke samenhang met de logische relatie tussen de beide
wilsverklaringen en de logische toerekening van deze laatste resp. tot het ene en het andere
subject kunnen rechtsbetrekking en juridische toerekening haar eigen juridische geaardheid
niet openbaren.

In al de hier kort besproken elementaire structuurmomenten van de juridische
ervaringswijze (juridische overeenstemming, juridische tegenspraak, rechtmatigheid,
onrechtmatigheid, rechtsbetrekking, juridische toerekening) komt het innerlijk verband tussen
het juridisch en het logisch aspect tot pregnante uitdrukking. Zij zijn uitdrukking van een
juridische analyse, die zonder grondslag van de logische (in haar oorspronkelijke analytische
zin) niet bestaan kan.

G
Het innerlijk verband tussen het juridisch en het psychische (sensitieve) aspect

Zodra de jurist nu de rechtsbetekenis van de toegerekende wilsverklaringen van de in
een persoonlijke rechtsbetrekking tot elkaar staande contractanten in het oog vat, stuit hij ook
op de onlosmakelijke samenhang tussen het juridisch en het psychisch (sensitief) aspect van
de handelingen. Achter de naar buiten tredende wilsverklaring schuilt het innerlijk sensitieve
aspect van het wilsproces, dat van de begeerten, [tP038] en zinnelijke voorstellingen, dat bij
kwesties als dwaling, geweldpleging en bedrog bij het sluiten van de overeenkomst juridisch

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §2
Inleiding (tekstversie 6)

niet kan worden genegeerd. Maar er bestaat, ook afgezien van deze bijzondere vraagstukken,
een fundamenteel verband tussen de genoemde aspecten: een geldige wilsverklaring in
juridische zin kan slechts worden afgelegd door toerekenbare personen en de juridieke
toerekenbaarheid is onverbrekelijk vervlochten met een in de wils- en denkrichting normaal
ontwikkeld en gerijpt gevoels- en voorstellingsleven. Zgn. feitelijk handelingsonbekwamen,
zoals jonge kinderen en krankzinnigen kunnen zich niet rechtsgeldig door wilsverklaringen
verbinden.

In het juridisch wilsbegrip, en het daarmee samenhangend begrip van de
toerekeningsvatbaarheid komt deze innerlijke samenhang tussen het juridisch en het
psychisch aspect van het menselijk handelen tot pregnante uitdrukking. Beide begrippen zijn
in de volle zin van het woord elementaire grondbegrippen van de rechtswetenschap, waarin
elementaire structuurmomenten van de juridische ervaringswijze analytisch zijn uiteengelegd
en onderscheiden.

H
Het innerlijk verband tussen het juridisch en het biotisch aspect

Dat er evenzeer een onverbrekelijke innerlijke samenhang bestaat tussen het juridisch
en het biotisch aspect (dat van de organische levensontwikkeling) behoeft nauwelijks betoog.
Het rechtsleven, hoezeer innerlijk onderscheiden van het organisch leven, waarop de biologie
haar onderzoek [tP039] richt, is niettemin slechts op de grondslag van dit laatste mogelijk.
Reeds de juridische figuur van de meerderjarigheid, een eerste vereiste voor de volledige
handelingsbevoegdheid, hangt ten nauwste samen met de organische levensontwikkeling en
zou zonder die samenhang geen juridische zin hebben.

Ook is het rechtsleven niet mogelijk zonder rechtsorganen, die ook andere personen
bindende wilsverklaringen kunnen afleggen. Zo zijn bv. de wetgever in de staat, of de
algemene vergadering van een vereniging rechtsorganen, aangewezen in de juridische
organisatie van het rechtsleven, om bindende regels, resp. besluiten, voor de gehele
desbetreffende rechtsgemeenschap uit te vaardigen.

Evenzeer zijn de partijen bij de koopovereenkomst in de sigarenwinkel rechtsorganen,
bekleed met de rechtsmacht om door hun verklaarde wilsovereenstemming een hen beide
bindende overeenkomst in het leven te roepen, zij het al dat zij daarbij gebonden zijn aan de
daarover gestelde wettelijke vereisten. En al is nu het rechtsleven en zijn organisatie iets
principieel anders dan het organisch leven, dat door de biologische wetenschap wordt
onderzocht, ze staan niettemin in een onverbrekelijke samenhang met dit laatste.

Rechtsleven, juridische organisatie en rechtsorgaan zijn elementaire
structuurmomenten van de juridische ervaringswijze, waarin dit innerlijk verband tot
duidelijke uitdrukking komt.

I
Het innerlijk verband tussen het juridisch aspect en het energie-aspect en dat van de
extensieve beweging

De figuur van een rechtshandeling als de koopovereenkomst hangt ook onverbrekelijk
[tP040] samen met het aspect van de energiewerking, dat het onderzoekingsveld van de
natuur- en scheikunde bepaalt.

Een wettige gemakte koopovereenkomst heeft blijkens art. 1374 1° lid BW j° art. 1387
BW tussen partijen kracht van wet. Wij stuiten hier opnieuw op een elementair
structuurmoment van de juridische ervaringswijze, nl. dat van de rechtskracht. Rechtskracht
komt toe aan iedere bindend geworden rechtsregeling en rechtsbeschikking en aan ieder
rechterlijk vonnis, waartegen de veroordeelde niet meer met de gewone middelen (hoger

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §2
Inleiding (tekstversie 6)

beroep, verzet, cassatie) kan opkomen (in de Nederlandse rechtsterminologie spreekt men hier
van “kracht van gewijsde” van een vonnis).

De bedoelde rechtskracht houdt in, dat de betrokken rechtshandelingen, regelingen,
beschikkingen of vonnissen behoren te worden ten uitvoer gelegd door de daartoe competente
rechtsorganen en voor alle erbij betrokken personen verbindend worden op het tijdstip van
haar in werking treden. Rechtskracht is voorwaarde voor rechtswerking.

Natuurlijk zijn deze beide elementaire grondbegrippen van de rechtswetenschap (of
analytisch onderscheiden elementaire structuurmomenten van de juridische ervaringswijze)
principieel verschillend van de overeenkomstige natuurkundige grondbegrippen van de kracht
(of liever energie) en van de energiewerking. Maar zij staan niettemin met deze laatste in een
onlosmakelijke innerlijke samenhang, omdat rechtswerking slechts op de grondslag van
energiewerking mogelijk is. Tenuitvoerlegging van rechtskracht bezittende rechtsregelingen,
beschikkingen en vonnissen is immers slechts door menselijk handelen mogelijk.

De wettig gemaakte koopovereenkomst heeft, gelijk de jurist zegt, rechtsgevolgen. Zij
brengt verandering in de vorige rechtstoestand, die hierdoor inderdaad in juridische beweging
komt. De gekochte sigaren gaan bij de tenuitvoerlegging van de overeenkomst door ter
handstelling uit het juridisch bezit van de verkoper in dat van de koper over, het in betaling
gegeven geld op dezelfde wijze uit het bezit van de koper in dat van de verkoper. Naar
Nederlands burgerlijk recht zal in verband met art. 2014 BW althans normaliter deze
bezitsovergang onmiddellijk de overgang van het eigendomsrecht met zich brengen. Dat het
juridisch aspect van de handelingen daarbij onmiddellijk vervlochten is met het aspect van de
extensieve beweging en dat van de energiewerking, behoeft geen betoog. Niettemin behouden
beweging en werking als structuurmomenten van de juridische ervaringswijze haar intrinsiek
juridische zin.

ledere overgang van een vroegere rechtstoestand naar een nieuwe is een rechtsgevolg,
dat een oorzaak heeft in juridieke zin.

Hier stuiten wij op de fundamentele relatie van de juridische causaliteit, die zich in het
onderhavige geval voordoet als het oorzakelijk verband tussen de uitvoering van de
overeenkomst en de normaliter daarbij plaatsvindende eigendomsovergang, welk verband de
jurist zo ziet, dat de eerste de rechtsgrond is voor de tweede als rechtsgevolg. Het is duidelijk,
dat dit [tP041] verband principieel moet verschillen van dat tussen oorzaak en gevolg in de
natuurkundige zin. Immers onder het juridisch aspect zijn overeenkomst en rechtsgevolg met
elkaar slechts verbonden krachtens een juridische regel van zo behoren, een zgn. rechtsnorm,
en niet volgens een zgn. natuurwet. Wij zullen later de juridische causaliteit nog in een
andere, met het boven besproken verband tussen rechtsgrond en rechtsgevolg onverbrekelijk
samenhangende, functie leren kennen, nl. als feitelijk oorzakelijk verband tussen een
onrechtmatige gedraging, resp. een natuurgebeuren (als rechtsfeit) en een in juridische zin
schadelijk gevolg (bv. het veroorzaken van schade aan de andere partij bij het niet of niet
tijdig nakomen van de overeenkomst of het aan de wettelijke omschrijving van een strafbaar
feit beantwoordend veroorzaken van iemands dood, resp. het aan een tegen brandschade
verzekerd perceel veroorzaakt worden van schade door blikseminslag). Maar ook dit feitelijk
oorzakelijk verband, dat steeds weer betrokken is op de (door een rechtsnorm bepaalde)
rechtsgrond voor een (door die rechtsregel verordend) rechtsgevolg (straf, resp.
schadevergoeding, etc.) zal ons later blijken principieel verschillend te zijn van een causaal
verband in natuurkundige zin en een juridische maatstaf te onderstellen. En toch is noch de
juridische causaliteit als in de rechtsregel verordende relatie tussen rechtsgrond en
rechtsgevolg, noch de juridische causaliteit als feitelijk samenhang tussen een [tP041]
onrechtmatige gedraging, resp. een natuurgebeuren (als rechtsfeit), en een onder juridisch
gezichtspunt schadelijk gevolg, in haar juridische zin te vatten los van het causaal verband in
natuurkundige zin. Ook de juridische causaliteit als relatie van de rechtswerking is een

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §2
Inleiding (tekstversie 6)

elementair structuurmoment van de juridische ervaringswijze, waarin de hier bedoelde
innerlijke samenhang tussen het juridisch aspect enerzijds en het energie-aspect anderzijds op
pregnante wijze tot uitdrukking komt.

J
Het innerlijk verband tussen het juridisch en het ruimtelijk aspect

De koopovereenkomst, waarover wij spraken, wordt noodzakelijk op een bepaalde
plaats gesloten en wel binnen het geldingsgebied van een bepaalde rechtsorde (bv. de
Nederlandse, de Engelse of Franse).

Daarmee toont deze rechtshandeling haar ruimtelijke gebondenheid. Toch is de plaats
van een rechtshandeling allerminst een meetkundig begrip, evenmin als het geldingsgebied
van een rechtsorde, waarbinnen deze plaats is gelegen, al is juist het onderzoekingsgebied van
de meetkunde van oorspronkelijk ruimtelijke aard. Dit blijkt wel bijzonder duidelijk, wanneer
men het volgende geval overweegt: Vanuit Brussel bestelt een koopman telefonisch of
telegrafisch een partij graan bij een te Rotterdam gevestigde graanhandel. [tP043] Waar is nu
deze overeenkomst tot stand gekomen? Dat de meetkunde ons daarover niet kan inlichten,
spreekt vanzelf.

Het betreft hier klaarblijkelijk een rechtsvraag, die alleen in de juridische
ervaringswijze van de menselijke samenlevingsverhoudingen zinvol kan worden gesteld. De
plaats van totstandkoming van de overeenkomst moet juridisch worden vastgesteld, in zoverre
de rechtsorde daaraan rechtsgevolgen heeft verbonden. Zo kan met deze vraag in het
bijzonder samenhangen deze andere, naar welk recht deze overeenkomst burgerrechtelijk
moet worden beoordeeld (het Belgische dan wel het Nederlandse), wanneer nl. de rechter de
lex loci contractus toepasselijk acht, waarbij dus vanzelf het geldingsgebied van deze
nationale rechtsstelsels in het geding komt.

leder rechtsfeit heeft zijn juridische plaats binnen het geldingsgebied van een
bepaalde rechtsorde.

De rechtswetenschap moet dus een eigen ruimte- en plaatsbegrip hanteren, dat van
onherleidbaar juridiek karakter is, maar toch weer onverbrekelijk samenhang met een begrip
van de ruimtelijke ervaringswijze in haar oorspronkelijke zin, [tP044] nl. die van de continue
uitgebreidheid naar dimensies in gelijktijdigheid van alle delen van de uitbreiding. Het
juridisch ruimtebegrip, omvattend het begrip van plaats van een rechtsfeit en dat van het
geldingsgebied van het stelsel van rechtsnormen, waarbinnen het rechtsfeit plaatsvindt, is een
elementair grondbegrip van de rechtswetenschap, waarin de innerlijke samenhang tussen het
juridisch en het ruimtelijk ervaringsaspect tot scherpe uitdrukking komt. In dit grondbegrip
vatten wij de juridische ruimtelijkheid als elementair structuurmoment van de juridische
ervaringswijze. Deze ruimtelijkheid kan niet de oorspronkelijke zin hebben, die zij in de
ruimtelijke ervaringswijze heeft, omdat de rechtsverschijnselen als zodanig uiteraard niet
uitgebreid zijn. Maar zij staat wel in een onverbrekelijk zinverband met de ruimtelijke wijze
van onze ervaring; omdat de rechtsbetekenis van de plaats van een rechtsfeit en van het
geldingsgebied van een rechtsorde onverbrekelijk met deze ervaringswijze samenhangt.

K
Het innerlijk verband tussen het juridisch aspect en het aspect van de hoeveelheid
(getalaspect)

En hier springt tenslotte tegelijk het onverbrekelijk verband tussen het juridisch aspect
en het aspect van de hoeveelheid in het oog. Immers, hoe ontstaat in het bovenomschreven
geval de moeilijkheid bij het bepalen van de plaats van de overeenkomst in juridische zin?
Doordat koper en verkoper twee verschillende personen zijn, die terwijl zij zich in twee
verschillende staatsgebieden bevinden, ieder vanuit zijn plaats hun wil verklaren. De

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §2
Inleiding (tekstversie 6)

koopovereenkomst onderstelt echter dat deze juridische tweeheid van wilsverklaring tot de
juridische eenheid van een tweezijdige rechtshandeling wordt door middel van de verklaarde
wilsovereenstemming van de partijen.

Is dus de koopovereenkomst in deze zin een juridische eenheid, dan kan zij ook slechts
op één plaats juridisch ontstaan of totstandkomen, hetgeen natuurlijk niet uitsluit, dat zij
eventueel, wanneer zulks is overeengekomen, op verschillende plaatsen kan worden
nagekomen of uitgevoerd. De vraag, of als zodanig de plaats van [tP045] van de koper dan
wel die van de verkoper moet gelden is een rechtsvraag, die zich zonder innerlijk verband met
het getalaspect niet zou kunnen voordoen.

Het is duidelijk, dat de overeenkomst als juridische twee-eenheid geen aritmetische
grootheid is, want de tweeheid van wilsverklaring wordt hier slechts naar rechtsregelen tot
eenheid van rechtshandeling en niet naar rekenkundige regels. Nochtans is de juridische
eenheid en meerderheid een elementair structuurmoment van de juridische ervaringswijze,
waarin de onlosmakelijke samenhang van deze laatste met het ervaringsaspect van de
hoeveelheid tot duidelijke uitdrukking komt. Er is, zoals wij later zullen zien, geen positieve
rechtsregeling, geen rechtsfeit of rechtsverhouding denkbaar, waarin de juridische
hoeveelheid geen rol zou spelen. Wij zullen later zien, hoe zij ook aan het begrip
rechtssubject als samengesteld grondbegrip van de rechtswetenschap in zijn relatie met het
vroeger genoemde begrip rechtsobject en aan het samengesteld subjectief recht en
rechtsplicht ° ten grondslag ligt.

I
Het innerlijk verband tussen het juridisch aspect en het morele aspect

Nu sprak ik nog niet over het innerlijk verband tussen het juridisch aspect en het
morele [tP046] en geloofsaspect van de handeling.

En toch is ook hier de innerlijke samenhang bij alle eigengeaardheid van de bedoelde
aspecten onloochenbaar, zij het al dat ons later zal blijken, dat deze samenhang, voor zover
die in bepaalde structuurmomenten van de juridische ervaringswijze tot uitdrukking is
gekomen, van ander karakter is dan die met de andere ervaringswijzen.

Wederom slaat de jurist zijn Burgerlijk Wetboek op en hij vindt daar in art. 1356 de
bepaling, dat tot de bestaanbaarheid van de overeenkomst o.a. is vereist een “geoorloofde
oorzaak”, een vereiste dat terloops reeds eerder ter sprake kwam. Volgens art. 1373 is een
“oorzaak” ongeoorloofd, wanneer zij bij de wet verboden is, of wanneer ze strijdig is met de
“goede zeden” of de openbare orde. Ik kan op dit ogenblik niet ingaan op de verschillende
opvattingen over de “oorzaak van de overeenkomst” en met name niet op de vraag of deze
wettelijke uitdrukking, gelijk sommigen menen, ook beter ware te vervangen door “voorwerp
van de verbintenis”.

Het is mij in het tegenwoordig verband voldoende een voorbeeld uit de rechtsspraak te
geven van een ongeoorloofde oorzaak, welk volgens art. 1371 BW de overeenkomst
krachteloos maakt. Gesteld, een gemeenteraadslid verbindt zich bij overeenkomst iemands
sollicitatie naar een openbaar ambt te steunen, waartegenover deze sollicitant toezegt aan een
derde een zeker bedrag te zullen betalen. Er is wilsovereenstemming en [tP047] er is ook
handelingsbevoegdheid van de betrokken personen. Maar deze overeenkomst heeft volgens
ons hoogste rechtscollege een “oorzaak”, die in strijd is met “de goede zeden”, en is op die
grond burgerrechtelijk nietig (HR 27 maart 1914 NJ 1914, 659, W. 9638).

Wij merken hier terloops op, dat wij in het juridisch begrip “nietigheid” van een
handeling weer een bijzondere openbaring vinden van het vroeger summier aangeduide
innerlijk verband tussen het juridisch en het logisch aspect; want de nietigheid is een

o Op de samengesteldheid van het begrip rechtsplicht heeft ook E.M. Meijers gewezen in zijn boek “De
algemene begrippen van het burgerlijk recht” (Leiden, 1948) blz. 10.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §2
Inleiding (tekstversie 6)

rechtsgevolg, verbonden aan de juridische tegenspraak tussen de feitelijke handeling en een
(in casu ongeschreven) rechtsregel of rechtsnorm; daardoor kan de handeling in het burgerlijk
privaatrecht geen contractuele rechten en verplichtingen van de partijen in het leven kan
roepen.

Juridische nietigheid is geen logische nietigheid, gelijk sommige rechtstheoretici
hebben gemeend, omdat de juridische tegenspraak niet zelf van logisch karakter is. De eerste
kan echter zonder de laatste niet bestaan. Ook het begrip “ongeoorloofd” impliceert deze
juridische tegenspraak. Maar wij zien hier tegelijk, achter het verband tussen het juridisch en
het logisch aspect, het verband tussen het eerste en het morele aspect zich onthullen. En weer
moeten wij opmerken, dat een “onzedelijk oorzaak™ in juridische zin iets anders is dan
[tP048] een onzedelijke drijfveer in de zin van de moraal. Er worden herhaaldelijk
overeenkomsten gesloten, die onder de toets van de morele naastenliefde als immoreel zouden
moeten worden gekwalificeerd, terwijl zij toch in juridische zin geen “ongeoorloofde
oorzaak’ hebben.

Maar evenzeer is waar, dat de juridische betekenis van de uitdrukking “onzedelijke
oorzaak” innerlijk verband moet houden met het morele aspect van de overeenkomst.

Art. 1374 BW bepaalt uitdrukkelijk, dat de overeenkomsten “te goeder trouw” moeten
worden ten uitvoer gelegd. Art. 1357 bepaalt 0.a. dat geen toestemming tot een overeenkomst
van waarde is, indien zij door “bedrog” is verkregen. De artt. 1283 en 1284 spreken over het
niet nakomen van de verbintenis, welke is te wijten aan de “arglist” van de schuldenaar enz.
enz.

De koopovereenkomst, welke wij naar haar vele aspecten bezagen, is aan al deze
bepalingen van het BW onderworpen. Daarmee is de innerlijke samenhang tussen haar
juridische en haar morele zijde positiefrechtelijk erkend, zonder dat dit leidt tot een uitwissing
van de grenzen tussen beide aspecten, die door hun innerlijk verschillende geaardheid zijn
gewaarborgd. Al de genoemde wettelijke uitdrukkingen, “ongeoorloofde [tP049] oorzaak”,
“goede trouw”, “bedrog” en “arglist” hebben hun eigen juridische zin, die echter zonder
verband met de moraal niet is te verstaan.

Een fundamentele rechtsfiguur, waarin deze samenhang tussen het juridisch en het
moreel aspect aan het licht treedt, is ook de schuld, welke bij het niet of niet tijdig nakomen
van een overeenkomst door een van de partijen van belang wordt (vgl. bv. art. 1283 BW), en
die wij evenzeer buiten de overeenkomst in de figuur van de “onrechtmatige daad” of het
“delict” in zijn moderne zin ontmoeten.

Schuld in juridische zin dekt zich niet met morele schuld. Wij zullen dit later uitvoerig
aantonen. Ze is echter zonder innerlijk verband met de moraal juridisch niet te vatten.

Alle hier besproken juridische figuren zijn onderworpen aan de maatstaven van een
juridische moraal, die ondanks haar eigen juridieke geaardheid nochtans de innerlijke
samenhang tussen het juridische en het morele aspect tot uitdrukking brengt.

[J]
Het innerlijk verband tussen het juridisch en het geloofsaspect

De innerlijke samenhang tussen het juridisch aspect en het geloofsaspect van het
maatschappelijk gebeuren tussen koper en verkoper in de sigarenwinkel springt in het oog,
wanneer men bedenkt, dat wij in een land leven, waarin de rechtsopvattingen, ondanks het
zgn. seculariseringsproces van de niet-kerkelijke sferen van de samenleving, uiteindelijk door
de christelijke en mede door de humanistische geloofsvoorstellingen geleid en gericht zijn. In
een Mohammedaanse of een heidense samenleving, waarin westerse invlioeden nog weinig
zijn doorgedrongen, is dan ook het inheemse recht sterk van het onze [tP050] verschillend.
Geheel onafhankelijk van de vraag, of de contractanten aan het christelijk, resp. humanistisch
geloof persoonlijk deel hebben, is de overeenkomst, die zij sluiten, wel degelijk aan deze

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §2
Inleiding (tekstversie 6)

samenhang tussen recht en geloof gebonden. Zo is bv. reeds het in voornoemd art. 1374 BW
omschreven beginsel van de zgn. contractsvrijheid, volgens hetwelk iedere overeenkomst,
mits zij aan de vereisten van “wettigheid” voldoet, voor partijen bindend is, uit het zgn.
canonieke recht van de Rooms-Katholieke Kerk afkomstig, dat dit beginsel op de Heilige
Schrift baseerde. In de Germaanse volksrechten, zoals die in de Frankische tijd werden
opgetekend, in het primitieve Romeinse volksrecht, zoals dat in de wet van de twaalf tafelen
Is beschreven, en zelfs in het klassiek Romeinse burgerlijk recht, waren slechts bepaalde
vormen, resp. typen van contracten rechtens erkend.

Ook de interpretatie van wettelijke termen als “openbare orde”, “goede trouw”, “goede
zeden” enz. heeft zich ongetwijfeld onder de algemene leiding van christelijke en
humanistische geloofsopvattingen ontwikkeld.

Wanneer wij de ervaringswijze van het geloof voorlopig omschrijven als de in het
hart, of het religieuze centrum van onze existentie gewortelde laatste zekerheid in de tijd
omtrent een openbaring van de vaste Grond en Oorsprong van al het geschapene, dan moeten
wij constateren, dat de idee van een laatste of absolute geldingsgrond van het recht, en dus
ook van die van de verbindende kracht van een wettig gemaakte overeenkomst in de
juridische ervaringswijze in een onlosmakelijk innerlijk verband met het geloof staat. Of men
deze laatste geldingsgrond zoekt in Gods Schepperswil, dan wel (bij een afvallige richting van
het geloof) in de natuurlijke rede of in een eeuwige Idee of “Waarde” of anderszins, steeds
gaat het om de idee van een absolute grond en oorsprong van de verbindbaarheid van de
rechtsnormen, die door een geloofsovertuiging geleid wordt. [tP051]

Rechtvaardiging van de wijsgerige idee van de encyclopedie als wetenschapsleer

Bovenstaande summiere beschouwing inzake de alzijdige samenhang van de
rechtsfiguur van de bedoelde koopovereenkomst en van haar uitvoering met alle overige
aspecten van deze tweezijdige handeling moge voorlopig voldoende zijn, om aan te tonen, dat
men zich van de wijsgerige idee van de encyclopedie maar niet kan afmaken als van een
speculatieve gedachte, die geheel buiten de juridische ervaringswijze zou omgaan. Er blijkt
tussen het juridisch aspect en alle overige modale aspecten van de menselijke ervaring een
onloochenbaar innerlijk verband® te bestaan, dat in de structuur van de juridische
ervaringswijze zelf tot uitdrukking komt, en de vraag naar haar plaats in de gehele orde van
de verschillende ervaringswijzen tot een voor de wetenschap onontwijkbaar probleem maakt.
[tPO51 inlas begin]

De elementaire grondbegrippen van de rechtswetenschap, waarin de modale
structuurmomenten van de juridische ervaringswijze analytisch behoren te worden
uiteengelegd, bleken slechts vanuit de innerlijke samenhang van deze ervaringswijze met alle
andere te kunnen worden ontwikkeld. Zij konden in het voorafgaand onderzoek nog slechts
voorlopig, bij wijze van een eerste verkenning ter sprake komen. De definitieve uiteenzetting
van deze elementaire grondbegrippen, van de methode, volgens welke zij dienen te worden
gehanteerd en van hun verhouding tot de zgn. categoriale vormen van samengestelde

10 Wij moeten er de nadruk opleggen, dat de innerlijke samenhang tussen het juridisch aspect en de niet-
juridische aspecten van een concrete handeling in een structurele orde van onze ervaring zelf gegrond blijkt te
zijn en dus niet op een willekeurige constructie anderzijds berust. Wanneer wij spraken van juridische harmonie,
juridische economie, juridische economie, juridische omgang (rechtsverkeer), rechtsorgaan en rechtsleven,
rechtskracht en rechtswerking enz. enz., dan waren dit ook niet zgn. overdrachtelijke uitdrukkingen. Want de
laatste berusten juist niet op de orde en samenhang van onze ervaringswijzen, maar op een beeldrijke
voorstellingswijze van onze fantasie (vgl. bv. de uitdrukkingen: het spel van de golven, de koning van de dieren,
de woedende storm enz.), die haar “punt van vergelijking” slechts op subjectieve wijze bepaalt.

Daarentegen is de innerlijke samenhang, die wij tussen juridische en esthetische harmonie, juridische economie
en het economisch aspect, rechtsverkeer en omgang etc. aantoonden, een zgn. transcendentaal verband dat onze
rechtservaring eerst mogelijk maakt.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §2
Inleiding (tekstversie 6)

grondbegrippen behoort in een later gedeelte van deze encyclopedie thuis. In het
tegenwoordig verband ging het er slechts om te doen zien, dat de elementaire juridische
grondbegrippen in een “algemene rechtsleer” in het geheel niet in zicht kunnen komen, omdat
zij naar hun aard slechts met behulp van een wijsgerig encyclopedische methode zijn bloot te
leggen, die op de innerlijke samenhang van de juridische met alle niet juridische denk- en
ervaringswijzen gericht is.*! De structuurmomenten van de juridische ervaringswijze waarin
deze innerlijke samenhang tot uitdrukking komt, laten zich echter niet uitschakelen, wanneer
men de samengestelde grondbegrippen aan een analyse onderwerpt. Daarom worden de
elementaire grondbegrippen, die op deze structuurmomenten betrokken zijn, tot een ware crux
voor iedere inleiding tot de rechtswetenschap, waarin de schrijver meent zijn lezers een
inzicht in de grondslagen van de rechtswetenschap te kunnen geven los van een wijsgerig-
encyclopedische onderzoekingsmethode. [tP051 inlas einde]

Daargelaten de vraag, of de speculatieve wetenschapsleer van Fichte, Schelling, of
Hegel aanvaardbaar [tP052] is, valt in ieder geval niet te loochenen, dat de structuur van het
juridische ervaringsaspect zelf het wetenschappelijke denken noopt een idee van de
samenhang van dit aspect met alle overige aan het juridisch onderzoek ten grondslag te
leggen. Hoe deze idee nader gevat wordt, en of de wetenschappelijke jurist er zich van bewust
is, dat hij haar hanteert, doet in dit verband nog niet ter zake. VVoorlopig is het voldoende het
feit te constateren, dat de bedoelde idee een noodzakelijk vooronderstelling is van het
vakwetenschappelijk onderzoek, en dat, als deze idee onjuist is gevat, voortdurend
verwarringen dreigen in de wijze van begripsvorming en de wijze van stellen van de
rechtswetenschappelijke vragen. [tP053]

Heel wat valse probleemstellingen zijn, [tP054] zoals wij later zullen zien, in de
rechtswetenschap geboren uit een gemis aan inzicht in de ware verhouding en samenhang
tussen het juridische en de overige aspecten van onze ervaringswereld.

Wanneer het de taak van een inleiding in de rechtswetenschap is, de aankomende jurist
allereerst begrip bij te brengen van de algemene aard van de rechtsverschijnselen en hem in de
door de rechtswetenschap gehanteerde meest algemene grondbegrippen in te leiden, dan is het
0.i. dus ook volstrekt noodzakelijk, dat zij zich op een wijsgerige encyclopedie van de
rechtswetenschap in de hier voorlopig omlijnde zin baseert. [tP054 inlas begin]

De wijsgerige encyclopedie van de rechtswetenschap en het inzicht in aard en onderlinge
samenhang van de typische rechtssferen van de onderscheiden samenlevingsstructuren

Dit geldt niet minder voor wat betreft de tweede taak, die aan zulk een inleiding
gesteld wordt, nl. een overzicht te geven over de onderdelen van de leerstellige of
dogmatische rechtswetenschap. Want hier gaat het weer om de grondslagen van deze
indeling, die, gelijk we later zullen zien, primair worden bepaald door de typische structuren
van de menselijke samenlevingsverhoudingen. Deze structuren, die een typisch karakter
geven aan de rechtssferen, welke binnen haar fungeren, omvatten in beginsel alle modale
aspecten van onze ervaring. En daar deze verschillende typische totaalstructuren in haar
verwerkelijking met elkaar vervlochten zijn, zonder daarbij haar eigen aard te verliezen, dient
aan het onderzoek van de grondslagen van de onderverdeling van de rechtswetenschap weer
een wijsgerige totaliteitsidee van de onderlinge verhouding en samenhang van deze typische
structuren van samenlevingsverhoudingen te worden ten grondslag gelegd.

Het is uiteraard uitgesloten dat een inleiding tot de rechtswetenschap met behulp van
de algemene rechtsleer een inzicht zou kunnen geven in de typische aard en onderlinge
samenhang van de interne rechtssferen van gezin, staat en kerk, bedrijf en handelsverkeer, het
z0 uiterst gevarieerde moderne verenigingswezen, de internationale betrekkingen enz. enz.

1 Ook een juridische kennistheorie, zoals die in de verschillende neokantiaans georiénteerde
rechtstheorieén werd opgevat, mist deze methode.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §2
Inleiding (tekstversie 6)

Dit is slechts mogelijk met behulp van een zgn. rechtssociologie, die op haar beurt
haar grondslag slechts kan vinden in een wijsbegeerte van de menselijke samenleving. Maar
daarmee is tegelijk het probleem gesteld in zake de verhouding van de dogmatische
rechtswetenschap tot de rechtssociologische, een probleem dat weer alleen door een
wijsgerige encyclopedie van de rechtswetenschap op kritische wijze kan worden behandeld.
[tP054 inlas einde]

Het rechtswijsgerig karakter van de encyclopedie van de rechtswetenschap

Zulk een encyclopedie van de rechtswetenschap is, in haar betrokkenheid op de
grondslagen van deze laatste, in wezen wijsbegeerte van de rechtswetenschap. Daar de
rechtswetenschap zelf op het theoretisch onderzoek van de steeds aan verandering
onderhevige positieve rechtsverschijnselen is gericht, zoals die concrete gestalte aannemen in
het proces van de menselijke vormgeving, moet ook de encyclopedie van de
rechtswetenschap in voortdurende aanraking blijven met wat men het positieve recht noemt.
Zij heeft echter tegelijk, zoals hieronder nader zal blijken, de noodzakelijke
vooronderstellingen van deze wetenschap aan het licht te brengen, die de verschillende visies
op de grondslagen van deze laatste verklaren. [tP055]

Zij is daardoor het “Kritisch geweten” van deze wetenschap, dat zich in de
vakwetenschappelijke vragen niet tot zwijgen mag laten brengen. Zij houdt aan de
rechtswetenschap als vakwetenschap de spiegel van de zelfkritiek voor.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 83
Inleiding (tekstversie 6)

83
Wetenschap en werkelijkheid

Deze spiegel van de zelfkritiek is voor de rechtswetenschap inderdaad onontbeerlijk.
Het is ook voor de aankomende jurist zeer noodzakelijk, bij het binnentreden van de poort van
haar eerwaardig gebouw te weten, dat daarbinnen niet de vredige rust heerst van de
eenstemmigheid, zelfs niet over de meest elementaire grondbegrippen, de taakomschrijving
en de methode van deze wetenschap, maar dat hij zich binnen een waar [tP056] strijdperk van
theoretische opvattingen begeeft, waarbij hij zonder wijsgerig encyclopedisch inzicht in de
achtergrond van deze geschilpunten het spoor wel bijster moet raken. Men zal hem wellicht
geruststellen met de opmerking, dat het niet de taak van de rechtswetenschap is, voor zover
zij op de vakstudie van het Nederlandse recht betrekking heeft, zich in de strijd van de
rechtswijsgerige theorieén te mengen, maar dat zij zich aan het geldende positieve
Nederlandse recht heeft te houden, d.w.z. aan het recht, zoals het in Nederland vorm heeft
gekregen en tegenwoordig gelding heeft.

Het positieve recht als wetenschappelijk probleem

Maar wat is dan dit positieve recht? Reeds deze vraag lopen in de rechtswetenschap de
opvattingen sterk uiteen. Is onder het tegenwoordig binnen het Nederlands grondgebied
geldend positief recht, zoals een oudere zgn. positivistische richting in de rechtswetenschap
leerde, alleen te verstaan het complex van regels, dat in de wet is neergelegd, en van die uit
andere bron dan de wet ontsproten, slechts wanneer de wet daarnaar verwijst? Ofwel is er ook
positief recht, dat zijn gelding niet aan de statelijke wetgever ontleent? Heeft m.a.w. [tP057]
de wetgever de enige oorspronkelijke rechtsmacht tot rechtsvorming binnen het grondgebied
van de staat, of hebben de niet-statelijke samenlevingskringen als die van gezin, kerk, bedrijf
enz. binnen hun interne typische rechtssfeer een eigen oorspronkelijke competentie tot
rechtsvorming? Wanneer men het eerste aanneemt, waarop berust dan juridisch die absolute
oorspronkelijke competentie van de wetgever, daar deze toch niet op de positieve wet kan zijn
gegrond (deze laatste onderstelt immers een oorspronkelijke competentie van de wetgever)?
En als men het laatste aanneemt, naar welk criterium zijn dan de interne oorspronkelijke
competentiesferen van de statelijke en de niet-statelijke rechtsvormers af te bakenen en hoe
verhouden zich de statelijke en de niet statelijke rechtssferen in hun onderlinge samenhang?

Voorts, op het eerste standpunt, is de wetsvorm (de zgn. juridische ontstaansvorm van
de wettelijke regelen) alleen voldoende om de gelding van een rechtsvoorschrift te
waarborgen, of is tenslotte beslissend de vraag, of zulk een voorschrift ook geregeld wordt
toegepast door de met deze toepassing belaste, dus daartoe competente, staatsorganen op het
gebied van het bestuur en de rechtspraak?

Wanneer men het eerste aanneemt, hoe moet dan de beoefenaar van de
rechtswetenschap oordelen, wanneer er volgens de eenstemmige mening van de meest
vooraanstaande rechtsgeleerden een duidelijke juridische tegenspraak tussen bv. een
constante rechtspraak, resp. bestuurspraktijk, en een wetsbepaling valt te constateren? Wat
betekent dan nog de gelding van de betrokken wettelijke regel?

Zijn er ook uitspraken in de wet, die men kan kwalificeren als “niet bindende
wetsinhoud” (de term is van de Duitse jurist Eisele)? Zo ja, wat is dan het criterium tussen
bindende en niet bindende inhoud van de wet, daar de wet zelf [tP058] daarover moeilijk
uitsluitsel kan geven?

Was art. 3 van onze wet, houdende algemene bepalingen voor de wetgeving van het
Koninkrijk (1829), dat gewoonte geen recht geeft, dan voor zover de wet zelf daarnaar
verwijst, geldend positief recht? Er is een steeds sterker wordende stroming onder de

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 83
Inleiding (tekstversie 6)

beoefenaars der rechtswetenschap, die dit ontkent. Maar zo ja, wat is dan de juiste
rechtsbetekenis van deze bepaling?

Wanneer zich naar het overeenstemmend oordeel van de meest vooraanstaande
beoefenaars van de rechtswetenschap een constante jurisprudentie contra legem vormt, is deze
dan als “gewoonterecht” te beschouwen? En wie heeft de hogere bevoegdheid, om een
tegenspraak tussen wet en rechtspraak vast te stellen, de rechtswetenschap, de Hoge Raad der
Nederlanden als hoogste orgaan van de rechterlijke macht die ten onzent in cassatie
uitspraken van lagere instanties bij strijd met de wet heeft te vernietigen, ofwel beide, maar in
verschillende zin? Wanneer men het eerste aanneemt, is dan de rechtswetenschap als zodanig
bron van positief recht? Wanneer men het laatste aanneemt, hoe verhoudt zich dan de
rechtswetenschap, die ons toch wetenschappelijke kennis van het geldende positieve recht
heeft bij te brengen, tot de rechtspraak, die tenslotte in haar hoogste orgaan toch in een met
rechtskracht voorziene uitspraak of reeks van uitspraken beslist, hoe een wetsvoorschrift, bij
verschil van mening over zijn rechtsbetekenis, is op te vatten?

Voorts als voor de gelding van een wetsbepaling tenslotte alles aankomt op de
geregelde verwerkelijking van de door haar voorgeschreven regel, is dan daarbij alleen de
feitelijke gedragslijn van de met de rechtstoepassing [tP059] belaste rechterlijke, resp.
bestuursorganen beslissend, of mede, dan wel uitsluitend, de doorsneehouding van de
rechtsgenoten in het algemeen ten aanzien van de wetsregel, voor zover die hun een zekere
gedragslijn voorschrijft, resp. verbiedt?

Wanneer men het laatste aanneemt, is het positieve recht dan een puur “feitelijke” iets,
een simpele regelmaat in de feitelijke gedragingen van de mensen, of blijft de positieve
rechtsregel als gedragsregel het karakter behouden van norm, van regel van behoorlijkheid,
waarmee het feitelijk gedrag van de rechtsgenoten in juridische tegenspraak kan verkeren? In
het laatste geval, kunnen de positieve rechtsnormen iedere willekeurige inhoud hebben die
binnen de grenzen van het feitelijk mogelijke blijft, of zijn zij aan boven willekeurige
grondslagen gebonden?

Ik heb hier opzettelijk een aantal vragen geformuleerd, die zich bij enig kritisch
nadenken ook aan hen moeten opdringen, die aanvankelijk menen in het positieve recht een
onproblematisch gegeven te bezitten.

Deze laatste zgn. “nalef positivistische” houding tegenover het positieve recht is
tegenwoordig in ruime kring als onwetenschappelijk erkend. Velen geven thans toe, dat de
vraag, wat positief recht [tP060] is, inderdaad een fundamenteel probleem van de
rechtswetenschap is, maar daarmee is ook toegegeven, dat hierover in de wetenschap
fundamenteel verschil van opvatting kan bestaan.

Misschien is het positieve recht zelf als zodanig niet afhankelijk van de theoretisch-
wetenschappelijke kijk er op, ofschoon zelf deze stelling niet onbetwist is. Maar even zeker
is, dat in de wetenschap alles op die kijk aankomt en dat voor een wezenlijk
wetenschappelijke denkhouding reeds de vraag, wat onder positief recht valt te verstaan, een
wezenlijk probleem is. In het meningsverschil, dat hierover blijkt te bestaan, komt een dieper
verschil in de gehele rechtsbeschouwing tot uiting. Dit verschil is tenslotte geworteld in een
verschillende kijk op de gehele structuur van de empirische werkelijkheid, waarbinnen het
positieve recht fungeert.

Het beroep op de werkelijkheid in de wetenschap.

Hoe diep inderdaad het verschil in visie op de structuur van de aan onze ervaring
toegankelijke (zg. “empirische”) werkelijkheid binnen het rechtswetenschappelijk denken
doorwerkt, kan eerst blijken, wanneer wij nader met de grondbegrippen en algemene
leerstukken van de rechtswetenschap kennismaken. Reeds in de aanvang moeten [tP061] wij
echter opmerken, dat een beroep op de werkelijkheid ter adstructie van een bepaalde

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 83
Inleiding (tekstversie 6)

theoretische opvatting in de rechtswetenschap nimmer neutraal tegenover de wijsbegeerte
kan zijn.

Om dit duidelijk te maken, moeten wij ons een ogenblik rekenschap geven van de
verhouding tussen wetenschap en werkelijkheid. In de tweede paragraaf lieten wij aan het
voorbeeld van een eenvoudige koopovereenkomst zien, hoe grote verscheidenheid van
modale aspecten of fundamentele ervaringswijzen de empirische werkelijkheid vertoont.

Het moet intussen duidelijk zijn, dat in de gewone ervaring van het dagelijks leven,
men aan een theoretische onderscheiding van deze aspecten als zodanig niet toekomt.

Hier worden gebeurtenissen, handelingen, dingen, planten, dieren en mensen,
evengoed als de verschillende kringen van de menselijke samenleving (als gezin, kerk, staat,
school, enz.) gevat als individuele tijdelijke totaliteiten van typische geaardheid. Haar
onderscheiden aspecten worden hier nimmer expliciet en afzonderlijk, maar alleen impliciet
en in een ononderbroken onderlinge samenhang aan deze bepaalde handeling, dit ding enz.
als geheel ervaren.

Zo wordt in de niet-wetenschappelijke zgn. [tP062] naieve ervaring van de
werkelijkheid een individueel ding als deze kastanjeboom hier in mijn tuin niet afzonderlijk
gevat naar zijn mathematische aspecten van kwantitatieve menigvuldigheid en ruimtelijke
verhoudingen, naar zijn fysisch-chemisch aspect van energiemassa, naar zijn biotisch aspect
van levend organisme enz. enz., maar zonder meer als dit individuele geheel boom, waarin al
deze aspecten in ononderbroken samenhang gegeven zijn, zonder dat zij afzonderlijk worden
uiteengelegd.

Eerst in de wetenschappelijke, theoretische denkhouding worden de aspecten door het
theoretisch denken uit elkaar gesteld, en duidelijk onderscheiden.

Aan deze theoretische uiteenstelling, en duidelijke onderscheiding van de
verschillende ervaringswijzen hangt allereerst het verschil in gezichtspunt van waaruit de
vakwetenschappen haar onderzoekingsgebied bepalen. Bij het eerste theoretisch onderricht in
de wiskunde wordt reeds geleerd, de getals- en ruimteverhoudingen los van de zinnelijke
waarneembare dingen van de dagelijkse ervaring te vatten. Terwijl het kind in zijn naieve
ervaringshouding begint deze verhoudingen aan concrete dingen op te merken en bv. het
telraam moet gebruiken om te leren tellen, moet geleidelijk zijn oog ontsloten worden voor de
getals- en ruimteverhoudingen [tP063] als zodanig, waarbij scherp onderscheiden wordt
tussen de mathematische aspecten en het aspect van zinnelijke vorm, kleur enz.

Naieve ervaring en theorie van de werkelijkheid

Zo richt ook de jurist in zijn vakwetenschappelijke werkzaamheid zijn aandacht niet
op de volle werkelijkheid van gebeurtenissen en dingen, maar hij wil slechts het juridisch
aspect van de werkelijkheid als zodanig wetenschappelijk leren kennen. Juist daarom heeft in
het vakwetenschappelijk juridisch denken een beroep op de voor-theoretische
werkelijkheidservaring ter ondersteuning van een bepaalde theoretische kijk op de
rechtsverschijnselen geen zin. Niet omdat deze voor-wetenschappelijke ervaringshouding
onjuist of waardeloos zou zijn, maar omdat de vakwetenschappelijke kennis op theoretisch
uiteengelegde modale aspecten van de werkelijkheid gericht is en de voor-wetenschappelijke
ervaring ons juist daarover niet positiefs kan leren. [tP064]

Zodra dus de vaktheoreticus zich op de “werkelijkheid” gaat beroepen, moet hij er
zich van [tP065] bewust zijn, dat hij een werkelijkheid aanvoert, die door de wetenschap
theoretisch in haar verschillende modale aspecten is uiteengelegd, en die hij zelf slechts in één
van deze aspecten onderzoekt. Hij moet zich als wetenschappelijk man bewust blijven, dat de
op deze wijze theoretisch uiteengebroken werkelijkheid niet meer is de werkelijkheid, gelijk
ze zich in de gewone ervaring geeft, maar veeleer een theoretische visie daarop.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 83
Inleiding (tekstversie 6)

En zal deze visie inderdaad een visie op de werkelijkheid zijn, dan kan zij zich nimmer
beperken tot het theoretisch inzicht in een bepaald aspect, maar dan behoort zij te zijn een
visie op de gehele samenhang en onderlinge verhouding van de aspecten en van de typische
totaalstructuren, die de werkelijkheid in deze samenhang vertoont.

Lunstedts beroep op de “werkelijkheid” ter adstructie van de onwetenschappelijkheid
van de gangbare rechtswetenschap.

Een voorbeeld moge het hier opgemerkte toelichten. In 1932 verscheen in Duitse
vertaling het eerste deel van een opzienbarend boek van de Zweedse hoogleraar Anders
Wilhelm Lundstedt, getiteld “Die Unwissenschaftlichkeit der Rechtswissenschaft”. In dit werk
tracht de schrijver aan te tonen, dat alle gangbare begrippen waarmee [tP066] de traditionele
rechtswetenschap opereert, als die van rechten en plichten, verbintenis, rechtsnorm,
rechtmatigheid en onrechtmatigheid, straf en schuld, enz. enz. niets zijn dan zinloze
scholastische termen zonder enige grond in de ervaringswerkelijkheid.

Wanneer bv. de Romeinse juristen leerden, dat uit een overeenkomst een verbintenis,
een obligatie of rechtsband werd geboren, krachtens welke de ene partij verplicht is aan de
andere een bepaalde prestatie te doen, en de andere partij een recht op deze prestatie verkrijgt,
dan lag aan deze gehele voorstelling van zaken, gelijk de schrijver op het voetspoor van zijn
ambtgenoot aan de Universiteit van Uppsala, Axel Hagerstrom, leert, oorspronkelijk slechts
ten grondslag een primitieve magische opvatting. Deze opvatting hield in, dat men door het
uitspreken van bepaalde formules een geheimzinnige macht over de persoon van de
schuldenaar verkreeg, waaruit deze zich slechts door prestatie zou kunnen bevrijden
(“solutio” als losmaking van de magische band). De Romeinse juristen maakten van deze
magische macht over de persoon van de debiteur een mysterieuze rechtsband (vinculum
1uris), waaruit zou voortspruiten een “recht” van de schuldeiser en een daaraan
beantwoordende “plicht” van de schuldenaar. Het “recht” van de crediteur werd dan gevat als
een “rechtsmacht” over de “verplichte” prestatie van de debiteur. [tP067]

Maar aan deze juridische begrippen beantwoordt volgens Lundstedt evenmin iets in de
empirische werkelijkheid als aan de primitieve voorstelling, dat de “obligatio” zou zijn een
magische machtskring, waarin de persoon van de schuldenaar door zekere formules zou zijn
“gebannen”. De enige realiteit, die achter de verbintenis schuilt, bestaat volgens hem in de
feitelijke situatie, dat iemand, wanneer hij op een (in wet of overeenkomst) bepaalde wijze
handelt of niet handelt en wanneer daardoor een op bepaalde wijze omschreven schade voor
een ander ontstaat, de eerste op vordering van de laatste executoriaal feitelijk kan worden
gedwongen, voor het geval hij tot betalen in staat is, een zekere geldsom te voldoen tot
dekking van proceskosten en geleden “schade”. De regelmatigheid van de dwangreacties,
waarmee het rechtsmechanisme in stand wordt gehouden, bewerkt in het menselijk bewustzijn
een subjectief vrees- en respectgevoel, waardoor men in doorsnee zich overeenkomstig de
voorschriften gedraagt. Dit is de oorsprong van het irrationele plichtgevoel, dat, ofschoon in
werkelijkheid geen plichten bestaan, toch een nuttige functie in de samenleving heeft.

Wat men “rechten” en “rechtsmacht” over een zaak noemt is in werkelijkheid niets
anders dan de feitelijke situatie, dat iemand t.a.v. een zaak handelingsmogelijkheden heeft
zonder het risico te lopen, dat hij door de werking van het dwangmechanisme van de staat
daarvan schadelijke gevolgen ondervindt, terwijl anderen, als zij zo met deze zaak handelen,
voortdurend aan dit risico blootstaan. Deze handelingsmogelijkheden liggen geheel op
hetzelfde plan als die van het dier (a.w. p. 122).

Derhalve zijn rechten en plichten, en in het algemeen betrekkingen van “zo behoren”,
in de “werkelijkheid” niet te ontdekken. De wetenschap is echter aan de grenzen van het
zinnelijke waarneembare gebonden. Dus moet een radicale opruiming in het

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 83
Inleiding (tekstversie 6)

begrippenarsenaal [tP068] van de leerstellige rechtswetenschap worden gehouden, omdat aan
de daarin gangbare begrippen niets in de werkelijkheid beantwoordt.

Lundstedts Kkijk op de werkelijkheid en de vodr-theoretische werkelijkheidservaring
De eerste is een theoretische visie.

Men vindt in dit betoog van de bekende Zweedse rechtstheoreticus een zeer leerrijk
voorbeeld van een beroep op de werkelijkheid ter adstructie van een bepaalde theoretische
Kijk op het rechtsleven. Wat is het wel voor een “werkelijkheid”, die met zulk een pathos
tegen “de scholastiek van de juristen” in het veld wordt gevoerd? Is het de werkelijkheid,
gelijk ze zich in de gewone ervaring aanbiedt? Dit zeker allerminst! leder normaal ontwikkeld
mens, die een overeenkomst afsluit, heeft impliciet de ervaring van rechten en plichten, ook al
is hij niet bekend met alle wetsvoorschriften, en ook al heeft hij geen theoretisch inzicht in het
juridisch aspect van de menselijke samenleving als zodanig. Hij ervaart die rechten en
plichten als bestanddeel van de werkelijke maatschappelijke betrekking, waarin hij zich tot
zijn medecontractant bevindt.

Zodra men de normatieve aspecten, d.w.z. die [tP069] ervaringsaspecten, waarin de
werkelijkheid onder regels van zo behoren fungeert, uitschakelt, is het niet langer de volle
werkelijkheid, waarop men zich beroept, maar veeleer een theoretische abstractie daaruit.

En zodra men zulk een theoretische abstractie voor de volle “empirische
werkelijkheid” uitgeeft, overschrijdt men zowel de grenzen van de gewone (vOOr-
wetenschappelijke) ervaring als die van de vakwetenschap. Men poneert eenvoudig een
theoretische kijk op de structuur van de werkelijkheid als de ware en deze theoretische
werkelijkheidsvisie is noodzakelijk van wijsgerig karakter, omdat zij een theoretische
totaalvisie van de ervaringswerkelijkheid bedoeld te geven.

Zo is Lundstedts werkelijkheidsvisie aldus te karakteriseren, dat zij de empirische
realiteit laat opgaan in die aspecten, die door de natuurwetenschappen in betrekking tot
zinnelijke waarneembare verschijnselen worden onderzocht. Dit theoretisch
werkelijkheidsbeeld wordt dan volstrekt “objectief” geacht, omdat de zinnelijke
waarneembare verschijnselen door de mathematische procedures van telling, meting en wegen
in de natuurwetenschap van alle subjectieve toevoegingen van het menselijk bewustzijn
zouden zijn gezuiverd. Dan moet dus ook aan het rechtsleven een plaats binnen dit sterk
gereduceerde werkelijkheidsbeeld worden gewezen, waarbij het eerste geheel van zijn
normatieve zin wordt beroofd. Want die normatieve zin wordt, gelijk we zagen, door
Lundstedt herleid tot een subjectieve gevoelsgewaarwording van de mens, waaraan niets in de
“objectieve werkelijkheid” beantwoordt. [tP070] Maar op deze wijze verdwijnt tegelijk het
juridisch aspect zelf uit het theoretisch gezichtsveld. De rechtsorde wordt door de schrijver
feitelijk gevat als een biologische noodzakelijkheid voor de instandhouding van de
samenleving. Het groepsleven kan biologisch alleen fungeren, wanneer aan ieder gedrag, dat
het dreigt te verstoren, het risico is verbonden van de reactie van het dwangmechanisme van
de staat voor welke reactie de rechtsorde de feitelijke voorwaarden aangeeft.

Lundstedt heeft deze naturalistische rechtsbeschouwing zeer consequent doorgevoerd,
waar hij - van zijn standpunt terecht - opmerkt, dat men bij de wetenschappelijke analyse van
de rechtsverschijnselen eigenlijk ook van “schadevergoeding” niet mag spreken, omdat de
“werkelijkheid” deze figuur niet kent. “Schade” en “vergoeding” hebben immers volgens hem
slechts betekenis in de subjectieve waardering van de mens, zij fungeren niet in de
“objectieve werkelijkheid” zelf. En het begrip schadevergoeding onderstelt z.i. weer de
“scholastisch-metafysische begrippen” van rechten en plichten, wier onwetenschappelijke
karakter de schrijver meent op overtuigende wijze te hebben aangetoond!

Maar, zo zal men vragen, gedachtig aan wat wij hebben gezegd over het verband
tussen het verschil in visie op de grondslagen van de rechtswetenschap en het theoretisch

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 83
Inleiding (tekstversie 6)

werkelijkheidsbeeld waarvan met uitgaat: “Heeft zulk een theoretische, in wezen wijsgerige,
visie op de structuur van de werkelijkheid, dan geen hogere richteres dan de subjectieve
overtuiging van de wetenschappelijke onderzoeker?

Ware dit zo, dan zou ieder beroep op de werkelijkheid, ieder beroep op de “feiten”
tenslotte wetenschappelijke waarde missen en een grenzeloze theoretische willekeur zou
tenslotte [tPO71] de plaats van de wetenschappelijke waarheid moeten innemen.

Zo droevig staat het er met de wetenschap gelukkig niet voor. De feiten, waarop zij
zich beroept, moeten zich laten verifiéren, onafhankelijk van hun uiteenlopende
wetenschappelijke interpretaties. En de theoretische analyse van de grondbegrippen van de
rechtswetenschap dient steeds te worden getoetst aan de structuur van de juridische
ervaringswijze.

Er zijn onloochenbare standen van zaken in deze structuur, waarvan de theoretische
visie op de grondslagen van de rechtswetenschap bevredigend rekenschap moet kunnen
geven. Wij hebben zulke standen van zaken reeds blootgelegd bij ons eerste onderzoek naar
de innerlijke samenhang van de juridische met de overige fundamentele ervaringswijzen van
de werkelijkheid, nog voor wij een theorie konden ontwikkelen, om ze wijsgerig te verklaren.

Er zijn ook onloochenbare standen van zaken in de typische totaliteitsstructuren,
waarin ons de individuele dingen, gebeurtenissen, samenlevingsverhoudingen enz. van de ons
vertrouwde ervaringswereld gegeven zijn. En ook deze standen van zaken zijn niet
afhankelijk van de subjectieve wijsgerige visies, die men daarop heeft. De theoretische visie
op de structuur van de empirische werkelijkheid is dus niet zonder waarheidscriteria aan een
subjectieve willekeur van wijsgerige standpunten overgeleverd. Zij moet van de
bovenbedoelde standen van zaken behoorlijk theoretisch rekenschap kunnen geven, of ze
bouwt op een zandgrond. En dan is er nog een ander criterium voor haar wetenschappelijke
waarheid, dat wij eerst later onder ogen kunnen zien bij de behandeling van de zgn.
antinomieén in het theoretisch denken.

Een theoretisch beroep op de werkelijkheid wordt echter persé misleidend, wanneer
men van tevoren de werkelijkheid, gelijk zij zich aan de gewone ervaring biedt, gaat
vereenzelvigen met een theoretische abstractie daaruit van bepaalde van haar modale
aspecten.

Het gevaarlijke daarbij is, dat de wijsgerig ongeschoolde wordt gesuggereerd, dat zulk
een theoretische visie op de werkelijkheid onafhankelijk [tP072] is van een bepaald wijsgerig
standpunt, en dat deze onkritische denkwijze ook de aankomende jurist wordt opgedrongen
“in naam van de eenvoudigheid”, omdat men slechts de “gewone alledaagse opvatting” van
de werkelijkheid zou weergeven. Want de door Lundstedt voorgedragen werkelijkheidsvisie
is onder de positivistische ingestelde beoefenaars der rechtswetenschap, die beweren zich
alleen aan het positieve recht te houden, zeer verbreid. De revolutionaire daad van deze
Zweedse rechtstheoreticus bestond slechts hierin, dat hij haar ook in de rechtswetenschap tot
haar volle consequenties durfde door te denken, terwijl de meeste beoefenaars van de
dogmatische rechtswetenschap halverwege halt maken. Want althans formeel blijven zij aan
de normatieve aard van de positieve rechtsregels en aan de samengestelde normatieve
grondbegrippen van de rechtswetenschap vasthouden, al is hun theoretische opvatting van het
menselijk handelen, en in het algemeen van het feitelijke gebeuren, waarop in de juridische
ervaringswijze de rechtsnormen betrokken zijn, geheel beheerst door de naturalistische visie
op de menselijke ervaring en de empirische werkelijkheid. En, zoals we zagen, deze visie
wordt gewoonlijk op onkritische wijze vereenzelvigd met de voor-wetenschappelijke ervaring
van het dagelijks leven, en onafhankelijk geacht van enig wijsgerig standpunt.

Hiertegenover stel ik als eis van wetenschappelijke eerlijkheid, dat men de
aankomende jurist moet leren zien de onlosmakelijke samenhang tussen de wetenschappelijke

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 83
Inleiding (tekstversie 6)

kijk, die men op het positieve recht heeft en de wijsgerige visie op de gehele structuur van de
empirische werkelijkheid.

Want de theoretische kijk op deze laatste is, gelijk wij opmerkten, steeds van wijsgerig
karakter. Om ons van deze stand van zaken volledig rekenschap te geven [tP073] is het
noodzakelijk nader in te gaan op de vraag, in welke verhouding de wijshbegeerte staat tot de
vakwetenschappelijke kennis enerzijds en tot de niet-theoretische, zgn. naieve ervaring van de
werkelijkheid anderzijds.

De zgn. autonomie van de wetenschap als quaestio iuris

Dit nader onderzoek concentreert zich op een fundamenteel probleem, dat in onze
voorafgaande beschouwingen in deze paragraaf slechts provisorisch en in een beperkt om van
aan de orde kwam. Wij bedoelen de vraag of het wetenschappelijk denken als zodanig
autonoom kan zijn, d.w.z. of het althans naar zijn aard onafhankelijk van vooronderstellingen
kan fungeren, die het terrein van de betrokken wetenschap te boven of te buiten gaan.

Deze vraag omvat tweeérlei:
1° of een vakwetenschap zulk een autonomie tegenover de wijsbegeerte kan bezitten en
2° of het vakwetenschappelijk en het wijsgerig denken autonoom kunnen zijn ten aanzien

van religie en geloof, die op de diepste levensvragen betrokken zijn.

Beide problemen raken niet de quaestio facti, of in feite het wetenschappelijk denken
zich niet voortdurend beinvloed toont door vooroordelen van niet-wetenschappelijke aard.
Want daarover heerst tegenwoordig vrijwel eenstemmigheid van mening. Algemeen wordt nu
wel toegegeven, dat althans op het gebied van de zgn. [tP074] “geesteswetenschappen”,
waartoe ook de rechtswetenschap behoort, de feitelijke invloed van alle mogelijke
vooroordelen van sociaal milieu, historische traditie en levens- en wereldbeschouwing groot
iS. Met name de zgn. “sociologie van de wetenschap” heeft deze invloeden aan een
systematisch onderzoek onderworpen. Men stelt echter tegenover deze quaestio facti de
quaestio iurus, de vraag nl. of deze feitelijke stand van zaken met de aard van de wetenschap
strookt. En dan is nog steeds de overheersende opvatting deze, dat de wetenschap naar haar
aard zich van alle, haar gebied overschrijdende vooroordelen dient te bevrijden, omdat zij
vertroebelend en storend op het wetenschappelijk bedrijf inwerken. Zo zou het empirisch
vakwetenschappelijk onderzoek zich van wijsgerige vooroordelen moeten losmaken, evenals
van de sociale vooroordelen van religie en geloof. Dit laatste geldt dan ook voor de
wijsbegeerte zelf, voor zover zij op een wetenschappelijk karakter aanspraak wil maken.

Het zal ons nu blijken, dat beide hierboven geformuleerde vragen onverbrekelijk met
elkaar samenhangen.

Ons voorafgaand onderzoek moge reeds ernstige twijfel hebben doen rijzen aan de
autonomie van de rechtswetenschap (als wetenschap van het [tP075] van het positieve recht)
tegenover de wijsbegeerte, maar daarmee is het vraagstuk van de autonomie van de
wetenschap nog allerminst in zijn diepste grondslagen geraakt.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 84
Inleiding (tekstversie 6)

84

De autonomie van de wetenschap voor het forum van de transcendentale kritiek van de
theoretische denk- en ervaringshouding

Het eerste grondprobleem van deze kritiek

Het postulaat van de autonomie van de wetenschap tegenover geloof en religie werd
tot nu toe veelszins als een dogma verkondigd, d.w.z. men poneerde, dat het uit de aard van
het wetenschappelijk denken voortvloeit, zonder dat men de moeite nam, deze stelling in een
kritisch onderzoek naar de aard en de structuur van dit denken zelf te verantwoorden.

De argumenten, die men aanvoerde, waren eensdeels slechts van historische aard. Men
wees op conflicten tussen kerkelijk gezag en wetenschap in het verleden, waar het eerste op
geloofsgronden de laatste wilde binden en daarmee de vooruitgang van de wetenschap in de
weg had gestaan. Men denke bv. aan de aanvankelijke strijd van de kerk tegen het
copernicaanse wereldbeeld dat brak met de vroegere traditionele opvatting van de aarde als
rustend middelpunt van het heelal en leerde dat de aarde zich om de zon en om zijn eigen as
beweegt. Daarmee raakte men hoogstens de quaestio facti, maar niet de rechtsgrond van het
gestelde postulaat van de autonomie.

Anderdeels berustten deze argumenten op een petitio principii, bv. waar men
betoogde, dat de wetenschap naar haar aard zich niet aan dogma’s kan binden en dat zij een
geheel ander terrein bestrijkt dan het [tP076] geloof, omdat zij in haar onderzoek beperkt
blijft tot de aan de ervaring toegankelijke verschijnselen, zodat geloof en wetenschap in
werkelijkheid geen aanrakingspunten bezitten.

De argumenten, die men voor de autonomie van de vakwetenschap tegenover de
wijsbegeerte aanvoerde, leden aan hetzelfde euvel, d.w.z. ze waren ten dele van historische en
ten dele van dogmatische aard; van dogmatische aard in zoverre ze uitgingen van hetgeen
kritisch bewezen moest worden, nl. dat de empirische vakwetenschap naar haar aard
onafhankelijk van wijsgerige vooronderstellingen dient te worden beoefend; van historische
aard, in zoverre men zich beriep op de remmende invloed die in het verleden bepaalde
filosofische stelsels op de ontwikkeling van het empirisch wetenschappelijk onderzoek
hebben gehad. De quaestio juris werd langs geen van deze beide wegen geraakt.

De transcendentale kritiek van de theoretische denk- en ervaringshouding

Om inderdaad het postulaat van de autonomie van de wetenschap op zijn principiéle
houdbaarheid te onderzoeken, moet de wetenschappelijke denk- en ervaringshouding als
zodanig tot kritisch probleem worden gemaakt. Men moet zich dan rekenschap geven van de
innerlijke structuur van deze laatste en zich afvragen of naar deze innerlijke structuur de
vakwetenschap onafhankelijk van de wijsbegeerte en beide onafhankelijk van geloof en
religie kunnen zijn. Hiertoe is een zgn. transcendentale kritiek van de theoretisch denk- en
ervaringshouding als zodanig noodzakelijk, d.i. van de denk- en ervaringshouding die zowel
voor de vakwetenschap als voor de wijsbegeerte [tP077] als totaalwetenschap karakteristiek
iS. Onder deze “transcendentale Kritiek™ verstaan wij een radicaal kritisch (geen enkel zgn.
theoretisch axioma ontziend) onderzoek naar de algemeengeldige voorwaarden, die de
theoretische denk- en ervaringshouding eerst mogelijk maken en die in de structuur van deze
laatste zelf gegrond zijn.

De kenniskritiek van Immanuel Kant

Dit kritisch onderzoek mag niet verward worden met de zgn. “transcendentale Kritiek”,
die door Immanuel Kant, de grondlegger van de zgn. “kritische wijsbegeerte”, in het laatst
van de XV111° eeuw werd geoefend op de menselijke kennis in het theoretisch gebruik van de
“rede”. Deze kritiek was een bepaalde vorm van zgn. kennistheorie en wilde onderzoeken hoe

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 84
Inleiding (tekstversie 6)

en in hoeverre theoretische kenoordelen mogelijk zijn die niet op zintuigelijke ervaring
berusten (zgn. “synthetische oordelen a priori”) en nochtans algemeengeldigheid bezitten.
Kant bedoelde hier de mogelijkheid van de zuivere wiskunde, zoals die in zijn tijd
werd opgevat, en van Newtons natuurkunde langs kennistheoretische weg aan te tonen; beide
vellen wetenschappelijke oordelen van gepretendeerde algemeengeldigheid, die nimmer op de
zintuigelijke ervaring zelf kunnen zijn gegrond, omdat de laatste ons slechts een beperkt
aantal waarnemingen [tPO78] kan leveren. Tegelijk bedoelde Kant met deze “transcendentale
kenniskritiek” de aanspraken van de zgn. theoretische metafysica af te snijden, die ons alleen
met behulp van het logisch denken algemeengeldige kennis beweert te verschaffen van de
werkelijkheid, zoals zij “in zichzelf”, los van mogelijke zinnelijke ervaring, zou zijn.

De dogmatische inzet van de kantiaanse kenniskritiek.

Nochtans heeft Kant nimmer een wezenlijk transcendentale kritiek van de theoretische
denk- en ervaringshouding als zodanig ingesteld. In dit geval immers had hij zijn eigen
kennistheorie tot kritisch probleem moeten maken en zich de vraag moeten stellen, hoe zulk
een theorie zelf mogelijk is. Maar voor Kant was de theoretische denkhouding als zodanig een
onproblematisch gegeven. Hij ging uit van de autonomie van de theoretische rede
(“theoretische Vernunft”). Dit was de dogmatische inzet van deze zgn. kritische [tP079]
kentheorie, die, gelijk wij nog zullen zien, verstrekkende gevolgen heeft voor Kants gehele
opvatting van de empirische werkelijkheid en van de grondslagen en grenzen van de
wetenschap.?

De mogelijkheid van onze transcendentale kritiek binnen de grenzen van de theoretische
denk- en ervaringshouding

Nu zou men kunnen vragen, hoe een transcendentale kritiek van de theoretische denk-
en ervaringshouding als zodanig dan nog binnen de grenzen van deze laatste mogelijk is. Zulk
een fundamentele kritiek zal immers toch zelf weer van theoretisch karakter moeten zijn, zal
ze inderdaad als kritische wetenschapsleer kunnen gelden. Een theorie over de principiéle
mogelijkheid van de theoretische denk- en ervaringshouding als zodanig schijnt zich echter in
een vicieuze cirkel te bewegen, in zoverre zij als theorie zelf van die theoretische houding
moet uitgaan, welker mogelijkheid voor haar een probleem zou zijn. Die vicieuze cirkel zou
inderdaad niet kunnen worden doorbroken, wanneer het theoretisch denken als zodanig niet
zou kunnen worden gericht op zijn eventuele vooronderstelden (praesupposita), die, zelf niet
meer van theoretisch karakter zijnde, nochtans de theoretische kenhouding zelf eerst mogelijk
maken.[tP080]

Wij zullen in de loop van ons onderzoek zien, dat dit inderdaad niet mogelijk is zonder
dat het theoretisch denken vanuit een boven-theoretisch standpunt op deze praesupposita
gericht wordt. Betekent dit nu echter, dat daarbij de wetenschappelijke denkhouding zelf
wordt prijsgegeven? Dit zou slechts kunnen worden beweerd, wanneer de wetenschap naar
haar aard autonoom, d.w.z. onafhankelijk van niet-theoretische vooroordelen, zou zijn. Maar
de vraag of dit inderdaad zo is, hebben wij juist tot het grondprobleem van onze
transcendentale kritiek gemaakt. Daarbij mag van de aanhangers van het postulaat van de
autonomie niet worden geéist, dat zij bij voorbaat dit postulaat zouden prijsgeven, maar alleen
dat zij bereid zijn, het in een transcendentale kritiek op zijn ware karakter te onderzoeken en
het niet langer in een wetenschappelijk dogmatisme voor een theoretisch axioma en het
eigenlijk criterium van wetenschappelijkheid uitgeven.

Zij mogen m.a.w. het bedoelde postulaat niet langer als dogma hanteren.

! Hetzelfde geldt voor de door de Duitse denker Edmund Husserl (1859-1938) gegrondveste moderne
fenomenologie, door hem zelf als de “radicale kenniskritiek” beschouwd. Ook deze gaat dogmatisch uit van de
autonomie van de theoretische denk- en ervaringshouding.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 84
Inleiding (tekstversie 6)

Wij hebben nu onze transcendentale kritiek ingeleid met de vraag: Hoe is de
theoretische [tP081] denk- en ervaringshouding als zodanig mogelijk? Wat zijn haar
algemeengeldige voorwaarden, die uit haar innerlijke structuur zelf voortvloeien?

Wij moeten dus allereerst trachten in deze structuur inzicht te verkrijgen en dit laatste
is slechts mogelijk in een kritische vergelijking van de theoretische denk- en
ervaringshouding met de niet-theoretische van de gerijpte mens in het dagelijks leven.

De theoretische denk- en ervaringshouding is gekarakteriseerd door een antithetische
relatie

De theoretische denk- en ervaringshouding nu is gekarakteriseerd door een
antithetische relatie, waarin wij onze logische of analytische denk- en ervaringsfunctie stellen
tegenover de niet-logische aspecten van de empirische werkelijkheid, die gelijk wij zagen, de
onderzoekingsvelden van de verschillende vakwetenschappen hun primaire begrenzing geven.

De logische denk- en ervaringswijze berust, gelijk we gezien hebben, op analytische
onderscheiding, d.i. op onderscheiding door middel van uiteenlegging van hetgeen ons in-één,
dus op niet-analytische wijze gegeven is, waardoor wij ons een begrip van dit laatste kunnen
vormen. [tP082]

In de theoretische denkhouding gaan wij onze analyserende denkfunctie op de modale
aspecten van onze ervaring zelf richten. Deze aspecten zijn reeds in hun onderlinge relatie van
elkaar onderscheiden, naar niet abstract analytisch, d.i. in theoretisch-logische uiteenlegging.
Hun werkelijke onderscheidenheid openbaart zich binnen de in-één zijnde ervaringswereld als
een slechts intuitief te vatten gegeven, zonder hetwelk wij ook in de logische analyse hen niet
zouden kunnen onderscheiden.?

De modale verscheidenheid en onderscheidenheid van onze ervaringswijzen is als
zodanig dan ook niet van slechts logisch karakter.

De logische verscheidenheid en onderscheidenheid is slechts een modaal aspect van
de werkelijke verscheidenheid en onderscheidenheid, die als zodanig een intermodale
kosmische relatie tussen de aspecten is.

Ook het subjectief bewustzijn van een verscheidenheid is allerminst slechts logische
geaardheid. [tP083]

Er is zelfs een vaor-logisch bewustzijn van onderscheidenheid. Zo onderscheidt het
dier, dat toch geen analytisch onderscheidingsvermogen heeft, zijn voedsel, zijn wijfje, zijn
jongen, zijn soortgenoten, zijn natuurlijke vijanden in zijn levensmilieu met een instinctieve
trefzekerheid van alles, wat voor zijn soortelijk organisch bestaan van geen direct belang is.

De theoretische denkhouding is dus gekarakteriseerd door een tegenoverstelling van
onze logische denkfunctie aan de niet-logische aspecten van de ervaarbare werkelijkheid in de
thans nader gepreciseerde zin.

In deze tegenoverstelling bieden de niet-logische aspecten weerstand aan de poging,
ze in een logisch begrip te vatten; uit die aanvankelijke weerstand wordt het theoretisch
probleem geboren.®

2 Dit geldt ook voor het logisch aspect, dat uiteraard niet mag worden vereenzelvigd met onze
analyserende denkwerkzaamheid, die wel binnen dit aspect op analytische wijze fungeert, maar slechts in
samenhang met haar functies in de andere aspecten. Het logisch aspect van onze denkactiviteit analyseert niet,
omdat het niet zelf een denkverrichting is, maar slechts de algemene logische wijze (modus) van denken bepaalt.
3 Wij kunnen het logisch aspect ook zelf tegenover onze analyserende denkfunctie stellen. Dit is mogelijk
doordat zijn modale structuur, zoals in het vervolg zal blijken, evenals die van de andere aspecten, een
menigvuldigheid van structuurmomenten bevat, die tot een ondeelbaar zingeheel verbonden en ons dus in-één -
en niet in analytische uiteenstelling - gegeven zijn. Daarom stelt in de theoretische denkhouding ook dit aspect
ons voor het theoretisch probleem hoe we langs analytische weg tot begripsinzicht in zijn modale structuur
kunnen komen.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 84
Inleiding (tekstversie 6)

Zo wordt ook het juridisch aspect van onze ervaringswereld tot theoretisch probleem
in zijn theoretische tegenoverstelling aan onze logische denkfunctie. [tP084]

De eerste vraag, die nu rijst, en die tegelijk beslissend is voor de gehele visie, die men
op de [tP085] structuur van de empirische werkelijkheid heeft, is deze, of de hier besproken
antithetische grondrelatie, die eigen is aan de theoretische denkhouding en daarmee tevens
aan de theoretische ervaringshouding, die door die denkhouding bepaald is, beantwoordt aan
de werkelijke stand van zaken in de onderlinge verhouding van het logische tot de niet-
logische aspecten van onze ervaring.

Ware dit inderdaad het geval, dan zou er een reéle kloof gapen tussen onze logische
denkfunctie en de niet-logische aspecten van onze ervaring en zou niet zijn in te zien, hoe
deze kloof ooit zou kunnen worden overbrugd. In dit geval zou het verwerven van een
theoretisch-logisch begrip van de niet-logische aspecten onmogelijk zijn.

De zaak is echter deze, dat de antithetische theoretische denkrelatie niet aan de
werkelijke stand van zaken beantwoordt, maar veeleer het product is van een theoretische
abstractie, een kunstmatige aftrekking, die wij door middel van onze logische analyse zelf aan
onze werkelijke denk- en ervaringswerkzaamheid verrichten. In werkelijkheid is het logisch
aspect van onze denk- en ervaringswerkzaamheid onlosmakelijk vervlochten met die niet-
logische aspecten en worden zij alle samengehouden in een continue band, waarvan wij
theoretisch slechts abstraheren, om de aspecten als zodanig voor begripsonderscheiding
toegankelijk te maken.

M.a.w. de theoretische abstractie kan de samenhang waarin de aspecten zich in
werkelijkheid [tP086] bevinden, niet opheffen, maar zij is zelf slechts mogelijk, doordat zulk
een onlosmakelijke samenhang tussen de aspecten bestaat en gegeven is.

Ze draagt slechts een zgn. “intentioneel” karakter, d.i. zij wordt slechts in de
theoretische denkact zelf verricht met de bedoeling (intentie) op deze wijze de geabstraheerde
aspecten scherp in zicht te krijgen. De theoretische denkact zelf vertoont naar haar
werkelijkheidsstructuur geen kloof tussen haar logisch aspect en haar niet-logische aspecten.
De antithetische structuur van de theoretische denkhouding is slechts een intentionele en blijft
binnen de werkelijkheidsstructuur van de theoretische denkact besloten.

Het eerste transcendentale grondprobleem van de gegenstandsrelatie

Daarmee rijst een transcendentaal probleem, dat wij als volgt kunnen formuleren: Wat
wordt in de antithetische theoretische denkrelatie van de integrale structuur van onze
ervaring afgetrokken en hoe is die aftrekking mogelijk? Of in andere en nader bepaalde
formulering: Van welke aard is de intermodale samenhang van de modale aspecten, waarvan
in de theoretische denkrelatie wordt geabstraheerd?

Dit fundamenteel probleem lag reeds verscholen achter onze voorlopige oriénterende
uiteenzetting in 82, waar wij telkens op een innerlijke samenhang tussen het juridisch aspect
van een meerzijdige handeling en haar overige aspecten moesten wijzen. Want wij lieten hier
de innerlijke samenhang weliswaar slechts vanuit de modale structuur van het juridisch aspect
van de koopovereenkomst zelf zien, maar wij stuitten daarbij toch telkens op de onderlinge
intermodale samenhang van de aspecten, die de grenzen van het juridisch aspect te buiten
gaat.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 85
Inleiding (tekstversie 6)

85

De kosmische tijd en zijn aspecten [tP087]

De kosmische tijd als continue band van alle modale aspecten van onze ervaring en van
de empirische werkelijkheid

Nu is de gehele empirische werkelijkheid, gelijk ze ons in die grote verscheidenheid
van aspecten en typische totaalstructuren van dingen, gebeurtenissen, handelingen enz.
gegeven is, in diepste zin in de tijd besloten. Zij is een tijdelijke werkelijkheid. De tijd omvat
ons in heel ons functioneel bestaan naar alle aspecten, het logische inbegrepen. Hij omspant
die aspecten en houdt ze in continue samenhang en sticht dus ook de intermodale samenhang
tussen het logisch aspect en de niet-logische aspecten van onze ervaring, waarop zich ons
theoretisch begripsinzicht richt.

De tijd in deze universele zin vertoont zelf die verscheidenheid van modale aspecten,
die aan onze ervaring en de empirische werkelijkheid binnen de tijdshorizon eigen bleek te
zijn. Hij mag dus met geen van zijn modale aspecten worden vereenzelvigd. Hij moet in het
bijzonder worden onderscheiden van de zgn. kloktijd, voor zover deze slechts een
mechanische tijdmaat voor de beweging aangeeft. Want het bewegingsaspect is slechts één
van de [tP088] vele aspecten, waarin de tijd fungeert. Wij zullen de tijd in zijn universele, alle
aspecten omspannende, zin voortaan de kosmische tijd noemen, waarbij men zich dus moet
hoeden voor een natuurwetenschappelijke interpretatie van het woord “kosmisch”.

De tweezijdigheid van de tijd als tijdsorde en tijdsduur

Deze kosmische tijd nu kunnen wij naar twee, onderling onverbrekelijk op elkaar
betrokken, zijden beschouwen, nl. als tijdsorde en als daaraan onderworpen feitelijke
tijdsduur.

Naar de eerste zijde bezien, openbaart de tijd zich als een orde van vroeger en later
resp. van gelijktijdigheid, naar de tweede als duur.

Om dit verschil tussen tijdsorde en tijdsduur voorlopig aan een voorbeeld duidelijk te
maken, vestig ik er de aandacht op, dat voor het tijdelijk menselijk leven een algemene orde
van vroeger en later geldt ten aanzien van de fasen van embryonale ontwikkeling, geboren
worden, rijping, oud worden en sterven. Het is echter geenszins zo, dat alle mensen al deze
levensfasen ook feitelijk doormaken. Zij kunnen reeds spoedig na de geboorte sterven. M.a.w.
hun subjectieve levensduur is individueel sterk verschillend.

Toch handhaaft de tijdsorde zich ook in de [tP089] subjectieve levensduur. Men kan
niet als volwassene of grijsaard ter wereld komen. De mens moet eerst de eerste
ontwikkelingsfasen en de puberteitsperiode doormaken, voér hij het volwassen zijn kan
bereiken en de tijdsduur van deze periode blijft aan die tijdsorde onderworpen en gebonden.

Werkelijke tijd, d.i. de tijd in de integrale empirische werkelijkheid, vertoont altijd
deze beide zijden, die wij de wetszijde en de daaraan onderworpen feitelijke zijde kunnen
noemen.

Wij zullen later zien, hoe deze correlatie van wetszijde en daaraan onderworpen
feitelijke zijde zich door de tijd ook aan heel de tijdelijke werkelijkheid en al haar modale
aspecten en typische structuren mededeelt, ja hoe iedere structuur van de binnen de
kosmische tijd besloten werkelijkheid in wezen een tijdsstructuur is, die zonder de kosmische
tijd niet zou kunnen bestaan.

De modale aspecten van de tijd
De kosmische tijd in zijn universele, alle modale aspecten omvattende, zin gaat dus in
geen van zijn aspecten op, doch drukt zich in elk van deze uit in een eigen modaliteit (wijze).

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 85
Inleiding (tekstversie 6)

De aspecten zijn zelf in een orde van vroeger en later gevoegd, die zich in hun modale
structuur zelf uitdrukt, wat wij later uitvoerig zullen aantonen.!

Het is ook voor de jurist van groot belang, deze onderscheiden modale aspecten van de
tijd scherp te zien, omdat in het rechtsleven de tijd [tP090] zich in een bijzondere juridische
zin openbaart, die tot geen van de overige tijdsaspecten valt te herleiden, ofschoon hij slechts
in onverbrekelijke samenhang met deze kan fungeren. Daarom laten wij hier de verschillende
modale aspecten van de tijd ter voorlopige, zij het al nog oppervlakkige oriéntering de revue
passeren, gelijk wij dit vroeger met de aspecten van een eenvoudige koopovereenkomst
deden. Dit is ook hierom niet overbodig, omdat in de gangbare tijdsopvattingen, zoals ze
wijsgerig ontwikkeld zijn, de universele kosmische draagwijdte van de tijd meestal niet wordt
gezien en men dus steeds weer bepaalde aspecten (als de mathematische, het logische, het
morele) als principieel tijdloos beschouwt, terwijl ook de eigen aard en zin van de overige
tijdsaspecten vaak wordt miskend. Het juridische aspect van de tijd stelt, zoals wij later zullen
zien, de rechtswetenschap voor geheel eigen problemen, die bij hantering van een onjuridisch
tijdsbegrip noodzakelijk verkeerd worden gesteld.

Het getalsaspect van de tijd

In het getalsaspect van de werkelijkheid fungeert de tijd in de bijzondere zin [ P091]
van de hoeveelheid. Zeg ik, dat 2 in de + richting van de natuurlijke getallenreeks aan 3 en 4
voorafgaat, dan vat ik inderdaad een modale tijdsorde van vroeger en later in het oog, die niet
verward mag worden met de opeenvolgende momenten van mijn subjectieve telling. Dat het
getal 2 in de + aan 3 voorafgaat, heeft hier de kwantitatieve tijdszin 2<3<4. In de
minusrichting keert zich deze orde om, maar betekent dan dat 4>3>2. Het is een stand van
zaken, die van mijn subjectieve telling niet afhankelijk is, maar in de tijdsorde van het getal is
gegrond. En dat het hier een wezenlijke modale tijdsorde betreft, blijkt hieruit, dat zij in de
getalsverhoudingen van de werkelijkheid op kwantitatieve duur is betrokken. Men denke bv.
aan de numerieke hoeveelheid bladeren aan een boom, de numerieke hoeveelheid cellen in
een levend lichaam, de numerieke hoeveelheid mensen in een vergadering enz. enz., die
slechts gedurende een bepaalde tijdsduur dezelfde blijven. Deze tijdsduur is aan de numerieke
tijdsorde onderworpen en kan er niet van afwijken.

Het ruimtelijk aspect van de tijd

In het ruimtelijk aspect van de werkelijkheid fungeert de tijd in de bijzondere modale
zin van ruimtelijke gelijktijdigheid en binnen die ruimtelijke gelijktijdigheid in de zin van het
[tP092] ruimtelijk groter en kleiner. Een bepaalde ruimtefiguur in haar oorspronkelijk-
mathematische zin kan slechts bestaan in gelijktijdige uitgebreidheid van haar ruimtelijke
delen en niet in de successieve opeenvolging van de beweging, waarbij het ene punt verdwijnt
als het volgende komt. Deel ik een van de tussen de punten A en B gelegen zijden van een
willekeurige euclidische driehoek middendoor, dan is in de gelijktijdige uitgebreidheid van
AB en B’ A nochtans van A uitgerekend punt B’ ruimtelijk eerder dan punt B, omdat het
laatste verder van punt A is verwijderd. Hier draagt de tijdsorde de bijzondere zin van de
ruimtelijke grootteverhouding van de rechten AB’ en AB. Ook de ruimtelijke tijdsorde van
groter en Kleiner is als zodanig in de ruimteverhoudingen van de werkelijkheid weer op

! De betrokkenheid van deze orde op tijdsduur laat zich alleen aan het kosmisch wordingsproces en de
ontwikkelingsfasen van het kind aantonen. Zo gaat aan de ontwikkeling van de logische functie bij het kind een
fase van gesloten zinnelijk gevoelsleven vooraf, aan de ontwikkeling van de taalfunctie een fase van culturele
oefening in klankbeheersing, aan het deelnemen aan het omgangsleven een fase van taal aanleren enz. enz.
Anderzijds gaat in het kosmisch wordingsproces aan het optreden van organisch leven vooraf een fase van
ontwikkeling van de fysisch-chemische verhoudingen.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 85
Inleiding (tekstversie 6)

ruimtelijke duur betrokken, omdat ook mathematische verhoudingen in de werkelijkheid
slechts in een lagere of kortere tijdsduur kunnen bestaan.?

Het bewegingsaspect van de tijd

In het bewegingsaspect, dat in zijn abstractie van de concrete werkelijkheid nog tot het
onderzoekingsveld van de mathesis behoort (nl. tot de zgn. foronomie of zuivere kinematica),
neemt de tijd den zin van de beweging aan. De tijdsorde van de beweging is die van een
onomkeerbare opeenvolging van de bewegingsmomenten, welke opeenvolging zich continu
voorplant. Het mathematisch begrip van de beweging is dat van de zgn. “eenparige
beweging”, geabstraheerd van de energiewerkingen (krachten), die tot versnelling of
vertraging leiden. In deze mathematische zin werd de eenparige beweging door Galilei en
Newton gevat en Newton oriénteerde daaraan zijn begrip van de “absolute of mathematische
(bewegings)tijd” (tempus quod aequaliter fluit). [tP093] In de werkelijkheid is echter de
tijdsorde van de beweging noodzakelijk betrokken op feitelijke bewegingsduur, die niet los
van energiewerkingen te vatten is.

Het energetisch tijdsaspect

In het aspect van de energiewerking neemt de tijd zelf energetische zin aan. Dit komt
duidelijk tot uitdrukking in de natuurkundige tijdseenheid energie-seconde. De moderne
relativiteitstheorie met een als constant aangenomen tijdmaat, georiénteerd aan de snelheid
van de lichtvoortplanting. Met Newtons “absolute, mathematische bewegingstijd” kan zij niet
werken, omdat deze niet in energetische zin gevat was.

In Einsteins algemene relativiteitstheorie is het begrip absolute gelijktijdigheid van
fysische processen prijsgegeven, omdat alle feitelijke beweging ten opzichte van de
lichtsnelheid relatief is en bij een beweging in de richting van de lichtbron de lichtstraal het
bewegend systeem eerder zal bereiken dan een beschouwer, die zich t.o. van die lichtbron in
rust bevindt. Het betreft hier echter slechts een kwestie van fysicale tijdsmeting, waaruit geen
gevolgtrekkingen mogen worden gemaakt buiten de grenzen van het energetisch aspect van
de werkelijkheid.

Het organisch levensaspect van de tijd

In het organisch levensaspect (het biotisch aspect) van de werkelijkheid fungeert de
tijd in de bijzondere modale zin van de organische levensontwikkeling en wel naar de orde
van de opeenvolgende levensfasen. De vraag: wanneer is een levend individu geboren? is een
biologische tijdsvraag, die slechts in biologische zin valt te beantwoorden (nl. wanneer het
zelfstandig, d.i. los van het moederlichaam gaat leven).

Het gevoelsaspect van de tijd

In het gevoelsaspect fungeert de tijd in de bijzondere modale zin van gevoelstijd,
waarin alle emotionele momenten elkaar kwalitatief doordringen in een continue stroom, die
geen mechanische [tP094] isolering van momenten gedoogt. De gevoelsduur van een
emotionele spanning of angst draagt een intensief karakter, en laat zich als zodanig met
extensieve maat niet meten. In een gevoelstoestand van verveling “kruipt” de tijd, in een

2 Doordat de zuivere wiskunde van de feitelijke getals- en ruimteverhoudingen in de werkelijkheid
abstraheert en slechts de wetszijde van deze verhoudingen in het oog vat ontstaat de schijn, dat deze
verhoudingen tijdloos zijn. Deze misvatting is zelfs bij H. van Riessen te vinden (zie zijn boek “Wijsbegeerte”,
1970, blz. 123). En toch vat hij ook het aspect van de hoeveelheid en dat van de ruimtelijkheid als modale
aspecten van de werkelijkheid! Hoe zou dit mogelijk zijn als er geen feitelijke getalsverhoudingen van meer en
minder en geen feitelijke ruimtelijke verhoudingen van groter en kleiner bestonden waarvan toch ieder weet dat
zij aan tijdsduur gebonden zijn?

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 85
Inleiding (tekstversie 6)

opgewekte, gespannen gevoelstoestand “vliegt” hij om. En er is ook een tijdsorde van het
gevoel, die zich openbaart in de opeenvolging van overwegende lust- en onlustgevoelens
(ieder lustgevoel volgt de tijdsorde van opklimming, verzadiging en daling).

Het logisch aspect van de tijd

In het logisch aspect fungeert de tijd in een bijzondere logische zin. Naar de zijde van
de tijdsorde heeft hij hier de modale zin van logische gelijktijdigheid, resp. van het logisch
prius et posterius, welke laatste tijdsorde zich pregnant uitdrukt in het logisch beginsel van de
toereikende grond, volgens hetwelk aan de gevolgtrekking de zgn. premissen (logische
gronden) vooraf behoren te gaan, waaruit de conclusie logisch behoort te volgen. (Vgl. de
sluitreden: premisse 1, de zgn. maior: Alle mensen zijn sterfelijk; pr. 11, de minor: Socrates
[tP095] is een mens; conclusie: Dus Socrates is sterfelijk). De orde van de logische
gelijktijdigheid komt tot uitdrukking in de logische principes van de identiteit (A is
tegelijkertijd A en verschillend van alle niet-A) en van de tegenspraak. (Twee tegenstrijdige
oordelen kunnen niet in hetzelfde opzicht tegelijkertijd 2 waar zijn). In beide principes is deze
logische tijdsorde weer betrokken op tijdsduur in het logisch aspect van de werkelijke
denkact.

Het cultuur-historisch aspect van de tijd

In het cultuur-historisch aspect fungeert de tijd in de bijzondere zin van de
cultuurontwikkeling met haar innige verstrengeling van verleden, heden en toekomst.

Deze differentiatie in de tijdsinrichting naar verleden, heden en toekomst heeft een
oorspronkelijke historische zin. Zij krijgt eerst inhoud in haar betrokkenheid op een
cultuurtaak en wordt de mens eerst bewust bij de ontwaking van het historisch besef. Het
historisch “heden”, waaraan wij ons ten aanzien van de beide tijdstichtingen van verleden en
toekomst oriénteren, is allerminst een neutraal “moment” in het bewegingsaspect van de tijd.
Het is een intensieve “tijdspanne” waarin wij ONs Op onze roeping bezinnen en ons van onze
mogelijkheden rekenschap geven. Dat is een nieuw aspect van de tijd dat wij ook in het
gevoelsaspect nog niet ontmoeten.

De historische periode met haar (steeds elastische) begrenzing door belangrijke
overgangspunten in de cultuurontwikkeling is een tijdsfiguur in de bijzondere zin van de
historie, evenzeer als een historisch ogenblik. En ook hier ontmoeten wij weer de correlatie
van tijdsorde en tijdsduur (naar de historische tijdsorde gaat aan het zgn.
differentiéringsproces in de cultuur een ongedifferentieerde cultuurtoestand vooraf; de duur
van de laatste kan van volk tot [tP097] volk zeer verschillend zijn.

Opgemerkt moet worden, dat van het logisch aspect af de tijdsaspecten een normatieve
zin aannemen. Reeds de tijdsorde van het logisch prius et posterius draagt het karakter van zo
behoren, waarvan in de feitelijke-logische redenering kan worden afgeweken, in welk geval
wij van onlogische redenering spreken.*

Bovendien eist van het historisch aspect af de tijdsorde, die in de normatieve aspecten
slechts in beginsel is gegeven, een nadere vormgeving van de zijde van de mens (vgl. onze
sociale tijdrekening, de zgn. kalendertijd en de “periodisering” van de historische
ontwikkeling).

Op deze punten kan eerst in een later deel van ons onderzoek worden ingegaan.

3 Hier is inderdaad een logische (en niet bv. een psychische of energetische) gelijktijdigheid bedoeld, nl.
in de zin van de analytische implicatie en exclusie. Het oordeel: “Alle mensen zijn sterfelijk” sluit logisch uit het
oordeel “Deze mens is onsterfelijk” en sluit tegelijkertijd het oordeel in “Deze mens is sterfelijk”, daar onder
“alle” deze ene begrepen is.

4 Denk bv. aan de verkeerde logische gevolgtrekking “Alle mensen zijn sterfelijk” uit de premissen
“Socrates is sterfelijk” en “Socrates is een mens”.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 85
Inleiding (tekstversie 6)

Het symbolisch aspect van de tijd

In het symbolisch aspect van onze ervaring fungeert de tijd in de bijzondere zin van de
symbolische betekenis. Men denke aan een symbolische pauze tussen het uitspreken van twee
volzinnen, aan de betekenis van een langzaam gebaar van een dirigent ter aanduiding van een
vereist langzamer tempo. In de woordtaal komt de taalkundige tijdsorde tot uiting in de
syntactische regels voor de rangschikking van de woorden in de zinsbouw.® Zij is weer
noodzakelijk betrokken op de feitelijke duur van het spreken of lezen in zijn taalkundig
aspect.

Het omgangsaspect van de tijd

In het omgangsaspect fungeert de tijd in de bijzondere zin van beleefdheid, tact,
hoffelijkheid, gezelligheid enz. Men denke aan de bijzondere omgangszin van het laten
voorgaan van een maatschappelijk hoger gestelde, van [tP099] het eerst begroeten van de
gastvrouw, van het tactisch bepalen van het juiste ogenblik en duur van een eerste bezoek,
enz. enz. Alles weer in correlatie van tijdsorde en tijdsduur.

Het economisch aspect van de tijd

In het economisch aspect fungeert de tijd in de bijzondere zin van de economische
waardering. In economisch opzicht is de tijdsduur, waarover ik voor mijn werk, resp. mijn
rust of ontspanning beschik, zelf een economisch schaars goed, waarmee spaarzaam behoort
te worden omgegaan. Vgl. het Engelse spreekwoord “Time is money”. Het economisch
renteverschijnsel impliceert een hogere economische waarde van de onmiddellijke boven de
toekomstige mogelijkheid tot beschikking over een in leen gegeven geldsom. In de
economische tijdsorde behoort het zich getroosten van kosten of offers vooraf te gaan aan het
behalen van de economische lonende opbrengst (De cost gaat voor de baet uit) en alle
economische goederen hebben hun bijzondere economische duur, een stand van zaken waarop
de zgn. afschrijvingspolitiek is gebaseerd.

Het esthetisch aspect van de tijd [tP100]

In het esthetisch aspect fungeert de tijd in een modaal-esthetische zin, die van de
harmonie.

Het principieel verschil tussen het historische en esthetische tijd openbaart zich
duidelijk in een zgn. historisch drama of een historische roman. Wanneer hier de auteur
precies de historische tijdsorde van de gebeurtenissen volgt, dan miskent hij de eisen van het
kunstwerk. De esthetische tijd mag niet esthetisch ledig zijn. Een historisch verloop van
gebeurtenissen volgt als zodanig geen esthetische tijdsorde en de laatste is weer noodzakelijk
betrokken op feitelijke tijdsduur naar zijn esthetisch aspect. Zo kan bv. in een muziekstuk of
toneelstuk een bepaald onderdeel feitelijk te lang gerekt zijn in verhouding tot de overige,
waardoor aan de harmonieuze tijdsorde van het geheel wordt tekort gedaan. Ook het tempo
van de onderdelen van een muziekstuk is een intrinsiek esthetische tijdsorde, evenals het
ritme van een dans.

Het juridisch aspect van de tijd

In het juridisch aspect fungeert de tijd in de modale zin van het recht, die wij later
nader hebben te onderzoeken. In het tenietgaan van het eigendomsrecht of van een
schuldvordering door zgn. extinctieve verjaring, d.i. door het verlopen van een zekere termijn,
zonder dat de [tP101] gerechtigde door enige gedraging van zijn recht heeft doen blijken,
openbaart de tijd een juridische zin, die als tijdsorde weer normkarakter draagt.

5 Vgl. bv. het verschil in taalkundige betekenis tussen de woordvolgorde “niet helemaal” en “helemaal

niet”, “Ik ben vrij” en “Ben ik vrij?”, “Niet meer” en “Meer niet”.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 85
Inleiding (tekstversie 6)

Bepaalt bv. het Burgerlijk Wetboek, dat de verjaringstermijn voor schuldvorderingen
in het algemeen (behoudens verschillende uitzonderingen) 30 jaren is, dan komt in deze
tijdsbepaling een normatieve rechtseis tot uitdrukking en wel die van de waarborging van de
zgn. rechtszekerheid in het verkeer. Zowel in de bepaling van de geldingsduur van de
rechtsnormen als in de bepaling van het tijdstip, waarop een rechtsfeit (d.i. een feit, waaraan
de rechtsorde rechtsgevolgen heeft verbonden) heeft plaats gehad, komt de bijzondere zin van
de juridische tijd tot uitdrukking. Men denke aan de vraag, wanneer een koopovereenkomst is
tot stand gekomen, indien tussen aanbod en aanvaarding bv. een tijdsverloop van een week
ligt en het schriftelijk antwoord op het aanbod bv. door de aanbieder weer eerst een week na
zijn verzending wordt ontvangen; aan de tijdsfiguur van de zgn. “terugwerkende kracht” van
een rechtsregel, d.w.z. dat hij ook zal gelden voor rechtsfeiten, [tP102] die zich vor het in
werking treden van de nieuwe rechtsregel hebben voorgedaan, maar welker rechtsgevolgen
nog niet zijn uitgeput. Men denke voorts aan de juridische tijdsfiguur van de mora of het
verwijl, bestaande in het niet tijdig voldoen aan zijn verplichtingen, waaraan door de
rechtsorde verschillende rechtsgevolgen zijn verbonden. Ook hier zijn weer tijdsorde en
feitelijke duur te onderscheiden. Zo openbaart bv. de eerste zich in de regel “lex posterior
derogat priori”, die overigens niet zonder voorbehoud en nadere precisering geldt, of in de
regel, dat aan het intreden van mora in het algemeen een ingebrekestelling van de schuldenaar
behoort vooraf te gaan (voor zover dit niet door de aard van de verbintenis, resp. door een
uitdrukkelijke bepaling in de overeenkomst is uitgesloten), terwijl de duur van de mora
feitelijk zeer verschillend kan zijn.

Het morele aspect van de tijd

In het morele aspect fungeert de tijd in de bijzondere zin van de morele liefdeplicht.

In de morele tijdsduur betekent iedere ongebruikt gelaten tijdelijke gelegenheid,
waarin men door zijn schuld heeft nagelaten zijn naaste naar zijn vermogen in diens nood te
helpen, een verzuim in zedelijk opzicht. Er is een morele tijdsorde van vroeger en later, die
bv. gebiedt eerst zich met zijn broeder te verzoenen, vor men anderen op hun liefdeplichten
gaat wijzen en van gelijktijdigheid, die tegelijkertijd [tP103] bv. de betoning van ouderliefde
en vaderlandsliefde eist. En ook deze tijdsorde is weer betrokken op feitelijke duur in het
moreel aspect van de werkelijkheid.

Het geloofsaspect in de tijd

In het geloofsaspect eindelijk neemt de tijd de bijzondere zin aan van de openbaring in
de tijd van het boventijdelijke, van het achter de tijd verborgene.

In deze zin is te verstaan het aanvangswoord van het boek Genesis: “in den beginne
schiep God de hemel en de aarde”.

In deze zin ook de scheppingsdagen, waarin Gods scheppingswerk, dat als zodanig
niet in de tijd en in onderworpenheid aan de tijdsorde is geschied (de tijd behoort immers zelf
tot het geschapene), in het geloof op de menselijke werkdagen wordt betrokken, opdat wij
steeds ons tijdelijk werk in het licht van Gods werk zouden zien. In deze zin is ook te verstaan
de belijdenis, dat de wedergeboorte aan de bekering moet voorafgaan, hetgeen een stand van
zaken in de tijdsorde van het geloof betekent, enz.

Alle genoemde tijdsaspecten zijn dus slechts modaliteiten of bijzondere
uitdrukkingswijzen van de kosmische tijd, die de aspecten in een [tP103] continue samenhang
bindt en omspant.

In de ervaring wordt de tijd nimmer in een abstract aspect, maar slechts in zijn
continue samenhang van aspecten beleefd. Kijk ik in het dagelijks leven op mijn horloge, dan
ervaar ik de tijd niet uitsluitend in zijn abstract bewegingsaspect, maar tegelijk in zijn

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 85
Inleiding (tekstversie 6)

gevoelsaspect, zijn symbolisch-, zijn omgangs-, zijn economisch-, zijn rechtsaspect enz. De
kloktijd maant mij onophoudelijk tot gevolg geven aan mijn sociale plichten.

Juist omdat de voor-theoretische ervaring in deze continuiteit van de kosmische tijd
blijft ingesteld, komen hier de modale aspecten van de zich binnen onze ervaringshorizon
manifesterende concrete werkelijkheid niet expliciet, niet in theoretische discontinuiteit, tot
bewustzijn, maar slechts impliciet aan concrete gebeurtenissen, handelingen, te volbrengen
taken enz. De continuiteit van de kosmische tijd overdekt in het voor-theoretisch bewustzijn
zijn onderscheiden modale aspecten.

Van de kosmische tijd als zodanig is ook geen begrip mogelijk. Immers ieder begrip
vooronderstelt de kosmische tijd, omdat de logische functie van onze denkwerkzaamheid zelf
door die tijd wordt omvat. Slechts van de modale aspecten van de tijd kunnen wij ons een
begrip vormen. In de theoretische denkhouding moeten wij dan ook in de eerste plaats deze
aspecten abstraheren uit de kosmische continuiteit van hun [tP105] tijdssamenhang, om ze
gearticuleerd te kunnen onderscheiden.

De theoretische idee van de tijd en het begrip van de tijdsaspecten
De theoretische abstractie van de continuiteit van de tijd

Dit neemt echter niet weg, dat wij ons theoretisch denken kunnen richten op de
kosmische tijd als op een noodzakelijke vooronderstelde van alle theoretisch begrip als
datgene wat dit begrip eerst mogelijk maakt. Wij komen dan tot een zgn. theoretische idee of
een grensbegrip van de kosmische tijdsorde van vroeger en later, waarin de aspecten zelf een
vaste plaats zullen innemen. Zulk een theoretisch idee van de tijd leert ons de laatste niet in de
continuiteit van zijn duur kennen, maar brengt hem ons alleen in de theoretische
discontinuiteit van al zijn theoretisch onderscheiden aspecten tot bewustzijn en wel in een
theoretisch-systematisch samenhang van deze aspecten, waarin de plaats van elk van hun
binnen het geheel duidelijk aan het licht komt.

En zulk een theoretische tijdsidee is inderdaad een noodzakelijke vooronderstelling
van ieder aspectbegrip van de tijd, omdat de onderscheiden tijdsaspecten een innerlijke
samenhang vertonen, waarin zij hun eigen aard eerst kunnen openbaren. [tP106]

M.a.w. de stand van zaken, die wij in 82 bij onze eerste summiere onderscheiding van
de verschillende aspecten van een koopovereenkomst moeten vaststellen, nl. dat de eigen
aard van haar juridisch aspect zich doorlopend slechts binnen de innerlijke samenhang van al
haar aspecten bleek uit te drukken, is in de kosmische tijd zelf gegrond.

Wanneer wij nu in de theoretische denkhouding van de continuiteit van de kosmische
tijd moeten abstraheren, om de modale aspecten van de tijdelijke werkelijkheid zelf in
theoretisch-logische discontinuiteit te kunnen vatten, dan dringt zich opnieuw het principieel
verschil tussen de theoretische en de niet-theoretische denk- en ervaringshouding aan onze
aandacht op. Wij moeten trachten in dit verschil een volkomen helder inzicht te krijgen,
zullen wij in ons vakwetenschappelijk denken niet voortdurend bloot staan aan het gevaar in
een onkritische vereenzelviging van de theoretische werkelijkheidsvisie met de niet-
theoretische van het dagelijks leven terug te vallen. [tP107]

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 86
Inleiding (tekstversie 6)

§6
De subject-objectrelaties van de integrale voor-theoretische ervaring

De denkhouding van de niet-theoretische ervaring onderscheidt zich principieel van de
theoretische door het ontbreken van de vroeger besproken antithetische relatie. Hier stellen
wij niet onze logische denkfunctie tegenover de niet-logische ervaringsaspecten van de
werkelijkheid, maar blijven wij met onze logische denkfunctie en onze overige
ervaringsfuncties in de volle tijdelijke werkelijkheid ingesteld. Er heeft hier dus ook geen
abstractie plaats van de vroeger besproken continuiteit van de kosmische tijd.

De subject-objectrelaties in de niet-theoretische integrale werkelijkheidservaring

Deze integrale denk- en ervaringshouding is gewaarborgd door de subject-
objectrelaties, die voor haar karakteristiek zijn en die in de kennistheorie ten onrechte vaak
met de theoretische kenrelatie worden vereenzelvigd. Wat hebben wij onder deze subject-
objectrelaties in de integrale, niet-theoretische ervaring van de werkelijkheid te verstaan?

In deze ervaringshouding kennen wij zonder aarzeling objectieve eigenschappen van
biotisch, [tP108] zinnelijk, logisch, taalkundig, cultureel-historisch, esthetisch, economisch,
juridisch en zelfs moreel en geloofskarakter! toe aan dingen en gebeurtenissen in ons
dagelijks leven, die onmogelijk een subjectieve functie in al deze aspecten van de
werkelijkheid kunnen hebben. Wij weten zeer wel, wanneer wij de kinderschoenen en de
primitief animistische opvattingen ontwassen zijn, dat deze dingen en gebeurtenissen niet
kunnen functioneren als subjecten, die zelf organisch leven, voelen en zinnelijk waarnemen,
logisch onderscheiden, dingen met woorden symbolisch betekenen, of waarderingsoordelen
vellen. Wij weten heel goed, dat deze objectieve hoedanigheden hun alleen toekomen in
betrekking tot de subjectfuncties, die mensen - en voor zoveel betreft de organische
levensfuncties en de sensitieve levensfuncties resp. ook planten en dieren - binnen de
genoemde bijzondere aspecten hebben. Maar nochtans vatten wij ze als objectieve
hoedanigheden van de dingen en gebeurtenissen zelf. Zo doen wij bv. wanneer wij (uiteraard
weer zonder theoretische onderscheiding van de aspecten als zodanig) water, dat toch zelf niet
leeft, een levensmiddel noemen, of van een vogelnest spreken, dat, ofschoon zelf uit niet-
levende bestanddelen opgebouwd, reeds in de woordverbinding, waarmee het wordt
aangeduid, met het subjectief-organisch leven van het dier in onverbrekelijke betrekking
wordt gevat. Zo doen wij, wanneer wij een tafel of een stoel [tP109] een cultuurvoorwerp
noemen, dat gezellig of ongezellig, mooi of lelijk, kostbaar of economisch waardeloos is en
ons of iemand anders in eigendom toebehoort, een voorwerp, waarvan we houden of dat we
haten.

Wij doen zo, wanneer wij zinnelijke hoedanigheden van kleur, reuk, smaak, zinnelijke
vorm en gedaante toekennen aan dingen, die zelf niet als subject gewaarwordingen kunnen
hebben.

Het structureel karakter van de subject-objectrelaties

Wij ervaren deze subject-objectrelaties als structurele relaties van de empirische
werkelijkheid zelf. Dat wil zeggen: de objectieve hoedanigheid van levensmiddel komt aan het
water werkelijk toe in betrekking tot ieder mogelijk binnen onze tijdelijke werkelijkheidsorde
levend wezen en niet slechts in betrekking tot één bepalend individu; de zinnelijke kleur komt
aan de roos toe in betrekking tot iedere mogelijke normale zinnelijke kleurwaarneming, niet
slechts in betrekking tot die van mij of u. Ongetwijfeld zijn de subject-objectrelaties in de

1 Denk slechts aan een kerkgebouw, een rozenkrans, een tempel, een altaar enz. enz., die steeds door een
objectfunctie in het geloofsaspect zijn gekarakteriseerd, maar evenzeer aan een natuurgebeuren, waarin het
geloof een objectieve uitdrukking van de goddelijke macht opmerkt, hetzij in afgodische, hetzij in Bijbelse zin.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 86
Inleiding (tekstversie 6)

concrete ervaring van het dagelijks leven betrokken op individuele dingen en gebeurtenissen,
zodat de daaraan opgemerkte objectieve hoedanigheden zelf een individueel karakter dragen.
[tP110]

Maar deze individualiteit blijft niettemin objectief ten aanzien van iedere mogelijke
subjectieve menselijke ervaring van de werkelijkheid.?

De subject-objectrelaties van de niet-theoretische ervaring laten de werkelijkheid inéén

Wij zien dus, hoe de subject-objectrelaties van de niet-theoretische ervaring de
werkelijkheid inéén of intact laten, in de gegeven (continue) samenhang van haar modale
aspecten; terwijl daarentegen de theoretische kenrelaties, gelijk wij gezien hebben, de
werkelijkheid uiteenstellen en het resultaat zijn van een theoretische abstractie.

Ongetwijfeld kunnen ook de subject-objectrelaties van de niet-theoretische ervaring
aan theoretische analyse worden onderworpen, maar dan weer alleen in de theoretische
uiteenstelling van de modale aspecten, waarbinnen zij zich voordoen, dus met abstractie van
haar continue intermodale tijdssamenhang. Zij worden dan in theoretische relatie tot onze
logische denkfunctie gesteld, maar zijn niet zelf van theoretische aard.

De misvatting van de vadr-theoretische ervaring als een naief-realistische
afbeeldingstheorie

De kijk, die ik hier gaf op de voor-wetenschappelijke ervaring is allerminst een
algemeen aanvaarde. De meest gangbare opvatting in de kennistheorie is nog steeds deze, dat
deze ervaring zelf een [tP111] soort theorie van de werkelijkheid is, die men de theorie van
het naief-realisme of de “afbeeldingstheorie” noemt. VVolgens deze theorie zou het menselijk
bewustzijn als een soort gevoelige plaat zijn opgesteld tegenover de werkelijkheid, zoals die,
geheel onathankelijk van dit bewustzijn “op zichzelf” zou zijn. Die werkelijkheid “op
zichzelf” zou zich nu in de zinnelijke waarneming op objectieve wijze “afbeelden”. En deze
naief-realistische theorie zou nu grondig weerlegd zijn door de moderne natuurwetenschap,
die ons de subjectiviteit van onze zinnelijke gewaarwordingen heeft doen kennen.

Dit is evenwel een volledige misvatting van de voérwetenschappelijke ervaring, een
misvatting die zich alleen laat verklaren uit een onkritische verabsolutering van de
theoretische denkhouding, die men nu onvoorziens ook aan de vdérwetenschappelijke, zgn.
“naleve” ervaring gaat toedichten.

De “naieve ervaring” wordt hier gevat in een theoretische antithetische relatie, die
haar, gelijk wij zagen, principieel vreemd is en zij wordt bestreden met
natuurwetenschappelijke argumenten, die slechts op bepaalde abstracte aspecten van de
werkelijkheid betrokken zijn.

De naieve ervaring is geen theorie over de werkelijkheid, zij vat veeleer de
werkelijkheid in de [tP112] structuren, waarin zij zich geeft. Ja zij is zelf het grote gegeven
voor alle werkelijkheidstheorie, waarvan de laatste behoorlijk rekenschap moet kunnen geven.

2 Het heeft geen zin te menen, dat alleen de natuurwetenschap ons de “objectieve” werkelijkheid zou
leren kennen onafhankelijk van de “subjectieve” interpretaties en waardering van de zijde van de mens. Immers
men vergeet daarbij dat ook de fysisch-chemische en biotische functies van de werkelijkheid, voor zover ze
natuurwetenschappelijk worden onderzocht, steeds betrokken blijven op de subjectieve ervaringsfuncties van de
mens. Zonder zinnelijke waarneming van de verschijnselen is geen experimentele natuurwetenschap mogelijk.
Dat daarbij objectief zinnelijke verschijnselen worden betrokken op exacte telling, weging en meting verandert
niets aan het feit, dat zij slechts in de subject-objectrelatie aan de menselijke ervaring toegankelijk zijn. Ook
tellen, wegen, en meten zijn menselijke wijzen van verifiéring en de objectieve maat waarmee wordt gemeten,
heeft slechts zin in betrekking zin in betrekking tot de subjectieve meting en weging door de mens. De subject-
objectrelatie is echter niet beperkt tot meten en wegen van de verschijnselen. Men mag nimmer vergeten dat de
natuurwetenschappelijke kenrelatie slechts op enkel abstracte aspecten van de subject-objectrelatie gericht is.
Zie hieronder in de tekst.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 86
Inleiding (tekstversie 6)

ledere theorie over de werkelijkheid, die zulks niet vermag, moet in haar grondslagen
verkeerd zijn.

De vodrwetenschappelijke ervaring vat de werkelijkheid in individualiteitsstructuren
De voorwetenschappelijke ervaring vat, gelijk wij reeds vroeger opmerkten, de
werkelijkheid in typische totaalstructuren, die in beginsel alle aspecten omspannen en waarin
de functies, die de dingen, gebeurtenissen en andere concrete werkelijkheden in deze aspecten

hebben, op een typische wijze gegroepeerd en geindividualiseerd tot een individueel geheel.
Wij zullen deze structuren voortaan de structuren van de individualiteit of
“individualiteitsstructuren” noemen. Ook de logische begrippen zijn in de
voorwetenschappelijke ervaringshouding aan deze individualiteitsstructuren georiénteerd. Wij
onderscheiden in het gewone leven bv. een appelboom van een kastanjeboom en een tafel van
een stoel, doordat wij typische totaalkenmerken van deze dingen in het oog vatten, die hier,
zoals wij zullen zien, nog in starre gebondenheid aan de zinnelijke waarneming worden
begrepen.

De verhouding van de vakwetenschappen tot de wijsbegeerte

Eerst in de theoretische of wetenschappelijke denkhouding beginnen wij de
werkelijkheid [tP113] naar haar afzonderlijke aspecten te analyseren. Terwijl daarbij de
empirische vakwetenschappen al haar aandacht richten op de wisselende verschijnselen, die
zich binnen deze aspecten voordoen, zonder dat zij als zodanig ons inzicht in de structuur van
deze aspecten zelf kunnen geven, is het de onafwijsbare taak van de wijsbegeerte ons de
modale structuren aspecten te leren kennen. En daar deze structuren slechts in haar onderlinge
innerlijke samenhang haar eigen aard kunnen openbaren, moet de wijsbegeerte ons in die
totale samenhang van de aspecten inzicht verschaffen.

Daar echter iedere vakwetenschap grondbegrippen moet hanteren, die in de structuur
van de aspecten in hun eigen geaardheid en onderlinge samenhang gegrond behoren te zijn,
kan van een autonomie van de vakwetenschap tegenover de wijsbegeerte in de zin van een
onafhankelijkheid van de eerste van wijsgerige vooronderstellingen geen sprake zijn. Men
kan alleen zeggen, dat het wijsgerig inzicht in de modale structuren van de aspecten en in de
individualiteitsstructuren van de werkelijkheid ons nog slechts de grondslagen van het
vakwetenschappelijk onderzoek biedt, maar dat het nimmer dit onderzoek kan vervangen of er
op vooruit kan lopen. Aan deze laatste fout heeft [tP114] zich de zgn. speculatieve of
bespiegelende filosofie, voor zover zij zich los van de ervaring wilde maken, herhaaldelijk
schuldig gemaakt en dit verklaart ook de neiging tot emancipatie van de zijde van de
vakwetenschap. Feitelijk betekende deze emancipatie echter niets anders, dan dat de
vaktheoretici zich op eigen hand een theoretische visie op de werkelijkheid gingen ontwerpen,
die niet minder van wijsgerige aard was dan de speculatieve, tegen welker a-prioristische
systeemdwang zij in verzet kwamen. Want het moet nu de lezer wel duidelijk zijn geworden,
dat zonder een theoretische werkelijkheidsvisie geen empirische vakwetenschap mogelijk is
en dat een theoretisch visie op de werkelijkheid als zodanig de grenzen van een
vakwetenschap overschrijdt en zich op wijsgerig terrein begeeft.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §7
Inleiding (tekstversie 6)

87
Het tweede grondprobleem van de transcendentale denkkritiek: het probleem van de
theoretisch synthesis en van haar uitgangspunt

Wij vatten nu de draad van onze transcendentale kritiek van de theoretische denk- en
ervaringshouding weer op. De laatste bleek gekarakteriseerd door een antithetische relatie
tussen onze logische denkfunctie en de niet-logische aspectfuncties van de empirische
werkelijkheid. [tP115] En uit deze theoretische antithesis ontsprong het eigenlijke theoretisch
probleem van de “gegenstand”, d.i. van het niet-logisch, maar reeds uit de kosmische
tijdssamenhang geabstraheerde en daardoor analytisch afgezonderde, veld van ons onderzoek.

Wij kunnen echter bij het probleem geen halt maken. Wij moeten van de theoretische
antithesis voortschrijden tot de theoretische synthesis, tot de theoretische verbinding van het
logisch aspect van onze theoretische denkwerkzaamheid met het daaraan tegenovergestelde
niet-logische aspect van onze ervaring, om tot een theoretisch begrip van deze “gegenstand”
te komen. VVoor de jurist is dit het probleem van het rechtsbegrip en van alle daarin vervatte
juridische grondbegrippen.

Het transcendentale probleem van de theoretische synthesis en van haar uitgangspunt

Maar hier rijst een nieuw grondprobleem, dat wij als volgt kunnen formuleren: “Van
welk standpunt uit laten zich de in de theoretische antithesis uiteen- en tegenover elkaar
gestelde modale aspecten van de binnen de menselijke ervaringshorizon fungerende
werkelijkheid weer in een theoretische synthesis van logisch en niet-logisch aspect verenigen?

Hier raken wij de eigenlijke kernvraag van onze transcendentale kritiek. Want door de
formulering van dit nieuwe probleem onderwerpen wij ieder mogelijk uitgangspunt van het
theoretisch [tP116] denken aan deze kritiek.

Nu is het ontwijfelbaar, dat een waarlijk kritische denkhouding ons niet veroorlooft dit
uitgangspunt in één van de beide termen van de antithetische relatie te zoeken, hetzij in het
logisch denkaspect, hetzij in het niet-logisch aspect dat in zijn analytische abstractie zijn
“gegenstand” vormt.

Het uitgangspunt van de synthesis moet boven beide aspecten verheven zijn en de
diepere eenheid van beide zijn, zal het tot een wezenlijke verbinding van de beide termen van
de gegenstandsrelatie komen. Dit kritisch inzicht belet ons definitief, van de theoretische
denkhouding zelf uit te gaan als van een onproblematisch gegeven.

Toch schijnt de gangbare opvatting krachtens haar dogma van de autonomie van de
wetenschap gedwongen, in het theoretisch denken zelf het uitgangspunt van de theoretische
begripsvorming te zoeken. Hier ontstaat dus blijkbaar voor haar een onontkoombare impasse.

De impasse van de aanhangers van de autonomie der wetenschap: De “ismen” in de
theoretische werkelijkheidsvisie

Immers door haar intrinsieke structuur is onze theoretische denkfunctie gedwongen in
intermodale theoretische synthesis te werk te gaan. Nu zijn er zoveel soorten van intermodale
theoretische synthesis mogelijk als de werkelijkheid modale aspecten van niet-logische
[tP117] vertoont. Er is bijvoorbeeld een synthetisch denken van mathematisch, van fysicaal,
van biologisch, van psychologisch, van historicaal, van taalkundig, van economologisch, van
estheticaal, van rechtstheoretisch, van moraal-theoretisch, van theologisch karakter.

In welke van deze mogelijke synthetische gezichtspunten zal de theoretische
werkelijkheidsvisie, die zoals wij gezien hebben aan alle empirische vakwetenschap als
noodzakelijke vooronderstelling ten grondslag ligt, haar uitgangpunt kiezen? Onverschillig

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §7
Inleiding (tekstversie 6)

hoe deze keuze uitvalt, steeds zal zij neerkomen op de verabsolutering van één van de
bijzondere vakwetenschappelijke gezichtspunten.

Dit is de bron van alle “ismen” (zoals energetisme, biologisme, psychologisme,
historicisme, moralisme enz.) in de theoretische opvatting van de werkelijkheid, die in de
wetenschap opgeld doet en elkaar wederkerig opheffen.

Het onkritisch karakter van de verabsolutering van vakwetenschappelijke
gezichtspunten

Nu zijn deze “ismen” in een dubbel opzicht onkritisch. In de eerste plaats toch geeft de
antithetische theoretische “gegenstandsrelatie” geen enkele grond tot verabsolutering een
vakwetenschappelijke gezichtspunt. Zij biedt integendeel weerstand aan iedere poging, een
van de antithetisch tegenover elkaar gestelde aspecten van de werkelijkheid [tP118] tot
worteleenheid van alle andere te verheffen en zij wreekt zich op iedere poging, om het ene
modale aspect tot een ander te herleiden, door het theoretisch denken daarbij in antinomieén
(zakelijke tegenstrijdigheden) te verstrikken; een punt, waarop wij nog afzonderlijk
terugkomen.

Immers in de theoretische “gegenstandsrelatie” komt niet slechts het logisch aspect
van ons denken antithetisch te staan tegenover de niet-logische aspecten van de werkelijkheid.
Deze laatste komen ook onderling in een antithetische verhouding. Zij worden uiteen- en
tegenover elkaar gesteld, om ze theoretisch van elkaar te kunnen onderscheiden.

In de tweede plaats keert in ieder “isme” het transcendentale probleem van de
intermodale theoretische synthesis onopgelost terug; want iedere verabsolutering van een
vakwetenschappelijk gezichtspunt vooronderstelt een theoretisch synthesis van het logisch
aspect en het niet-logisch aspect, dat men verabsoluteert.

Zo kan men bv. niet in de trant van het “historisme” aan de gehele werkelijkheid, die
zich binnen de menselijke ervaringshorizon presenteert, een historisch karakter toekennen,
zonder dat men eerst het cultuur-historisch aspect van deze werkelijkheid analytisch heeft
geabstraheerd uit de kosmische samenhang van de aspecten. Maar de “ismen” negeren dit
transcendentale probleem en gaan van de verabsolutering van een vakwetenschappelijk
synthesis uit als van een onproblematisch axioma. [tP119] Zij spelen als wijsgerige
werkelijkheidsvisies een fundamentele rol in de vakwetenschappen, omdat zoals wij gezien
hebben, iedere empirische wetenschap een theoretische conceptie van de werkelijkheid
onderstelt.

Het probleem van de synthesis in de wiskunde

Ja, zelfs de zuivere wiskunde, die in het algemeen niet tot de empirische
wetenschappen wordt gerekend, ontkomt niet aan de invloed van de “ismen”. De
mathematische wetenschap toont ons een fundamenteel verschil van opvattingen juist met
betrekking tot het probleem van de intermodale synthesis. Hoe moeten wij de verhouding zien
tussen het logisch denkaspect, de aspecten van aantallige hoeveelheid en ruimtelijkheid, het
zinnelijke aspect van de ervaring en het taalaspect van de symbolen, die in de wiskunde
worden gebruikt? Heeft de wiskundige “gegenstand” zijn oorsprong in de logische
denkfunctie of in de zinnelijke waarneming, of in een synthesis van het logisch begrip van
eenheid en veelheid met de intuitie van de tijd in de opeenvolgende fasen van de telhandeling,
of is hij wellicht slechts een complex van taalsymbolen, waarmee kan worden geopereerd op
de grondslag van formele, bij afspraak in het denkverkeer overeengekomen, definities?
[tP120]

Mathematisch “logicisme”, “empirisme”, “intuitionisme” en “formalisme” geven op
deze fundamentele vragen een zeer verschillend antwoord. En de invloed van deze “ismen”
beperkt zich niet tot een zuiver wijsgerig debat over de grondslagen van de wiskunde. Het

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §7
Inleiding (tekstversie 6)

antwoord, dat men hier op het probleem van de synthesis geeft, is veeleer beslissend voor de
waardering van een gehele tak van de hogere wiskundige theorie (de theorie van de zgn.
transfiniete getallen).

Zolang men in het theoretisch denken zelf het “autonome” uitgangspunt van de
wetenschap zoekt, schijnt de onkritische verabsolutering van een vakwetenschappelijke
synthese niet te ontgaan.

Het immanentie-standpunt

Wij zullen voortaan hen, die dit gangbare standpunt verdedigen, aanhangers van het
theoretisch immanentiestandpunt noemen, omdat zij menen, dat het uitgangspunt (of het zgn.
“archimedisch punt”) van de wetenschap aan het theoretisch denken immanent moet zijn.

Nu is er echter een richting in deze immanentie-filosofie, die het onkritisch [tP121]
karakter van de verabsolutering van een vakwetenschappelijk gezichtspunt tot uitgangspunt
van de wetenschap wel degelijk heeft ingezien en meent, dat men, met volkomen handhaving
van de autonomie van de wetenschap, nochtans binnen het theoretisch denken zelf een
uitgangspunt kan ontdekken, dat boven alle verscheidenheid van de bijzondere synthetische
gezichtspunten van de vakwetenschappen is verheven en dus inderdaad als kritisch
uitgangspunt in aanmerking komt. Dit is de zgn. kritische richting in de wijsbegeerte, welke
door Immanuel Kant is geintroduceerd.

Wij dienen allereerst deze zgn. “kritische” wetenschapstheorie aan onze
transcendentale kritiek te onderwerpen, omdat zij ook in de rechtswetenschap vele aanhangers
heeft gehad en nog heeft.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §8
Inleiding (tekstversie 6)

88
Het zgn. “kritisch” immanentiestandpunt en het derde transcendentale grondprobleem
van het theoretisch denken

In zijn "Kritik der reine Vernunft", het beroemde werk waarin hij een onderzoek
instelde naar de grondslagen en grenzen van de wetenschappelijke kennis, is Kant uitvoerig
ingegaan op het probleem van de theoretische synthesis, zonder daarbij echter de structuur
van de gegenstandsrelatie en de [tP122] daarin plaatsgrijpende theoretische uiteenstelling van
de aspecten gezien te hebben. Een wetenschappelijke synthesis is volgens hem slechts de
verbinding van een ons in de zinnelijke aanschouwing gegeven menigvuldigheid van
indrukken tot de eenheid van een object of een “gegenstand” (Kant onderscheidt deze beide
niet).

Deze verbinding kan volgens hem niet in het “object” zelf gegeven zijn, maar moet
uitgaan van het “subject” van de kennis, van de kennende ikheid. Zij onderstelt dus de diepere
eenheid van het subject, die nog boven alle synthetische begrippen moet verheven zijn omdat
deze laatste het verbindend subject onderstellen, immers van dit subject moeten uitgaan.
M.a.w. Kant zoekt het ware uitgangspunt van de wetenschappelijke kennis in de weg van de
kritische zelfbezinning.

De weg van de kritische zelfbezinning in het theoretisch denken

Deze weg houdt inderdaad een grote belofte in. Want het is ontwijfelbaar, dat ons
theoretisch denken, zolang het analytisch op de verschillende theoretisch uiteengestelde
aspecten van de empirische werkelijkheid gericht [tP123] blijft, in een theoretische
verscheidenheid wordt verstrooid, welker diepere eenheid verborgen blijft. Alleen in de weg
van de zelfbezinning kan het menselijk bewustzijn de concentrische richting vinden op de
ikheid, waarin alle aspecten van onze empirische existentie convergeren als in een
worteleenheid. Vraag aan de wetenschap, wat de mens is, en u krijgt van de verschillende
vakwetenschappen, die zich op het terrein van de antropologie bewegen, een ware staalkaart
van wetenswaardigheden, die ons slechts tonen hoe groot de verscheidenheid van aspecten is,
die het tijdelijk menselijk bestaan vertoont. Maar in deze verwarrende verscheidenheid
verliest u de blik op de worteleenheid van de menselijke existentie, die ons slechts in de
zelfkennis wordt ontsloten.

De oude Griekse denkers wisten dit reeds. Socrates proclameerde de zelfkennis (het
“gnoothi seauton™) tot de sleutel van alle ware filosofie. Augustinus bedoelde hetzelfde toen
hij schreef: “Deum et animam scire volo. Nihilne plus? nihil omnino”. En de Franse wijsgeer
Descartes, de grondlegger van het moderne denken, zocht het [tP124] “archimedisch punt” of
uitgangspunt van de wijsbegeerte in het “cogito”, het “ik denk” als bewustzijnsact, welke in
de ikheid is geconcentreerd.

Het derde grondprobleem van de transcendentale kritiek

Maar hier rijst voor onze transcendentale kritiek een nieuw probleem, dat wij als volgt
kunnen formuleren: Hoe is de concentrische richting van het theoretisch denken op de ikheid
of de kritische zelfbezinning in het theoretisch denken mogelijk en van welke aard is zij?

Dat hier een wezenlijk grondprobleem ligt, dat ons door de intentionele structuur van
de theoretische denkhouding zelf wordt opgedrongen, kan niet twijfelachtig zijn. Immers uit
de gegenstandsrelatie is de concentrische richting van het theoretisch denken op de ikheid niet
te verklaren. Veeleer schijnt deze theoretische grondrelatie het denken onherroepelijk de
richting op de centrale eenheid van het denkend ik af te snijden en het te verstrooien in een
onherleidbare veelheid van aspecten, waarin de werkelijkheid theoretisch uiteengelegd is.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §8
Inleiding (tekstversie 6)

Kant wenste echter de autonomie van het theoretisch denken als wetenschappelijk
axioma niet prijs te geven. En daar hij slechts twee bronnen voor onze kennis van de
empirische werkelijkheid aannam, nl. de zinnelijke waarneming en de logische denkfunctie of
het verstand, en inzag, dat de theoretische synthesis van deze beide functies niet door de
eerste kon worden bewerkt, restte hem slechts, haar aan het verstand toe te schrijven. Dit viel
hem te gemakkelijker, omdat hij de eigenlijke structuur van de kennistheoretische synthesis
niet onderzocht had en haar slechts formeel-logisch als de “verbinding van een (in de
zinnelijke aanschouwing gegeven) menigvuldigheid tot een eenheid” had omschreven. Aan
alle synthetische werkzaamheid van het “verstand” (de logische denkfunctie in haar
betrokkenheid [tP125] op mogelijke zinnelijke ervaring) ligt echter volgens hem ten
grondslag de betrekking op de formeel-logische eenheid van het denkend zelfbewustzijn, het
ik denk.

Kants logicistische opvatting van de eenheid van het zelfbewustzijn

Kant noemt deze laatste eenheid de “transcendentale eenheid van het zelfbewustzijn”
of de “transcendentale eenheid van de apperceptie en op andere plaatsen ook het
“transcendentaal-logisch ik” of het transcendentale denksubject”. Met al deze termen bedoelt
hij slechts uit te drukken, dat hier sprake is van een algemeengeldige voorwaarde voor de
theoretische synthesis die deze laatste eerst mogelijk maakt en die niet in de empirische
werkelijkheid van onze denkwerkzaamheid is te vinden, maar een bloot logische
vooronderstelling er van is.

Dit “transcendentaal-logisch ik” is gedacht als de subjectieve pool van de logische
denkfunctie, de pool die zelf nimmer tot “gegenstand” van ons denken kan worden, en
waartegenover de gehele empirische werkelijkheid, inbegrepen onze concrete empirische
denkact, in de tegenpool van “gegenstand” komt te staan. Want iedere denkact, waarin ik mij
op de empirische werkelijkheid richt, onderstelt deze transcendentaal-logische [tP127]
eenheid van het zelfbewustzijn: Het “ik denk moet al mijn concrete denkhandelingen kunnen
begeleiden, zullen het inderdaad mijn denkhandelingen zijn. Het is echter zelf niet in de
empirische werkelijkheid terug te vinden. Het draagt geen individueel karakter het is niet in
“tijd en ruimte” gegeven en het is geen “gegenstand”, waarvan wij synthetische kennis zouden
kunnen verwerven. Want theoretische kennis is volgens Kant slechts mogelijk van een aan de
zinnelijke ervaring gebonden “gegenstand”.

Uit de transcendentaal “logische eenheid” van het “ik denk” is dus ook geen zelfkennis
te putten. Zij is volgens Kant een bloot logische eenheid, waarin op zichzelf geen
menigvuldigheid meer te ontdekken valt en die juist daarom ook nog boven de
vakwetenschappelijke begrippen en boven de verscheidenheid van vakwetenschappelijke
gezichtspunten verheven is.

De concentrische richting van het theoretisch denken op de ikheid, die denkt, zou dus
kunnen worden verkregen langs de weg van een autonome kennistheorie, die ons de eenheid
van het zelfbewustzijn eenvoudig als een logische voorwaarde voor iedere mogelijke
theoretische synthesis ontdekt.

! Onder “apperceptie” verstaat Kant op het voetspoor van zijn Duitse voorganger Leibniz: het in een

logisch begrip vatten van een gegeven menigvuldigheid van zinnelijke indrukken, in tegenstelling tot de
“perceptie”, d.i. de puur zinnelijke, nog niet logisch analyserende en synthetisch samenvattende waarneming van
deze indrukken. “Transcendentale eenheid van de apperceptie” wil dan zeggen het a-priorisch, alle
wetenschappelijke kennis eerst mogelijk makend, betrokken zijn van onze wetenschappelijke begrippen op die
logische eenheid van het denkend bewustzijn, waarvan alle logische apperceptie volgens Kant uitgaat.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §8
Inleiding (tekstversie 6)

Kants “kritische” methode is in het licht van onze transcendentale denkkritiek een
dogmatische [tP128]

Deze gehele, door Kant gegrondveste zgn. “kritische” denkmethode, die door de
kantianen tegenover de “dogmatische” of “onkritische” wordt gesteld, blijft intussen, gelijk
wij hierboven hebben aangetoond, dogmatisch in haar inzet. Zij gaat immers van de
theoretische “gegenstandsrelatie” uit als van een onproblematisch gegeven en vereenzelvigt
haar met de subject-objectrelatie. Zo schakelt zij het eerste, door ons opgeworpen
transcendentale grondprobleem (Wat wordt in de theoretische gegenstandsrelatie van de
ervaarbare werkelijkheid afgetrokken en hoe is deze aftrekking mogelijk?) op dogmatische
wijze uit.

Het gevolg van dit dogmatisch uitgaan van de theoretische denkhouding is een
volledige vertheoretisering van de ervaringswerkelijkheid en daarmee impliciet van de voor-
theoretische ervaringshouding. VVolgens Kant is heel de empirische werkelijkheid
“gegenstand” (of “theoretisch object”) van het transcendentaal-logisch denksubject. Wij
weten intussen, dat dit per se onwaar is, omdat de “gegenstand” slechts kan ontstaan door een
theoretisch-logische abstractie, door een theoretisch uiteen- en tegenover elkaar stellen van
het logisch aspect en de niet-logische aspecten van de werkelijkheid. [tP129]

Wij hebben voorts gezien, dat het ware uitgangspunt van de theoretische synthesis
boven de gegenstandsrelatie moet verheven zijn en ons de diepere worteleenheid van de
antithetisch tegenover elkaar gestelde aspecten moet onthullen.

Kants “transcendentaal-logisch denksubject” is echter niet boven de
“gegenstandsrelatie” verheven. Het is integendeel de ene pool van deze relatie en het blijft in
het logisch denkaspect besloten.

Derhalve moet het ook een fundamentele misvatting zijn, dat deze “formeel-logische
eenheid” boven de verscheidenheid verheven zou zijn, gelijk Kant aanneemt. De logische
geaardheid van deze eenheid waarborgt integendeel, dat zij slechts een eenheid in een
verscheidenheid van momenten en nimmer een eenheid boven de verscheidenheid zal zijn.
Want wij hebben reeds laten zien, dat de eigengeaardheid van een aspect zich slechts in een
innerlijke samenhang met alle overige kan openbaren.

De verhouding van de ikheid tot de logische denkfunctie

In het “ik denk” schuilt bovendien de in Kants gedachtegang volkomen
problematische betrekking tussen de ikheid en haar logische denkfunctie. Deze twee kunnen
nimmer een logische eenheid zijn. De menselijke ikheid gaat inderdaad noodzakelijk de
verscheidenheid van haar tijdelijke functies binnen de verschillende aspecten van de
werkelijkheid te boven. [tP130] Maar dit is zeker niet het geval met haar logische denkfunctie.
Vanuit deze laatste laat zich de concentrische richting van het theoretisch denken op de ikheid
als centrale eenheid van de menselijke existentie zeker niet verklaren. Veeleer moet onze
logische denkfunctie als zodanig steeds binnen de verscheidenheid van de aspecten bevangen
blijven, gelijk de theoretische denkhouding steeds in de gegenstandsrelatie besloten blijft.

Zo rijst hier dus opnieuw het door ons hierboven geformuleerde transcendentale
probleem: “Hoe is de concentrische richting van het theoretisch denken op de ikheid mogelijk
en van welke aard is zij?”

Kant is ook dit kritisch grondprobleem uit de weg gegaan door zijn dogmatische
opvatting van de “transcendentale eenheid van het zelfbewustzijn” als een transcendentaal
logische.

Kants scheiding tussen het autonome kentheoretisch ik en het autonome zedelijk ik
Het was inderdaad niet zijn mening, dat de ware zelfheid van de mens zou zijn te
vinden in de “transcendentaal-logische eenheid” van een abstract denksubject. Zijn ware

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §8
Inleiding (tekstversie 6)

overtuiging was veeleer deze, dat de kern van de menselijke persoonlijkheid niet langs
theoretische weg kan worden ontdekt, maar alleen in de weg [tP131] van het praktisch
(redelijk) geloof. De homo noumenon, d.i. de autonome, zichzelf de wet stellende, redelijke
vrije wil, als vrije oorzaak van het menselijk gedrag, is volgens hem de ware zelfheid van de
mens.

Dit is een normatieve “idee” van onze “praktische rede”, die in de empirische
werkelijkheid geen grond vindt, maar niettemin praktische realiteit krijgt in het richten van
het menselijk handelen naar een categorisch of onvoorwaardelijke zedelijke norm. Zij behoort
tot de sfeer van het “sein-sollende”, “het zo behoren”, niet tot het rijk van de in ruimte en tijd
besloten empirische werkelijkheid.

Maar Kant wilde niet toegeven, dat in deze praktische idee van de autonome vrijheid
van de menselijke wil het ware uitgangspunt van zijn kennistheorie school.

Getrouw aan het dogma van de autonomie van het theoretisch denken handhaaft hij
een strenge scheiding tussen wetenschap en geloof. Eerst zijn leerling Fichte waagde het in de
eerste uitgave van zijn “Wissenschaftsleher” deze scheidslijn te overschrijden en de gehele
kennistheorie op de praktische idee van de morele autonomie van de vrije wil te gronden.
Maar hiermee week hij principieel van zijn leermeester af, wiens “kritisch” standpunt een
scherp dualisme tussen [tP132] autonome wetenschap en autonoom geloof (theoretische en
praktische rede) impliceerde. Kants theoretisch “dogmatisme”, dat wij hierboven hebben
aangetoond, werd geéist door het dualisme in zijn verborgen uitgangspunt, dat door een
inderdaad radicale transcendentale kritiek behoort te worden blootgelegd. Want het is zeker,
dat het ware uitgangspunt van zijn kennistheorie niet is te vinden in het “transcendentaal-
logisch denksubject” dat zelf product is van een theoretische abstractie.

Kants visie op de empirische werkelijkheid

Wij willen thans nog kort nagaan, welke theoretische visie Kant vanuit zijn
kennistheoretische standpunt op de “empirische werkelijkheid” heeft. Hij gaat uit van de
metafysische tegenstelling tussen de werkelijkheid zoals “ze op zichzelf” “an sich”, d.i. los
van het menselijke bewustzijn, is, en de werkelijkheid zoals ze in het menselijk bewustzijn
verschijnt. De eerste is onkenbaar,? de laatste is volgens hem de “empirische werkelijkheid”.
Deze dekt zich echter allerminst met de volle empirische werkelijkheid in de rijkdom van haar
vele modale aspecten, zoals zij dit tevoren leerden kennen. Om te beginnen zijn bij Kant alle
normatieve aspecten, waarin de werkelijkheid onder regels van zo behoren fungeert,
uitgeschakeld. Kant gaat immers, zoals wij zagen, uit van een [tP133] scherpe scheiding
tussen de “empirische werkelijkheid” en het “sein-sollende”, het ideéle rijk van het zo
behoren. Reeds hieruit blijkt, dat Kants opvatting van de empirische werkelijkheid inderdaad
slechts een theoretische abstractie uit de volle werkelijkheid is, die hij op onkritische wijze
met de laatste vereenzelvigt.

De zinnelijke ervaringsmaterie en de a-priorische bewustzijnsvormen

Van de aldus theoretisch gereduceerde werkelijkheid is volgens hem aan het menselijk
bewustzijn niets anders gegeven dan een chaotisch complex van zinnelijke indrukken, die
ontstaan door een mysterieuze inwerking van de (voor ons onkenbare) werkelijkheid “an
sich” op onze zinnelijke gewaarwordingsfunctie. Deze laatste ontvangt dus deze indrukken als
een nog ongeordend materiaal. De eigenlijke opbouw van onze ervaringswereld uit dit

2 Dit is inderdaad de logische consequentie van de opvatting, dat het denkend menselijk bewustzijn in
antithetische relatie tegenover een werkelijkheid “an sich” zou staan en dat deze antithesis aan de werkelijke
stand van zaken zou beantwoorden. Dan is er natuurlijk een reéle kloof tussen die metafysische werkelijkheid en
het menselijk bewustzijn, die niet valt te overbruggen.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §8
Inleiding (tekstversie 6)

materiaal is volgens hem echter het spontane en autonome werk van het menselijk bewustzijn
zelf, dat de ruwe “materie” van de zinnelijke indrukken ordent door er vorm aan te geven.

Volgens Kant beschikt het menselijk bewustzijn over tweeérlei soort “vormen”, die als
algemeengeldige voorwaarden een geordende ervaring eerst mogelijk maken en dus zelf niet
in de ervaring gegrond zijn. Zij [tP134] behoren deels tot de zinnelijke, deels tot de logische
functie van het kennend bewustzijn en hij noemt ze transcendentale vormen, omdat zij de
geordende ervaring eerst mogelijk maken en dus een zgn. a-priorisch (aan alle zinnelijke
ervaring voorafgaand) karakter dragen.

De zinnelijke aanschouwingsvormen van ruimte en tijd en de logische
denkvormen of categorieén

Onze zinnelijke gewaarwordingsfunctie vat de ruwe “materie” van de zinnelijke
indrukken in de transcendentale vormen van ruimte en tijd, door Kant
“aanschouwingsvormen” genoemd.

Dit zijn volgens hem dus receptieve vormen van het menselijk bewustzijn, die niet tot
de werkelijkheid “an sich” behoren. Onze logische denkfunctie, die als bron van kennis van
de empirische werkelijkheid noodzakelijk op de zinnelijke aanschouwing betrokken is, ordent
nu actief en spontaan de aldus in ruimte en tijd ontvangen zinnelijke indrukken tot een
“objectieve ervaringswereld” door middel van haar logische denkvormen of categorieén, die
door Kant worden onderscheiden in mathematische en dynamische
(natuurwetenschappelijke).

De synthesis van categorie en zinnelijke ervaringsmaterie

Daartoe is een synthetische verbinding nodig van de logische categorie met de
“zinnelijke materie” van de ervaring en dit geschiedt volgens Kant door het zgn.
“transcendentale verbeeldingsvermogen” (“transzendentale Einbildungskraft™), waardoor
[tP135] wij aan de op zichzelf onaanschouwelijke categorie, a priori, een zeker ruimtelijk of
tijdelijk “vormbeeld” of “schema” geven.

Want de verbeelding is dat vermogen, waardoor wij ons beelden kunnen ontwerpen,
die niet in de zinnelijke ervaring gegeven zijn. De empirische verbeelding vormt zich zulke
fantasiebeelden naar aanleiding van vroegere zinnelijke ervaring. Deze beelden hebben een
materiéle zinnelijke inhoud, geput uit de herinnering van vroegere zintuigelijke waarneming
van dingen of gebeurtenissen. De transcendentale verbeelding daarentegen geeft slechts a-
priorische vormbeelden of schema’s van logische denkvormen, die op de
aanschouwingsvormen van ruimte en tijd zijn betrokken. Zo zijn bv. alle getallen en
mathematische ruimtefiguren volgens Kant a-priorische (niet in de zinnelijke ervaring
gegeven) schema’s of a-priorische beelden van de logische categorieén van de hoeveelheid en
grootte in de zinnelijke “aanschouwingsvorm” tijd, resp. ruimte. Maar ook in deze
“transcendentale verbeelding” gaat de synthetische werkzaamheid volgens hem van het
verstand (de logische denkfunctie) uit. Daar het dus ons verstand als de op zinnelijke ervaring
betrokken logische denkfunctie is, dat eerst orde en wetmatige betrekkingen in de zinnelijke
materie der ervaring schept, is ook dit verstand zelf de formele wetgever van de natuur. Alle
mathematische en natuurkundige wetten, die algemene geldigheid voor de ervaring bezitten,
vinden dus haar formele oorsprong in een synthetische werkzaamheid van onze logische
denkfunctie, die bestaat in de verbinding van de logische denkvormen met de “materie” van
de zinnelijke gewaarwordingen door bemiddeling van de “aanschouwingsvormen” van ruimte
en tijd. [tP136]

Zo verklaart Kant de mogelijkheid van algemeengeldige kennisoordelen in wiskunde
en natuurwetenschap, die hun grond niet in de zinnelijke waarneming kunnen vinden.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §8
Inleiding (tekstversie 6)

De empirische werkelijkheid is bij Kant “natuurwerkelijkheid”, en wel zoals ze door de
mathematische natuurwetenschap wordt gevat

Uit het bovenstaande, uiteraard uiterst summiere, schema van Kants visie op de
empirische werkelijkheid blijkt wel onomstotelijk, dat deze visie ons slechts een
natuurwetenschappelijk beeld van de “werkelijkheid” geeft. De gehele empirische
werkelijkheid is hier synthetisch geconstrueerd naar het vakwetenschappelijke gezichtspunt
van de zgn. klassieke mathematische natuurkunde, zoals die door Newton was opgebouwd.
Alle “empirische werkelijkheid” gaat volgens Kant op in “natuurwerkelijkheid”, die ons
alleen door de mathematische natuurwetenschap op werkelijk objectieve en algemeengeldige
wijze wordt ontsloten. [tP137]

Kants scheiding tussen de empirische werkelijkheid en het ideéle rijk van het “sein-
sollende”

Geheel buiten de empirische werkelijkheid als “natuurwerkelijkheid” ligt volgens hem
het ideéle rijk van de normen, die gegrond zijn in het praktisch geloof in de vrijheid en
autonomie van de menselijke wil. Dit is geen terrein van de wetenschap, van de theoretische
kennis, maar van het geloof in de autonomie van de rede op het praktisch terrein van het
handelen.

Dat Kant geen andere synthetische categorieén of logische denkvormen kent dan die
van de wiskunde en van de mathematische natuurkunde, vindt zijn verklaring in zijn
dogmatische vereenzelviging van de empirische werkelijkheid met de theoretische abstractie,
welke de mathematische natuurwetenschap aan de werkelijkheid verricht. Daardoor kent hij
ook geen eigenlijke aspecten aan de empirische werkelijkheid, met uitzondering van het
zinnelijke (het psychisch gevoelsaspect in onze zin) en het logische. Slechts het zinnelijk-
psychische met zijn “aanschouwingsvormen” van ruimte en tijd wil hij niet tot logische
categorieén herleiden.

Hij weigert zulks, gelijk wij later zullen zien, om aan de natuurwetenschappelijke
onderzoekmethode van zijn tijd, die al het gebeuren als een gesloten keten van mechanische
oorzaken en gevolgen [tP138] trachtte te vatten, een halt te kunnen toeroepen voor de
normatieve sfeer van het bovenzinnelijk, zedelijk leven (het morele aspect in onze zin), waarin
volgens Kant de vrijheid en autonomie van de menselijke persoonlijkheid moet worden
aanvaard.

Daartoe poneerde hij, dat de natuurwetenschappelijke denkcategorieén, met name die
van de causaliteit, principieel beperkt zijn tot het gebied van de zinnelijke verschijnselen,
voor zover deze kunnen geteld, gemeten en gewogen worden.

De onkritische behandeling van het probleem van de theoretische synthesis bij Kant

Zo stuit Kant althans bij zijn tegenover elkaar stellen van het zinnelijk en het logisch
aspect van het menselijk bewustzijn op het echte transcendentale probleem van de
intermodale theoretische synthesis: Hoe laten de logische categorieén zich met de zinnelijke
ervaringsmaterie verbinden? Maar ook dit kritisch grondprobleem kan Kant niet tot oplossing
brengen, doordat hij dogmatisch de theoretische verbinding van deze beide aspecten laat
uitgaan van de logische denkfunctie.

Weliswaar voert hij hier het zgn. “transcendentale verbeeldingsvermogen” in, dat
zowel een zinnelijke als een logische zijde vertoont, en dat dus de synthesis mogelijk zou
maken, maar [tP139] in dit vermogen gaat toch volgens hem de eigenlijk synthetische
werkzaamheid uit van het transcendentaal-logisch denksubject. VVan de kosmische tijd als
continue band van de aspecten weet Kant niets.

Hij vat de tijd slechts in zijn sensitieve aspect en maakt hem vervolgens tot een vorm
van onze zinnelijke aanschouwing en van onze innerlijke belevingen. Nu tracht hij wel

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §8
Inleiding (tekstversie 6)

aannemelijk te maken, dat de tijd in deze modale zin als bemiddelaar tussen de logische
denkfunctie en de zinnelijke gewaarwordingsfunctie kan optreden maar hij omzeilt hier
inderdaad het wezenlijk probleem, waarvoor de theoretische gegenstandsrelatie het denken
stelt. Immers de tijd kan in Kants opvatting niet een derde zijn tussen zinnelijk en logisch
aspect, maar hij behoort als zinnelijke vorm tot het eerste.

Daardoor laat Kant de vraag hoe een theoretische synthesis tussen logische categorie
en zinnelijke ervaringsstof mogelijk is, feitelijk onopgelost liggen.

Het recht als logische denkvorm bij de neokantiaanse juristen

Kants kenkritische methode werd in het laatst van de vorige en in het begin der XXe
eeuw - tegen [tP140] Kants eigen opvatting in - door zgn. neokantiaanse juristen (Stammler,
Kelsen, e.a.) ook op de rechtswetenschap betrokken. Volgens Kant zelf behoort het recht naar
zijn a-priorisch redelijke grondslag, als complex van a priori geldige normbeginselen voor het
menselijk gedrag, niet tot de empirische werkelijkheid, maar tot het ideéle rijk van het “sein-
sollende”, dat niet door wetenschappelijke denkcategorieén, maar door praktische rede-ideeén
als richtsnoeren voor het handelen, wordt beheerst. Dit is volgens hem een onveranderlijk
“natuurrecht”, of liever “rede-recht”, dat aan alle positief, veranderlijk recht ten grondslag
ligt. Ook het algemene rechtsbegrip is volgens Kant eigenlijk een praktische rede-idee, die in
zijn gedachtegang dus niet op zinnelijke ervaring betrokken is, zoals de logische categorie.
Daardoor werd de verhouding tussen deze rechtsidee en het empirisch recht zeer
problematisch.

Rudolf Stammler, in leven hoogleraar te Berlijn, begon echter ook het juridisch aspect
van de werkelijkheid tot een systeem van bijzondere logische denkvormen te verklaren, de
zgn. categorieén van het recht, samengevat in het transcendentale rechtsbegrip, waarin wij
een historisch-economische “ervaringsmaterie” zouden ordenen.

Dit rechtsbegrip onderscheidt hij dan scherp van de rechtsidee, die slechts een ideéle
beoordelingsmaatstaf van het positieve recht is, om het op zijn gerechtigheid te toetsen.

En hij meende daarmee in Kants eigen kentheoretische lijn te blijven, waaraan deze
grote wijsgeer echter in zijn rechtsfilosofie ontrouw zou zijn geworden.

Hoe Stammler zich de rol van de juridische denkcategorieén, die volgens hem de
rechtservaring eerst mogelijk maken, dacht, laat zich misschien aan een voorbeeld het best
duidelijk maken. Stel dat u getuige zijt van een ongeluk, waarbij een hefboom een omstander
in de hals [tP141] treft, ten gevolge waarvan hij op slag sterft. Stel dat u nadien een
gerechtelijk executie van een doodvonnis bijwoont, waarbij de ter dood veroordeelde door het
neervallen van de valbijl het leven verliest. Waardoor onderscheiden zich beide ervaringen?
Volgens Stammler niet essentieel in de zinnelijke ervaringsmaterie, d.i. in de zinnelijke
indrukken, die wij van beide gebeurtenissen opvangen, maar alleen in de wijze, waarop deze
laatste door het bewustzijn in verschillende denkvormen worden geordend: in het eerste geval
in de “natuurwetenschappelijke denkcategorie” van de causaliteit, in het tweede geval in de

3 In zijn Metaphysische Anfangsgriinde der Rechtslehre (1797) omschrijft Kant haar aldus: “Recht ist der
Inbegriff der Bedingungen, unter welchen die Willkir des Einen mit der Willkir des Ander nach einem
allgemeinen Gesetz der Freiheit bestehen kann.”

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §8
Inleiding (tekstversie 6)

denkcategorieén van het recht, die volgens Stammler de ervaringsmaterie volgens de relatie
middel-doel ordenen.*

Negering van de structurele orde van de werkelijkheid in de juridische begripsvorming
De juridische grondbegrippen als ledige denkvormen, die zich met iedere willekeurige
inhoud laten vullen

Na alles wat wij tevoren over de innerlijke samenhang van de juridische
grondbegrippen met die van de overige vakwetenschappen hebben opgemerkt, moet het
duidelijk zijn, dat door zulk een logicifiéring van het juridisch aspect dit laatste uit zijn
samenhang met alle andere aspecten van de werkelijkheid wordt gerukt. Hierdoor wordt aan
de grootste willekeur in de vorming van de juridische grondbegrippen de weg [tP142]
gebaand, waarbij met de structurele orde van de werkelijkheid geen rekening meer wordt
gehouden.

Dat bv. het rechtsleven een eigen juridisch causaal verband kent dat zonder innerlijke
samenhang met het causaal verband in het energetisch aspect niet is te vatten, is op dit
standpunt niet in te zien.®

De juridische en de natuurwetenschappelijke “denkcategorieén” worden hier
eenvoudig los van elkaar en tegenover elkaar gesteld als twee radicaal verschillende
methoden voor het ordenen onzer ervaringsindrukken.

Bovendien worden de juridische grondbegrippen hier tot bloot-formele logische
ordeningsmethoden voor onze ervaring ontzield, die zich met iedere willekeurige inhoud
zouden kunnen vullen. Wordt deze gedachtegang consequent doorgevoerd, dan kan de
rechtsorde bv. alles tot rechtssubject of rechtsobject proclameren, omdat beide slechts
subjectieve denkcategorieén zouden zijn, die niet aan een gegeven structuur van de
werkelijkheid gebonden zijn. [tP144]

4 Stammler ziet hierin de logische grondrelatie van het willen, dat door hem op zeer onheldere wijze dus
tot een logische denkvorm wordt gemaakt. Ook de moraal en de omgangsnormen zijn volgens hem bepaalde
wijzen van “willen”. Het “juridisch” willen onderscheidt zich volgens hem van het morele, doordat het eerste
een sociaal karakter draagt en dus steeds op “verbinding” van doeleinden rust, waarbij het doel van de een tot
middel wordt voor de ander. De moraal zou daarentegen uitsluitend op den enkeling zijn betrokken. Van de
omgangsvormen zou het juridisch willen zich onderscheiden, doordat het als rechtsregel zich soeverein aan de
enkeling oplegt, terwijl de omgangsregel slechts een uitnodigend karakter zou dragen. Eindelijk zou het juridisch
willen als rechtsregel zich van de willekeur onderscheiden door zijn onschendbaar karakter, terwijl de willekeur
ieder ogenblik aan verandering onderhevig is. Zo komt Stammler tot de volgende samenvattende formule voor
het rechtsbegrip: Recht is onschendbaar, soeverein, verbindend willen.

5 Stammler erkent in zijn Theorie der Rechtswissenschatft slechts, dat de jurist bij de vaststelling van een
causaal verband niet op exacte wijze kan te werk gaan. Vgl. ook de uitspraak van Stammlers leerling A. Graf zu
Dohna, “dasz jede juristische Kausaltheorie Kausaltheorie eben nicht ist” (aangeh. bij D. v. ECK Causaliteit en
aansprakelijkheid voor gevolgen in het strafrecht. (Nijmegen 1947, I, pag. 71.)

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 89
Inleiding (tekstversie 6)

89
De weg van de zelfkennis en het religieuze grondmotief van het theoretisch denken als
het verborgen uitgangspunt van de wetenschap

Het derde door ons geformuleerde transcendentale probleem wacht nog steeds op zijn
oplossing, nadat wij hebben gezien, hoe het door Kant in zijn kenniskritiek werd omzeild.

Eén ding is ons intussen wel gebleken: De concentrische richting van het theoretisch
denken op de eenheid van het zelfbewustzijn is slechts mogelijk in de weg van de wezenlijke
zelfkennis en deze zelfkennis is inderdaad door de wetenschap als zodanig niet te bereiken.
Niet in de erkenning van deze laatste stand van zaken faalde de kantiaanse kenniskritiek, maar
slechts hierin, dat zij terwille van het dogma van de autonomie van de wetenschap de kritische
zelfbezinning in het theoretisch denken los van de eigenlijke zelfkennis mogelijk achtte.

De structuur van het theoretisch denken zelf openbaart de onzelfgenoegzaamheid van
het laatste
Zelfkennis slechts mogelijk in de weg van de Godskennis.

De ware stand van zaken is deze, dat ons uit de innerlijke structuur van de theoretische
denkhouding zelf de onzelfgenoegzaamheid, de afhankelijkheid van het theoretisch denken
ten opzichte van die centrale eenheid van onze existentie, gebleken is, die wij onze ikheid
noemen. De concentrische betrekking van alle, in de theoretische gegenstandsrelatie [tP145]
uiteen en tegenover elkaar gestelde, aspecten van de werkelijkheid op deze ikheid is slechts
mogelijk wanneer die ikheid zich van haar zijde richt op de absolute Oorsprong, waaraan zij
alle het aanzijn danken en die in de ikheid als worteleenheid van de menselijke existentie zijn
creatuurlijk spiegelbeeld schiep. Dit wil zeggen, dat de zelfkennis afhankelijk is van de
godskennis.

De mens is naar Gods beeld geschapen. Daarom is zijn ikheid niets buiten de
concentrische relatie tot zijn goddelijke Oorsprong. Die ikheid heeft slechts een existentieel
bestaan,! d.w.z. ze kan niet in zichzelf, rusten, maar slechts in de concentrische relatie tot God,
die de mens buiten zichzelf uitdrijft naar de Oorsprong van zijn bestaan.

Nu is de concentrische betrekking van de theoretisch uiteengestelde
werkelijkheidsaspecten op hun absolute Oorsprong als zodanig van onmiskenbaar religieuze
geaardheid en zij kan niet door het theoretisch denken, maar slechts door de ikheid als het
individuele religieuze concentratiepunt van ons bestaan worden bewerkstelligd. D.w.z. ook
het theoretisch denken kan slechts vanuit dit religieuze centrum op de absolute Oorsprong
worden geconcentreerd in die concentrische richting, waarin het in de godskennis tegelijk tot
zelfkennis komt. Want de religie is geen aspect van de tijdelijke werkelijkheid, maar zij is
naar haar aard de concentrische verhouding tussen de mens en God, waarin de mens vanuit
het centrum, of de religieuze worteleenheid van zijn existentie, heel zijn tijdelijk bestaan in al
zijn aspecten concentreert op de dienst van zijn ware of vermeende goddelijke Oorsprong.

Het transcendent karakter van de centrale eenheid van de menselijke existentie; de
oorsprong tendentie [tP146]

Daarom is dit religieuze centrum, door de H. Schrift het “hart” van de mensen
genoemd, het enige punt in ons bewustzijn, waarin wij ons inderdaad boven de kosmische tijd
met zijn verscheidenheid van aspecten kunnen verheffen door in actieve betrekking tot de
eeuwige Oorsprong van alle dingen te treden.

! Ik gebruik hier een term ontleend aan de moderne existentiefilosofie, die daar echter een geheel andere
zin heeft. De term “ex-sistere” wordt hier nl. gebruikt ter kenschetsing van de menselijke existentie in haar
historische vrijheid om haar toekomst te ontwerpen, in tegenstelling tot het statisch “voorhandene” van de
gegeven natuur. Het menselijk ik kan volgens het existentialisme zich distantiéren van het verleden als het
voorhandene en in die zin buiten het statisch voorhandene treden.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 89
Inleiding (tekstversie 6)

In dit hart van ons bestaan is die Oorsprongstendentie ingeschapen, waardoor wij in
het tijdelijke en betrekkelijke geen rust kunnen vinden, maar eerst rust vinden in de absolute
Oorsprong. “Inquietum est cor nostrum, donec requiscat in Te”, zei Augustinus terecht.

Het is de goddelijke Woordopenbaring, die in de zelfopenbaring Gods aan de mens
tegelijk de mens aan zichzelf openbaart. Ook in de afval van deze Woordopenbaring blijft het
echter een vaste wet van de menselijke existentie, dat de mens in zijn hart naar een absolute
grond van zijn tijdelijke existentie blijft zoeken en dat zijn zelfkennis afhankelijk blijft van
zijn (dan afgodische) godskennis.

De religieuze concentratiewet

Wij kunnen deze centrale wet de religieuze concentratiewet noemen.

Wanneer bv. de Griekse wijsgeer Aristoteles [tP147] het centrum van de menselijke
existentie in het theoretische denken zoekt,? dan is deze opvatting volkomen afhankelijk van
zijn idee van de godheid als de absolute (niet meer aan het zinnelijke gebonden)
denkactiviteit, die in gelukzalige zelfcontemplatie slechts zichzelf tot object heeft (de noésis
noeseoos) en die zuiver “Vorm” is in tegenstelling tot alle “materie”.

Wanneer in de moderne tijd de Duitse wijsgeer Leibniz het centrum van de menselijke
natuur zoekt in het exacte mathematische denken, dan is deze opvatting weer volkomen
afhankelijk van zijn idee van de godheid als het scheppend mathematisch denken, de “grote
geometer” (intellectus archetypus).

En wanneer Kant in zijn Kritik der praktischen Vernunft het diepste wezen en centrum
van de menselijke persoonlijkheid zoekt in bovenzinnelijke morele functie, waarin de wil zich
uitsluitend behoort te richten naar het onvoorwaardelijk gebod van de zedewet die hij zichzelf
in volkomen vrijheid van alle natuuroorzaken, autonoom in de “praktische rede” stelt, dan is
deze opvatting weer geheel afhankelijk van Kants godsidee, die in wezen moralistisch is.

Het getuigenis van Cassirer

Ook buiten het wijsgerig denken om is de [tP148] correlatie van zelfkennis en
godskennis bij de mens vast te stellen.

Onder de indruk van de gegevens, die de godsdienstwetenschap in het onderzoek van
de van de ontwikkeling van de godsdienstige voorstellingen te dezen aanzien verschaft heeft,
schreef de tijdens de jongste wereldoorlog overleden prof. Ernst Cassirer, eens een van de
hoofdfiguren van de zgn. “Marburgerschool” van de neokantianen,: “So bewéhrt sich immer
wieder, dasz der Mensch sein eigenes Sein nur soweit erfaszt und erkennt, als er sich im Bilde
seiner Gétter sichtbar zu machen vermag”.® [tP149]

De verabsoluteringen in het wetenschappelijk denken ontspringen uit een religieuze
concentrering van dit denken

Ten aanzien van het theoretisch denken betekent de religieuze concentratiewet, dat de
gehele concentrische richting van dit denken op een absolute grond, en de gehele
oorsprongstendentie die ook aan de wetenschappelijke werkzaamheid eigen is, uit het
religieuze centrum van de menselijke existentie stamt.

Zelfs de verabsolutering van een vakwetenschappelijk gezichtspunt, zoals we die in de
verschillende “ismen” konden opmerken, vindt haar bron in een in wezen religieuze

2 De theoretische denkactiviteit (door zijn volgelingen nous poiétikos genoemd) stamt volgens hem echter
niet uit de natuur, maar is als een onpersoonlijke geestelijke substantie van buiten af aan de menselijke natuur
ingeplant. Ze is volgens hem onsterfelijk, in tegenstelling tot de menselijke ziel, die aan het materielichaam
gebonden is.

3 Philosophie der symbolischen Formen 11 (1925) S.269.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 89
Inleiding (tekstversie 6)

concentrering van het denken. Want zij is, gelijk we gezien hebben, uit de antithetische
structuur van de theoretische gegenstandsrelatie en dus uit de theoretische denkhouding zelf
nimmer te verklaren. Maar de bedoelde concentrische richting is wel gepostuleerd door de
structuur van de theoretische denkhouding, omdat de theoretische synthesis niet mogelijk
bleek zonder een uitgangspunt, dat de gegenstandsrelatie te boven gaat.

De ikheid als religieus centrum is de verborgen speler op het instrument van het
theoretisch denken

De ikheid, waarvan de denkact uitgaat, is als het individuele religieuze centrum
[tP150] van heel het menselijk bestaan, de verborgen speler op het instrument van het
theoretisch denken. Want dit laatste is niet een zelfstandig bestaand iets, een “substantie” in
de metafysische zin. Het is slechts een “act”, een werkzaamheid, van onze ikheid. De ikheid
in haar ware natuur van religieus centrum kan niet uit haar “acten” worden geélimineerd. En
wanneer een zgn. transcendentale kenniskritiek terwille van het dogma van de autonomie van
de “theoretische rede” weigert rekenschap te geven van de ware geaardheid van dit
actcentrum en zijn transcendent (de wetenschap te bovengaand) karakter negeert, dan dwaalt
zij af van de kritische weg en vervalt in een theoretisch dogmatisme.

Geen terugval in de theoretische metafysica

Het is niet waar, dat de transcendentale kritiek van het theoretisch denken door
rekenschap te geven van dit ware karakter van het centrum van onze denkacten, gedwongen
zou zijn terug te vallen in een theoretische metafysica, die door Kants kenniscritiek is
ontmaskerd als een ijdele speculatie, omdat zij de grenzen van de theoretische
kennismogelijkheid overschrijdt. [tP151]

Onze transcendentale kritiek heeft integendeel aangetoond, dat iedere metafysica, die
met behulp van een vermeend autonoom theoretisch denken tot de absolute Oorsprong van de
empirische werkelijkheid en tot zelfkennis meent te kunnen doordringen, een dogmatische
afwijking van de kritische wetenschapshouding betekent en in wezen religieuze
vooronderstellingen voor strikt theoretische oordelen uitgeeft.

Als wij werkelijk in de lijn van een transcendentale denkkritiek willen blijven, dan
moeten wij ons theoretisch denken richten op zijn presupposita, die door de structuur van dit
denken zelf zijn vereist. En de denkende ikheid is zulk een presuppositum, evenzeer als de
vroeger besproken onderlinge samenhang van de modale aspecten. Hier moet het theoretisch
denken erkennen, dat ware zelfkennis niet mogelijk is in de weg van een zuiver theoretisch
onderzoek en dat zij nochtans strikt vereist is, voor de handhaving van de kritische
denkhouding.

De individuele ikheid is niet zelf het uitgangspunt van de wetenschap
De zelfkennis is slechts de weg tot het ontdekken van dit uitgangspunt, dat van boven-
individueel karakter moet zijn
Maar hebben wij in de ikheid als het religieuze centrum van ons theoretisch denken,
[tP152] reeds het ware uitgangspunt van dit laatste ontdekt? Zij is ongetwijfeld het
individuele centrum van ons tijdelijk bestaan, niet in de door Kant bedoelde zin van de
individualiteit als een door tijd en ruimte bepaalde empirische bijzonderheid, maar in de
centrale, geestelijke of religieuze zin van worteleenheid van de menselijke individualiteit.
Maar dit individuele geestelijk centrum kan naar zijn religieuze aard slechts bestaan in
een geestelijke gemeenschap als zijn voedingsbodem. Ook de menselijke wetenschap is niet
het theoretisch product van in zichzelf afgesloten individuen, maar zij is een sociale taak, die
alleen kan worden vervuld in gemeenschappelijke arbeid op de grondslag van een

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 89
Inleiding (tekstversie 6)

gemeenschappelijke denktraditie. Ook zij eist een geestelijke of religieuze gemeenschap als
haar wortel.

In het ware uitgangspunt van de wetenschap moet niet slechts het individuele
menselijke bestaan, maar de zin van heel de tijdelijke kosmos zijn geconcentreerd. De
aspecten zowel als de individualiteitsstructuren van de tijdelijke werkelijkheid, die in de
theoretische [tP153] denkhouding zijn uiteengesteld, zijn immers niet slechts aan de
individuele mens eigen, maar zij vormen het grondleggende structurele kader, waarin alle
tijdelijke schepselen, verhoudingen en gebeurtenissen besloten zijn, ook het dieren- en
plantenrijk en het rijk der anorganische stoffen. Daarom hebben wij de zelfkennis slechts als
de noodzakelijke weg gekarakteriseerd, om het ware uitgangspunt van het theoretisch denken
te ontdekken. Dit laatste moet een bovenindividueel karakter dragen, maar het moet tegelijk
de menselijke ikheid omvatten in die zin, dat de laatste er deel aan heeft. Immers het blijft de
menselijke ikheid, die theoretisch denkt. Had zij geen deel aan het uitgangspunt van de
wetenschap, dan zou dit laatste haar vreemd blijven. Maar dit zou een onmogelijke stand van
zaken zijn, omdat, gelijk we gezien hebben, het wetenschappelijk denken zonder uitgangspunt
niet kan fungeren.

Kant heeft in zijn kenniskritiek terdege ingezien, dat niet het individuele denkende ik
het uitgangspunt van de theoretische synthesis kan zijn. Maar terwille [tP154] van het dogma
van de autonomie der wetenschap meende hij nu een algemeengeldig uitgangspunt te kunnen
vinden in de theoretische abstractie van een “transcendentaal-logisch ik”, waarvan alle
individuele werkelijkheid theoretisch werd afgetrokken. Dit was, gelijk wij gezien hebben,
een onkritische conceptie.

De religieuze wortelgemeenschap van de mensheid en het religieuze grondmotief van de
menselijke activiteit

Slechts in een reéle religieuze wortelgemeenschap van de mensheid kan de zin van
heel de tijdelijke kosmos geestelijk zijn geconcentreerd, omdat de overige, in de tijd besloten
schepselen geen eigen religieus centrum bezitten. Aan deze gemeenschap heeft de individuele
mens inderdaad deel, terwijl ze toch als zodanig van bovenindividueel karakter is.

God heeft ons in Zijn Woord geopenbaard, dat de mens inderdaad in zulk een
religieuze wortelgemeenschap geschapen is, zodat in haar eerste Hoofd tegelijk heel de
mensheid van God afviel. En Hij heeft ons tevens geopenbaard, dat in de religieuze
wortelgemeenschap van het mensengeslacht de totale zin van [tP155] heel de tijdelijke
kosmos was geconcentreerd.

Om de menselijke zondeval wordt heel de tijdelijke wereld vervloekt. Aan de mens
was tot taak gesteld heel de tijdelijke schepping te ontsluiten in de dienst van God. Wanneer
de mens in de radicale zondeval aan deze taak ontrouw wordt, sleept hij in zijn val
noodzakelijk heel de tijdelijke wereld mee, omdat de laatste zich buiten de mens niet
zelfstandig op God kon richten en de in haar gelegde krachten in Zijn dienst ontsluiten.

De zondeval, de radicale (d.i. de geestelijke wortel van het bestaan rakende) afval van
God was dat het menselijk hart zich tegen zijn goddelijke Oorsprong verhief, dat de mens
meende iets in zichzelf en dus gelijk God te zijn, dat hij zichzelf en met zich zijn god in het
geschapene en dus betrekkelijke ging zoeken.

Dit was de afgodendienst in de afval van de waarachtige God, gelijk Hij zich in het
menselijk hart door Zijn Woord had geopenbaard.

De religieuze wortelgemeenschap van het mensengeslacht nu kan slechts worden
instandgehouden [tP156] door een gemeenschapsgeest, die als een dunamis, een centrale
drijfkracht heel de tijdelijke menselijke werkzaamheid beheerst en haar richting wijst, zelfs al
is de individuele mens zich daarvan niet altijd bewust.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, 89
Inleiding (tekstversie 6)

Deze gemeenschapsgeest werkt in het religieuze grondmotief van de menselijke
activiteit, dat dus een geestelijk gemeenschapsmotief is, en niet door een individu is in het
leven geroepen.

De antithese in de wortelgemeenschap en de pluriformiteit van het grondmotief van de
afval

Sinds de zondeval van de mens en de belofte van de komende verlossing in Christus
Jezus is in de religieuze wortelgemeenschap van de mensheid tweeérlei dunamis werkzaam,
die zich in tweeérlei grondmotief openbaart en deze beide grondmotieven staan tegenover
elkaar in een onverzoenlijke religieuze (dus niet een theoretische) antithese.*

Het eerste grondmotief is van afgodische aard, het tweede is de dunamis van de
goddelijke Woordopenbaring, die door de Heilige Geest in de harten van de in Christus
herborenen, d.i. in de door Hem geestelijk vernieuwde mensheid werkt. Het eerste
grondmotief kan zich in verschillende [tP158] gestalten uitdrukken, omdat de afvallige
richting van de religieuze geest zich in verabsoluterende zin op het tijdelijke met zijn
intrinsieke verscheidenheid van aspecten en structuren richt, en hier dus vele mogelijkheden
van verabsolutering vindt.

Het tweede grondmotief kan in de grond van de zaak slechts één integrale inhoud
hebben, omdat het niet anders kan zijn dan het grondmotief van de goddelijke
Woordopenbaring zelf. Wanneer het nochtans in de geschiedenis van de mensheid
verschillende uiteenlopende en onderling tegenstrijdige vormen gaat vertonen, dan kan zulks
alleen te wijten zijn aan de neiging van het menselijk hart, om nadat het door de
Woordopenbaring is aangeraakt, een onmogelijke religieuze synthese te zoeken tussen het
grondmotief van Gods Woord en de grondmotieven van de afvallige religies, die tot het eerste
in radicale antithese staan.

Wij moeten intussen opmerken, dat de afvallige grondmotieven ook zelf noodzakelijk
een innerlijk antithetisch karakter vertonen, zodra de afvallige religie de meest primitieve
vorm van natuurvergoddelijking is te [tP159] boven gekomen en de mens zich zijn suprematie
over de redeloze schepselen is bewust geworden. Maar daarover in de volgende paragraaf.

4 De theoretische antithesis wordt, gelijk wij gezien hebben door de theoretische synthesis overbrugd en
kan zulks, omdat zij niet radicaal en absoluut, maar betrekkelijk is.

De religieuze antithesis raakt de geestelijke wortel van het tijdelijk leven en kan dus nooit theoretisch worden
verzoend. Hierover zo aanstonds nader in de tekst.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10
Inleiding (tekstversie 6)

810
De vier religieuze grondmotieven van het westers denken

Onze transcendentale kritiek van het theoretisch denken, d.i. ons onderzoek naar zijn
noodzakelijke door zijn eigen innerlijke structuur geéiste vooronderstelden heeft thans het
slotstadium bereikt. Wij zijn door de beslissende wending, welke ons onderzoek in de vorige
8 nam, in staat gesteld de ware uitgangspunten van wijsbegeerte en vakwetenschap van het
masker van een voorgewende theoretische neutraliteit tegenover geloof en religie te ontdoen.
Wij weten thans dat zij inderdaad in religieuze grondmotieven geworteld zijn, die als zodanig
een gemeenschapskarakter dragen.

De valstrik in een vermeend zuiver-theoretisch onderzoek van de ontwikkeling van het
westers denken: het “inleggen” van eigen grondmotief in een daaraan vreemde
gedachtegang

Wij willen thans nagaan welke grondmotieven de ontwikkeling van het westere
denken hebben beheerst. Hierdoor zal uiteraard ook ons inzicht in de ontwikkeling van het
rechtswijsgerig denken en daarmee impliciet van de rechtswetenschap als vakwetenschap
worden verdiept. De traditionele opvatting [tP160] van deze ontwikkelingsgang was immers
belast met het dogmatisch vooroordeel, dat de wijsbegeerte en de wetenschap in het algemeen
hoogstens in het beginstadium nog met de religie zijn samengeweven, maar zich geleidelijk
van deze band hebben losgemaakt, om verder volkomen autonoom haar eigen zuiver
theoretische weg te volgen, waarmee dan gepaard zou zijn gegaan een emancipatie van de
vakwetenschappen uit haar dienstbaarheidsverhouding ten opzichte van de wijsbegeerte. De
waarheid bleek echter te zijn, dat het religieuze grondmotief, als verborgen uitgangspunt, de
wijsbegeerte eerst mogelijk maakt en dat de empirische vakwetenschap noodzakelijk een
wijsgerig-theoretische visie op de werkelijkheid onderstelt, zodat ook de voorgewende
neutraliteit van de empirische wetenschappen ten aanzien van de religie op een fundamenteel
misverstand moet berusten.

Zeer foutieve interpretaties van vroegere en latere wijsgerige stelsels zijn van de
vermeende “zuiver-theoretische” beschouwing ervan het gevolg geweest. Want daar in
waarheid zulk een zuiver-theoretische opvatting niet mogelijk is, schoof men onvoorziens -
zonder zich van zijn ware geaardheid bewust te zijn - een religieus grondmotief, waarvan men
zelf uitging, onder wijsgerige [tP161] stelsels, die door een geheel ander grondmotief werden
beheerst. Ook voor het onderzoek van de geschiedenis van de wijsbegeerte en van de
vakwetenschappen moet onze transcendentale kritiek dus tot het inslaan van nieuwe wegen
dwingen, die de belofte inhouden inderdaad ook wetenschappelijk aan de ontwikkelde stelsels
beter recht te laten wedervaren.

De vier religieuze grondmotieven van het westers denken
Er zijn in hoofdzaak vier grote grondmotieven geweest, die de ontwikkeling van het

westers denken hebben beheerst. Niet echter uitsluitend die van de westerse wetenschap. Zij

hebben inderdaad de gehele ontwikkeling van de westerse cultuur en samenleving geleid

omdat zij de centrale drijfkrachten van heel de westerse denk- en levenshouding zijn geweest.
De bedoelde vier grondmotieven zijn de volgende:

1° Het vorm-materiemotief van de Griekse en Grieks-Romeinse oudheid;

2° het Schriftuurlijk grondmotief van schepping, zondeval, en verlossing door Christus
Jezus in de gemeenschap van de Heilige Geest;

3° het Romanistisch (door het rooms-katholicisme geintroduceerde) synthesemotief van
natuur en genade, dat de beide vorige tracht te verzoenen;

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10
Inleiding (tekstversie 6)

4° het modern-Humanistisch grondmotief van natuur [tP162] en vrijheid, waarin getracht
wordt alle drie vroeger genoemde motieven tot een “diesseitige”, op de mens
geconcentreerde, religieuze synthese te brengen.

V6or wij op de betekenis van deze grondmotieven afzonderlijk ingaan, laten wij enige
algemene opmerkingen voorafgaan.

Het polair karakter van de niet-Schriftuurlijke grondmotieven en hun religieuze
dialectiek.

Het eerste, derde en vierde dragen een “polair”, door een innerlijk dualisme gespleten,
karakter. Dit wil zeggen, zij zijn eigenlijk samengesteld uit twee religieuze motieven, die in
een religieuze en daarom absolute antithesis tegen elkaar inwerken en, zodra zij beslag op het
theoretisch denken krijgen, nu ook dit laatste voortdurend in tegengestelde richtingen drijven
van de ene pool tot de andere. Dit innerlijk conflict in het religieuze uitgangspunt verwikkelt
het menselijk denken en handelen in een religieuze “dialectiek™, d.i. een proces, waarin
getracht wordt de innerlijke tweestrijd te boven te komen, maar waarin steeds weer de
polariteit van het grondmotief deze pogingen doet mislukken. Daarin verschilt de religieuze
dialectiek principieel van de theoretische, die in de antithetische structuur van de
gegenstandsrelatie is gegrond. [tP163]

Het principieel verschil tussen religieuze en theoretische antithesis
Het zgn. “primaat” van een van de tegenstrijdige motieven

Immers de theoretische antithesis is naar haar aard betrekkelijk, wijl in een tijdelijke
relatie geworteld en zij eist een door de denkende ikheid uit te voeren theoretische synthesis.

De religieuze antithesis daarentegen is naar haar aard van absoluut karakter, omdat zij
geen hoger uitgangspunt boven zich heeft, van waaruit een synthesis mogelijk zou zijn.

Waar dus een wezenlijke synthesis boven de religieuze antithesis is uitgesloten, rest
slechts de mogelijkheid, aan één van de beide antithetische motieven de religieuze voorrang
(het primaat) toe te kennen. Daarbij zal dan het tegenovergestelde motief worden
ontgoddelijkt en ontadeld. Zo kende b.v. Kant het primaat toe aan het humanistisch
vrijheidsmotief (het zgn. Primat der praktischen Vernunft) en deprecieerde hij het in het
humanistisch “natuurmotief” vergoddelijkt natuurwetenschappelijk denken (de “theoretische
Vernunft”) tot een kennis van een blote “verschijningswereld” die hij als zodanig weigert op
een goddelijke Oorsprong te betrekken.

Wanneer het theoretisch denken in zulk een dualistisch grondmotief zijn uitgangspunt
heeft, zal uiteraard de gehele theoretische kijk op de [tP164] tijdelijke werkelijkheid en de
theoretische begripsvorming zelf daarvan noodzakelijk de gevolgen ondergaan.

De oorsprong van de polariteit in het eerste en vierde grondmotief

Nu moet worden opgemerkt, dat in het eerste en vierde van de genoemde
grondmotieven de religieuze antithesis ontstaat door een vergoddelijking en dus
verabsolutering van sommige aspecten van de tijdelijke geschapen werkelijkheid. Maar deze
aspecten zijn van nature van betrekkelijk karakter, zij staan tot alle andere in onverbrekelijke
correlatie. Wanneer dus een aspect verabsoluteerd wordt, zal zijn correlaat in het religieus
bewustzijn zijn tegenovergestelde absoluutheid opeisen. Zo roept het ene
verabsoluteringsmotief het andere, daaraan tegengestelde, op.

Nochtans bepalen de tegengestelde motieven elkaar wederkerig. Zo is de religieuze zin
van het Griekse vormmotief nimmer los van het materiemotief te vatten en omgekeerd. En
evenmin is de zin van het modern humanistisch natuurmotief los van het humanistisch
vrijheidsmotief te verstaan en omgekeerd.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10
Inleiding (tekstversie 6)

Bij het door het rooms-katholicisme geintroduceerde grondmotief van natuur en
genade staat het enigszins anders. Want hier is in het christelijk grondmotief van schepping,
zondeval en verlossing [tP165] zelf een daaraan vreemd dualisme gebracht door de poging het
scheppingsmotief met het Griekse vorm-materiemotief religieus te verbinden. Wij krijgen hier
dus een dubbele religieuze antithesis:
1° die tussen het grondmotief van de christelijke en dat van de Griekse religie en
2° die tussen het Griekse vorm- en het Griekse materiemotief.

Het onkritisch karakter van de zgn. dialectische methode in het wijsgerig denken als
poging tot theoretische overbrugging van de religieuze antithesis

ledere poging een religieuze antithesis in een vermeend autonome zgn. dialectische
methode van wijsgerig denken te overbruggen, door de beide antithetische motieven in een
theoretische synthesis te verbinden, is fundamenteel onkritisch. Wij hebben immers gezien,
dat de theoretische synthesis zelf slechts vanuit het (ons levenscentrum beheersend) religieuze
grondmotief mogelijk is. Toch was deze onkritische wijze van synthetisch denken de weg van
alle zgn. “dialectische wijsbegeerte” vanaf de Griekse denker Heraclitus tot de hegeliaanse
school en vele na-hegeliaanse stromingen in de moderne tijd. Dit “dialectisch denken” wil
door de religieuze tegenstellingen logisch heendenken, of eigenlijk heenlezen (dia-legein) en
daarom het vroeger besproken logisch beginsel van de tegenspraak (het principium
contradictionis, dat de logische tegenstrijdigheid [tP166] in het denken verbiedt) terzijde
stellen. Maar, zelf geworteld in een polair, dialectisch grondmotief, blijft het in gebreke ons
aan te tonen, hoe een synthese boven de religieuze antithesis in haar verborgen uitgangspunt
mogelijk is.

De vier religieuze grondmotieven, die de ontwikkeling van het westers denken hebben
beheerst, kunnen hier uiteraard slechts kort worden besproken. VVoor een brede uiteenzetting
van hun invloed op het wijsgerig denken moet ik verwijzen naar mijn werk “De Wijsbegeerte
der Wetsidee” Bk I en naar DI | en 1l van mijn nieuwe werk “Reformatie en Scholastiek in de
Wijsbegeerte ” (DI 1 1949).

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.1
Inleiding (tekstversie 6)

|
Het Griekse vorm-materiemotief

Dit grondmotief, dat vodr Aristoteles nog geen vaste benaming had, vindt zijn
oorsprong in een onverzoenbaar conflict in het religieuze bewustzijn van de Grieken tussen de
oudere natuurreligie en de jongere cultuurreligie van de Olympische goden.

De religieuze zin van het materiemotief

Het materiemotief is het dominerend grondmotief van die vroegere
natuurgodsdiensten, die in de latere tijd meer invloed kregen, en ons als zodanig bekend zijn
geworden, en bestond in de vergoddelijking van de “altijd vloeiende stroom van het leven”,
die uit de “moederaarde” opkomt en in een kringloop in zich terugkeert. Deze vergoddelijkte,
[tP167] bezielde levensstroom is zelf volstrekt vormloos; uit hem komt periodiek alles voort,
wat individuele vorm en gestalte heeft, maar als zodanig onderworpen is aan de ondergang.
Geboorte, rijping, afsterving en geboorte van nieuwe individuele levens is het lot van alles,
wat individuele vorm heeft, opdat de kringloop van de eeuwig vloeiende levensstroom, de
wenteling van het “rad van de geboorten”, ononderbroken kan doorgaan. In dit proces zag
men de werking van een blind en onafwendbaar lot, de “Anangke” of
“Heimarmene tuche”. De primitieve natuurreligie ziet de onbegrepen natuurkrachten als wilde
en ongebonden machten. De idee van een onderworpenheid van deze krachten aan een
redelijke beheersing en aan een begrijpelijke wetmatigheid is haar vreemd.

Onafzienbaar was het aantal natuurgodheden en demonen, waarin dit proces van de
eeuwig vloeiende levensstroom in de geloofsvoorstelling een variabele en sterk lokaal
verschillende uitdrukking kreeg. Geen van deze godheden werd in een persoonlijke vorm
uitgebeeld. De vorm, de begrenzing, gold als zodanig als ongoddelijk.

De religieuze zin van het vormmotief

Het vormmotief is daarentegen het dominerend grondmotief van de latere religie van
de [tP168] Olympische goden, die de “moederaarde” met de vloeiende levensstroom hebben
verlaten en hun zetel krijgen op de Olympus. Zij zijn niet onderworpen aan de “Anangke”; zij
zijn onsterfelijke, stralende vormgoden van persoonlijke gestalte; de verpersoonlijking van de
vergoddelijkte cultuurmachten van de Griekse polis (stadsstaat). Hun vorm en gestalte is
bovenaards, onzichtbaar voor het lichamelijk oog, verheven boven de zinnelijk-waarneembare
vormenwereld, die aan het doodslot onderworpen is. Deze nieuwere cultuurreligie werd de
publieke godsdienst van de Griekse polis, als de religie van vorm, maat en harmonie. Zij
schiep met de godenberg Olympus tevens een eerste nationaal-godsdienstig verenigingspunt
voor de Grieken, terwijl de oudere natuurgodsdiensten van stam tot stam en van plaats tot
plaats hadden verschild in goden en riten. De Olympische goden hebben echter geen macht
over de “Anangke”, het huiveringwekkende doodslot van de stervelingen; de “Anangke” blijft
hun eigenmachtige tegenvoeter.

Zoals in het oudere materiemotief in het proces van de organische levensontwikkeling
(zonder dat hierbij het biotisch en het psychisch aspect onderscheiden werden), [tP169] zo
werd in het nieuwe vormmotief van de cultuurreligie het (historisch) cultuuraspect
vergoddelijkt. Want het culturele, als het later te onderzoeken kernmoment van het historisch
aspect, is die wijze van vormgeving aan een materiaal, die naar een vrij, redelijk ontwerp dit
laatste beheerst, in tegenstelling tot de vormgeving, die wij in de natuur opmerken.

Daar nu het vormmotief van de cultuurreligie zich onmiddellijk in een absolute (wijl
religieuze) antithese tegenover het materiemotief van de oudere levensreligie stelde, werd het
in het Griekse religieuze bewustzijn ook volkomen losgemaakt van het moment van de
historische ontwikkeling, waarin het historisch cultuuraspect naar zijn structuur
onverbrekelijk met het organisch levensaspect samenhangt. De goddelijke vorm wordt als

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.1
Inleiding (tekstversie 6)

onsterfelijk en onzichtbaar gevat en dus ook boven het tijdelijk historisch aspect zelf
uitgeheven.

De pogingen tot synthese van natuur- en cultuurreligie

De oude Griekse dichters Homerus en Hesiodus en de theologiserende “zieners”
trachtten het volk duidelijk te maken, dat de nieuwe Olympische goden zelf uit de oudere
natuurgoden waren voortgekomen (de zgn. theogonieén of geslachtsregisters van de goden).
Maar al deze pogingen, om de twee antagonistische religieuze [tP170] motieven van materie
en vorm met elkaar te verzoenen, waren tot mislukking gedoemd. De nieuwe cultuurreligie
negeerde de diepste vragen van leven en sterven; de Olympiérs konden de mens niet helpen,
wanneer de wrede Noira of Anangke tot zijn dood had besloten.

De blinde Anangké van de natuurreligie, waarover zij geen heerschappij hebben, blijft
de eigenmachtige tegenvoetster van de redelijke macht van de stralende vorm- of
cultuurgoden.

Het redelijk vormmotief van de cultuurreligie roept zelf als zijn polaire tegenstelling
het duistere materiemotief van de levensreligie weer op. Dit speelt in de cultuurreligie zelf een
rol als de Moira, die een “ouder recht” heeft dan de Olympische goden. Voor zover deze
Moira als het doodslot van de stervelingen optreedt, komt zij volkomen overeen met de oude
Anangke.

Daarom is het te begrijpen, dat de Grieken in hun private leven aan de oude
natuurreligies vasthielden, die van meet af in de primitieve geslachtsverbanden en
huisgemeenschappen in ere waren geweest, al vereerden [tP171] zij tegelijk de Olympiérs in
de publieke staatsgodsdienst. Begrijpelijk ook, dat de diepere religieuze aandriften van het
volk zich vooral op de zgn. mysteriéndiensten richten, waarin de problemen van leven en
sterven in het middelpunt stonden.

Het openlijk conflict tussen beide religies
De polaire uitwerking van het Griekse grondmotief in de orphische antropologie

In de overgangsperiode van de Myceense riddertijd (in Homerus’ heldendicht
bezongen) tot de Perzische oorlogen valt ook de grote religieuze crisis in het Griekse leven,
waarin het conflict tussen oudere en nieuwe religie openlijk aan het daglicht treedt (de wilde
uitbraak van de oude levensreligie in de zgn. “dionysische beweging™') en de orphiek.

In de “Orphiek”™ een religieuze hervormingsbeweging uit deze tijd, die de
legendarische thracische dichter-zanger Orpheus als haar stichter vereerde, en op het Griekse
denken een diepgaande invloed verwierf, krijgt dit conflict voor het eerst een antropologische
uitwerking.

De mens heeft volgens haar een tweeslachtige afkomst! Hij heeft een onsterfelijke
redelijke [tP173] ziel; die uit de lichtvolle sterrenhemel stamt, waarin vorm, maat en
harmonie heerst. Die ziel is echter afgevallen op de duistere aarde waar zij met een
materielichaam bekleed onderworpen wordt aan het “rad van de geboorten”, aan de Anangké
van de altijd vloeiende aardse levensstroom. Dit materielichaam is een onrein “graf” of
“kerker” voor de ziel. De laatste moet tijdens haar omzwerving op de aarde naar de kringloop
van de levensstroom telkens in andere lichamen (ook dierlijke) verhuizen, tot zij zich door

! De is deze religieuze beweging vereerde Dionysus was een in oorsprong Thracische god en de meest
pregnante uitdrukking van het grondmotief van de oude levensreligie. Zijn dienst droeg eer wild, extatisch, tot
razernij voerend, karakter. Daarin trad de mens buiten zijn begrensde lichaamsvorm om één te worden met de
god, in wie zich de eeuwig vloeiende levensstroom openbaart. De orphische beweging, die de legendarische
zanger Orpheus als haar religieuze grondlegger beschouwde, bedoelde deze wilde Dionysusdienst te hervormen.
Zij vereerde een herboren Dionysus, die na door de Titanen verscheurd te zijn, in de nieuwe Olympische gestalte
van Dionysus Zagreus als zoon van Zeus herleeft en van zijn Olympische vader de wereldheerschappij verkrijgt.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.1
Inleiding (tekstversie 6)

een ascetische levenswijze van de besmetting met het materielichaam gezuiverd heeft. In deze
antropologische opvatting heeft zich het vormmotief van de cultuurreligie verbonden met het
oude (zgn. ouranische) motief van de hemelverering en zich in openlijke tegenstelling tot het
materiemotief van de oude levensreligie geplaatst. Men vindt haar in de Griekse wijsbegeerte
in verschillende uitwerkingen terug (o.a. bij de pythagoreische school, bij Empedocles en
Plato).

Ook nadat de cultuurreligie in de mythologische vormgeving, waarin ze bij Homerus
en Hesiodus verschijnt, in het godsdienstig bewustzijn van de Griekse denkers ondermijnd
was, bleef het eigenlijk religieuze grondmotief, dat uit haar ontmoeting met de oude
natuurreligie geboren [tP174] was, de gehele levens- en denkhouding van de Grieken
beheersen.

De Griekse wijsbegeerte wordt van meet af betrokken in het innerlijk conflict tussen
het vormmotief en het materiemotief, welk conflict haar in polaire richtingen doet uiteengaan.

De Griekse natuurbeschouwing is geheel door het vorm-materiemotief beheerst

Ook de Griekse opvatting van de “natuur” (physis) wordt geheel door dit polaire
grondmotief bepaald. In het vijfde boek (cap.4) van zijn Metaphysica somt Aristoteles de
verschillende betekenissen van het woord ¢voig op. Het betekende nu eens het proces van de
levensontwikkeling (pvecbkt) uit een vormloos oerbeginsel; dit laatste werd vaak in de
vloeiende gestalte van een bewegelijk “element” (water, lucht of vuur) gevat. Dan weer
betekende “natuur” de vaste zijnsvorm van de dingen, die hun onveranderlijk wezen uitdrukt.
Aristoteles beproefde in zijn begrip van de “natuur” vorm- en materieprincipe te verbinden.
De “natuur” is dan de wezensvorm van de dingen, die een beginsel van de beweging of
wording in zich hebben en daarom uit “vorm” en “materie” zijn samengesteld. Aristoteles gaf
ook eerst aan de beide antithetische motieven de vaste benamingen vorm (morphé) en materie
(hulé). [tP175]

Ook de Griekse theoria ontleent aan dit motief haar typisch karakter

Ook de Griekse opvatting van de theorie (theoria) is geheel door dit religieuze
grondmotief bepaald. De theoria wordt, zodra zij achter de zinnelijk waarneembare, aan het
materieprincipe onderworpen, dingwereld tracht door te dringen tot de eeuwige,
bovenzinnelijke zijnsvormen resp. tot de vormloze oergrond, aangediend als de ware weg tot
de godskennis. De geloofsfunctie (pistis) wordt in de Griekse wijsbegeerte van meet af
neergedrukt tot de lagere sfeer van de zinnelijke verbeelding, die slechts een onzekere mening
(doxa) kan geven en waaraan de grote massa van de mensen blijft hangen, omdat zij zich tot
de theoretische denkhoogte niet weet te verheffen.

Met het religieuze vormmotief hangt ook onverbrekelijk samen het schouwend
element, dat aan de Griekse opvatting van de theorie eigen was. De eeuwige zijnsvormen
(eide of ideeén) van de dingen moeten worden geschouwd als bovenzinnelijke gestalten en
deze theoretische aanschouwing gaat nog boven het theoretisch begrip uit. In het bijzonder in
Plato's theorie van de “idee€n” als “bovenzinnelijke vormen” komt dit beschouwend element
sterk naar voren. De woorden “eidos ” en idea gaan beide terug op de stam van het [tP176]
werkwoord idein, dat zien betekent.

Het Griekse denken begint onder toekenning van het primaat aan het materiemotief
De lonische natuurfilosofie

De Griekse wijsbegeerte neemt haar aanvang in de lonische cultuurkring als zgn.
“natuurfilosofie”. Zij ontstaat in de hierboven kort geschetste religieuze crisisperiode onder
het onmiskenbaar primaat van het materiemotief. De oude natuurfilosofie vergoddelijkt de
eeuwig vloeiende stroom van het leven als de goddelijke Oorsprong (arché) van alle dingen

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.1
Inleiding (tekstversie 6)

die een individuele vorm hebben en vereenzelvigt hem meestal met een “bezield” gedacht
vloeiend “element” als water, vuur of lucht. De grote lonische denker Anaximander (6° eeuw
v.Chr.) tracht nog dieper door te dringen tot de goddelijke arche en zoekt haar in het zgn.
apeiron, het volstrekt vormloze “onbegrensde”, waaruit door afscheiding lucht, vuur, water en
aarde met paarsgewijze tegengestelde eigenschappen ontstaan, die dan in onderlinge
vermenging aan een oneindig aantal werelden met individuele vormdingen het aanzien geven.
Van hem is de uitspraak, dat alle bestaande dingen volgens het lot terugkeren tot hun
bestanddelen, waaruit zij ontstaan. En hij ziet in dit proces een wet van de gerechtigheid
werken: “Want de dingen betalen elkaar gerechte boete en straf voor het onrecht [tP176] (van
hun bestaan) in de orde van de tijd”. D.w.z. alle wezens, die in een lichamelijke vorm zijn,
begaan onrecht tegenover elkaar, omdat dit bestaan slechts ten koste van dat van andere kan
worden in stand gehouden. Het materieprincipe is goddelijk, de vorm is ongoddelijk, hetgeen
niet wegneemt, dat men het proces van de ontwikkeling en wording rationaliseert met behulp
van het motief van vorm, maat en harmonie: er heerst een vaste maat en evenredigheid tussen
ontstaan en vergaan; zij wordt gevat als een kosmisch gerechtigheids- of vergeldingsprincipe
(6wm) en wordt door Heraclitus als een eeuwige wereldwet (logos) op “dialectische” wijze
met het goddelijk materieprincipe vereenzelvigd. Maar ze kon uit dit principe in zijn
oorspronkelijke zin niet worden afgeleid. Het evenredigheids- en maatbeginsel was veeleer uit
het vormmotief van de cultuurreligie ontsprongen.

De polaire uitwerking van het grondmotief in de tegenstelling van zijnsvorm en
vloeiende wording
Heraclitus en Parmenides

Reeds in deze eerste periode wordt het Griekse denken door de polaire tendensen van
zijn religieuze grondmotief in twee tegenovergestelde richtingen uiteengedreven.

Terwijl Heraclitus van Ephese op het voetspoor van de lonische natuurfilosofen de
eeuwig vloeiende levensstroom vergoddelijkt in het symbool van het naar vaste maat
opvlammend en weer [tP178] uitdovend bewegelijk element “vuur” en het bestaan van
eeuwige begrensde vormen beslist loochent, ontkent daarentegen Parmenides, de grondvester
van de zgn. Eleatische school, de ware realiteit van de vloeiende stroom van de
levensontwikkeling en wording. Hij zoekt de ware “natuur” in het eeuwig, ongeworden,
onveranderlijk zijn, waaraan een absolute eenheid (zonder veelheid) en waarheid toekomt, en
dat niet door de zinnelijke waarneming valt te ontdekken, maar slechts door het theoretisch
logisch denken, dat de weg van de waarheid is. Deze theoria wordt beheerst door het Griekse
vormmotief. Dit motief wordt in deze periode niet meer zuiver in de zin van de cultuurreligie
gevat, maar onder orphische invloed is het, onder aanknoping aan de oude zgn. ouranische
godsdienst van de hemellichamen, omgebogen in de vergoddelijking van de, sferisch
gedachte, vorm van de sterrenhemel. Daarom kan volgens Parmenides het eeuwige zijn niet
bloot in een logisch begrip worden gevat. Het moet worden geschouwd in een hemelse
sferische vorm of eidos, die van een onzinnelijk geometrisch karakter is.

Zo werkt de polaire tegenstelling tussen vorm- en materiemotief zich uit in de
metafysische tegenstelling van zijn en worden. [tP179]

Sinds Parmenides was het in de Griekse wijsbegeerte niet langer mogelijk het
vormprincipe tot het materieprincipe als oorsprong (arche) terug te voeren. En daar het starre
Eleatische standpunt, dat de mogelijkheid van ontstaan en vergaan en van het gehele
wordingsproces ontkende, het theoretisch denken in een impasse voerde, trachtte men van nu
aan het vormprincipe en het materieprincipe als gelijkgestelde oorsprongsbeginselen van de
tijdelijke werkelijkheid met elkaar nader te verbinden, zonder dat men echter een
uitgangspunt voor deze synthesis had. Daarbij wordt het vormmotief op Parmenides
voetspoor nog vaak in een naturalistische mathematische zin uitgewerkt. Zo bv. bij de

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.1
Inleiding (tekstversie 6)

grondleggers van de atomistiek (Leucippus en Democritus), die de gehele werkelijkheid
menen te kunnen opbouwen uit een oneindig aantal atomen of ondeelbare mathematische
zijnsvormen en een vloeiende luchtmaterie (het ledige).

Het primaat van het vormmotief der cultuurreligie bij Anaxagoras
De goddelijke nous als vormgever tegenover de chaotische materie

Nog in de laatste ontwikkelingsfase van de lonische natuurfilosofie begint echter het
vormmotief van de cultuurreligie de overhand te verkrijgen, het wordt inmiddels door de
wijsbegeerte [tP180] gezuiverd van de met de zedelijke maatstaven van het volksbewustzijn
niet meer strokende mythologische voorstellingen, gelijk we die bij Homerus vinden, en van
de in de orphiek voltrokken verbinding met het motief van de hemelverering van de oude
ouranische natuurgodsdiensten. Ook begint zich het bedoelde vormmotief geleidelijk los te
maken van zijn polytheistische uitwerking in de Griekse staatsgodsdienst en zich tot een
monotheistische godsvoorstelling te verdiepen die vaak een compromis zocht met het
polytheistisch volksgeloof.

Anaxagoras van Klazomenae (5° eeuw v.Chr.) is de eerste Griekse wijsgeer, die de
nous of denkende geest tot goddelijke oorsprong van alle vorm verheft en deze nous als
geheel afgescheiden van de materie vat. Hij is bij hem ook niet meer door een sferische vorm
begrensd (De nous is “apeiros”). De “materie” als eigenmachtige tegeninstantie van het
goddelijke vormprincipe wordt door hem geheel ontgoddelijkt. Zij wordt in zijn conceptie
zelfs ontzield en van de eeuwig vloeiende beweging beroofd (die in de vroegere
natuurfilosofie juist als het goddelijk levensbeginsel van de hulé werd vereerd). Daardoor
wordt de “materie” gereduceerd tot een starre chaos, waarin alles met alles vermengd ligt
[tP181] en waarin slechts de “kiemen” of mogelijkheden voor alle “vormdingen” besloten
zijn. De vormgevende beweging, die uit de “chaos” een “kosmos” maakt, vindt echter
uitsluitend haar oorsprong in de goddelijke nous. In de uitwerking van deze gedachte is hij
echter nog niet consequent.

De sofistiek in het licht van het vorm-materiemotief

Ook bij Protagoras van Abdera, de grondlegger van de “sofistiek” (5¢ eeuw v.Chr.) is
het primaat reeds geheel aan het vormmotief van de cultuurreligie toegekend, waarvan de
Griekse polis de draagster was.

Ook bij hem heeft het materiemotief alle goddelijk karakter verloren: het doet bij hem
in de eerste plaats dienst, om de voorafgegane natuurfilosofie en metafysische zijnsleer in
haar aanspraak op theoretische waarheid aan te tasten. Hij voert het materieprincipe in de
heraclitische opvatting van de eeuwige vloeiing van alle dingen consequent door in zijn
kennistheorie, maar met negering van de logosidee, die bij Heraclitus een tegenwicht schiep
tegen het materieprincipe door de stroom van het ontstaan en vergaan te binden aan een vaste
maat van evenredigheid. Daardoor ontkende Protagoras ook de mogelijkheid van een vaste
norm van waarheid voor de wetenschap. De menselijke kennis berust volgens hem uitsluitend
op subjectieve zinnelijke waarneming, die echter, evenals de waargenomen dingen, aan
bestendige vloeiing en verandering onderworpen is. Wat een zieke in ijlkoortsen ziet is voor
hem tijdens zijn ziekte even waar als [tP182] dat deze fantasiebeelden voor de gezonde niet
bestaan. Algemeengeldige begrippen en kennisoordelen zijn dus onmogelijk. Zo veroorzaakte
Protagoras een ware crisis in de Griekse wetenschap. De voorafgegane natuurfilosofie en
metafysische zijnsleer, gingen volgens hem het menselijke kenvermogen te boven. De
theoretische wetenschap is waardeloos. Maar aan deze depreciatie van de theoretische kennis
ligt bij Protagoras ten grondslag de depreciatie van het materieprincipe ten bate van het
vormmotief van de cultuurreligie. Zijn beroemde homo-mensuraregel (“De mens is de maat
van alle dingen”’) bedoelde op het terrein van de wetenschap niets anders dan de ontkenning

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.1
Inleiding (tekstversie 6)

van iedere algemeengeldige maatstaf zulks wegens de consequente doorvoering van het
materiemotief. Wanneer zowel in de subjectieve kennis als in de gekende “natuur” alles in
vloeiende steeds veranderende toestand verkeert dan is eigenlijke wetenschap onmogelijk.

Ook de menselijke natuur heeft als zodanig volgens hem geen vaste vorm en maat. Hij
ziet haar, geheel onder de heerschappij van het materieprincipe, in bandeloze wildheid
verzonken.

De tegenstelling van physis en nomos, en Protagoras’ loochening van een natuurrecht
[tP183]

Vandaar ook zijn tegenstelling tussen physis en nomos (“natuur” en “wet”) en zijn
loochening van een zgn. natuurrecht, dat zonder positieve vaststelling door de staat, reeds in
de natuurlijke orde in de wereld gegeven zou zijn.

Wezenlijk “vorm” krijgt de maatloze “natuur” eerst door de “cultuur”, door de vrije
vormgeving, welke in haar opvoedende werkzaamheid uitgaat van de polis als draagster van
de cultuurreligie.? De polis, de stadstaat, geeft volgens hem door haar positieve wetgeving
eerst het aanzijn aan recht en zedelijkheid. Op deze terreinen is niet, gelijk op het gebied van
de theoretische kennis, het individu in zijn subjectieve veranderlijke meningen, maar de
mening van de staat de maatstaf. Het vormmotief van de cultuurreligie heeft dus het
onbetwistbare primaat in Protagoras’ denken.

Het primaat van het materiemotief in de jongere, radicale vleugel van de sofistiek: het
natuurrecht van de bandeloze machtsmens

De jongere radicale vleugel onder de sofisten ging daarentegen het materieprincipe
consequent doorvoeren, ook op het gebied van het staatsleven en van recht en zedelijkheid.
Zo kwamen zij tot de propagering van een natuurrecht van de “machtsmens”, die een
natuurlijk recht heeft zich boven de wetten van de polis te stellen [tP184] en in maatloze
ongebondenheid zijn macht te gebruiken tot onderdrukking van de zwakkeren (Kallikles e.a.).
Want slechts de zwakken zoeken de bescherming van de wet.

Zo blijkt ook de sofistiek, de “Griekse verlichtingsbeweging”, die gewoonlijk als een
gedachterichting wordt beschouwd, die het wijsgerig denken van de religie zou hebben
geémancipeerd, geheel beheerst door het vorm-materiemotief als het religieuze
gemeenschapsmotief van het Griekse denken.

Het kritisch keerpunt in het Griekse denken: Socrates en de zelfkennis
De idee van het goede en schone als oorsprongseenheid van alle vorm

Met Socrates van Athene komt dan het kritisch keerpunt, waardoor het Griekse denken
de weg van de zelfbezinning inslaat en de menselijke ikheid zelf in het licht van het
vormmotief van de cultuurreligie wordt gevat.

De Delphische spreuk “Ken u zelf” wordt door hem in het centrum van de filosofie
gesteld. Hij wenst volgens Plato’s getuigenis in diens dialoog Phaedrus (230A) te weten, of
hij in de kern van zijn wezen verwant is aan Typhoon, de veelvormig (opgeblazen en wilde
natuurgod van de verderfelijke stormen (een pregnant symbool van het materieprincipe van de
oude natuurreligie), dan wel of hij van een eenvoudige en maatvolle aard is. De zuivere nous,
die door Anaxagoras was verheven tot oorsprong van alle vorm [tP185] en begrenzing in de
kosmos, wordt door Socrates, in religieus-ethische verdieping van deze gedachte, gevat als
oorsprong van het “kalogathon”, het goede en schone in de wereld. De socratische

2 Dit werd een algemeen Griekse gedachte, dat hij, die buiten de polis leeft en “barbaros” is, eigenlijk
meer dier dan mens. Aristoteles drukt dit later zo uit, dat hij, die buiten de polis leeft 0f een god of een dier moet
zijn. En hij meende, dat de “barbaros” van nature voor de “slavernij” bestemd was. De mens kan ook volgens
hem eerst in de polis de redelijk-zedelijke wezensvorm van zijn natuur of zijn “natuurlijke volmaking” bereiken.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.1
Inleiding (tekstversie 6)

redeneermethode bedoelde het sofistisch nihilisme in de kennistheorie, door het blootleggen
van zijn innerlijke tegenstrijdigheden, schaakmat te zetten en het onbestemde en vloeiende in
zinnelijke voorstelling en woorduitdrukking door de vaste begripsvorm te breidelen. Maar zij
krijgt bij hem een wezenlijk religieuze concentratie in de goddelijke idee van het goede en
schone, die volgens hem in een redelijke, doelmatig ingerichte wereldorde haar uitdrukking
vindt. Een begrip, dat ons niet op de weg tot het ontdekken van de goddelijke vormkracht van
het goede en schone voert, en dat ons niet leert wat de areté, wat het doel is, waartoe een ding
dient, en waartoe het goed is, mist voor Socrates iedere waarde. Ook het begrip van de
menselijke deugden als gerechtigheid, matigheid, dapperheid en vroomheid, waarin deze
deugden in hun verscheidenheid van elkaar worden afgebakend, moet steeds weer in de idee
van het goede en het schone op haar oorsprongseenheid worden gericht. Het vormmotief van
de cultuurreligie krijgt dus over de gehele linie het primaat in [tP186] Socrates’ denken,
doordat dit (denken) zich in de kritische zelfbezinning er op gaat concentreren. De problemen
van de oude natuurfilosofie interesseren hem niet. De mens en zijn gedragingen zijn in het
centrum van zijn denken gekomen.

De klassieke Griekse theorie van de wezensvormen bij Plato en Aristoteles

Vanuit dit kritisch keerpunt neemt dan de Griekse wijsbegeerte haar wending naar de
klassieke metafysica van de zijnsvormen of ideeén (eidé) zoals wij die in verschillende
richting ontwikkeld vinden bij Plato en Aristoteles. Zij zullen straks ook weer de door
Socrates terzijde geschoven problemen van de “natuur” (de physis) in hun wijsbegeerte
betrekken. Het materieprincipe heeft bij hen definitief elk goddelijk karakter verloren. Al het
goddelijke concentreert zich hier in de verabsoluteerde nous, de goddelijke theoretische
denkactiviteit, als oorsprong van alle vorm, maat en begrenzing. In zijn grote dialoog Politeia
voert Plato uitdrukkelijk ook de oorsprong van de bovenzinnelijke en onveranderlijke eidé of
wezensvormen terug op de goddelijke idea van het goede en schone, waarin de vormgevende
kracht van de goddelijke nous in een oorsprongseenheid is geconcentreerd. De reeds door
Parmenides aan de zijnsvorm toegekende hoedanigheden [tP187] van eenheid en waarheid
worden nu op Socrates’ voetspoor verbonden met die van het goede en schone. Aristoteles
noemt ze de eerste (zgn. transcendentale) bepalingen van het zijn, dat volgens hem het eerste
en meest omvattende begrip is, dat alle andere begrippen eerst mogelijk maakt.

Maar ook deze beide grote denkers kunnen uiteraard het dualisme van het Griekse
grondmotief in hun denken niet te boven komen.

Het dualisme tussen ideeénwereld en zinnelijke verschijningswereld bij Plato

Vooral in de eerste ontwikkelingsfase van Plato’s ideeénleer (leer van de eeuwige
zijns- of wezensvormen, die aan de zinnelijk waarneembare wereld ten grondslag zouden
liggen) spitst dit dualisme zich toe in een volstrekte scheiding van de eeuwige en
onveranderlijke intelligibele wereld van de eidé en de aan het materieprincipe onderworpen
zinnelijke wereld van de phanomena (verschijnselen). Tegelijkertijd - en in onmiddellijk
verband met deze dualistische werkelijkheidsvisie - werkt het dualisme zich - onder orphische
invloed - ook uit in zijn antropologie. In de beroemde dialoog Phaedo wordt een scherpe
dichotomie (een “in tweeénsnijding” van het menselijk bestaan) geleerd tussen de [tP188]
onsterfelijke “redelijke ziel”, die geheel in de theoretische denkfunctie zou opgaan, en het
onreine “materielichaam”, dat als een graf of kerker voor de ziel wordt beschouwd en
waarvan de wijze zich reeds op aarde in de theoretische beschouwing van de eeuwige wereld
van de “ide€le vormen” zou moeten losmaken.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.1
Inleiding (tekstversie 6)

De poging tot dialectische verbinding van wezensvorm en materie in Plato’s later
denken
De goddelijke nous tegenover de Anangke

Maar ook wanneer Plato in zijn latere ontwikkeling dit absolute dualisme langs de
vroeger besproken weg van een “dialectische logica” tracht te overbruggen en vorm- en
materieprincipe, ideeén en zinnelijke verschijningswereld, logisch poogt “samen te denken”,
blijft niettemin de polaire tegenstelling tussen deze beide principes het religieuze
uitgangspunt van zijn wijsbegeerte beheersen.

Nog in de “Timaeus”, de grote dialoog over het ontstaan van de kosmos als zinnelijk
waarncembaar heelal, die uit Plato’s laatste levensjaren stamt, vindt de goddelijke nous, als de
“demiurg” die uit de chaos een kosmos of vormwereld in het leven roept, tegenover zich als
zijn tegenpool de Anangké van het materieprincipe. [tP189] De goddelijke nous heeft geen
heerschappij over deze Anangké, die een chaotische invlioed binnen de kosmos heeft. Hij kan
haar slechts door “overreding” trachten te breidelen. In de dramatische trilogie Oresteia van
de grote tragediedichter Aeschylus vindt men het verrassend pendant van deze “overreding”
van de Anangké door de goddelijke nous als vormgever. Het treurspel eindigt met de
overreding van de wilde wraakgodinnen, de “dochters der Anangke”, die als oudere godheden
ook een ouder recht hebben dan de Olympiers, door de godin van de wijsheid Athene, dochter
van Zeus. Het derde deel van de tragedie besluit met de triomfkreet: “Zo worden Zeus en de
Anangke verzoend”. Hieruit blijkt wel duidelijk, hoe het religieuze grondmotief zich ook in
de Griekse kunst deed gelden.

Het fundamenteel dualisme in Aristoteles zijnsleer
De beide polen van “zuivere vorm” en “zuivere materie”

Ook Avristoteles kon de consequenties van het fundamenteel dualisme in zijn religieus
uitgangspunt niet ontgaan, ofschoon hij in zijn gerijpte wijsgerige stelsel de materie opvatte
[tP190] als een blote mogelijkheid of potentie van zijn (dunamei on), die pas door een aan de
vergankelijke dingen immanente wezensvorm (morphe) tot werkelijk actueel bestaan kan
komen. Daarmee had hij de platonische conceptie inzake een zelfstandig bestaan van een
wereld van ideéle wezensvormen los van de zinnelijke verschijningswereld prijsgegeven.
Niettemin vertoont zijn metafysische zijnsleer de polaire tegenstelling tussen “zuivere
materie” (proote hule) en “zuivere vorm” (de goddelijke nous) en hij kent geen hoger beginsel
als uitgangspunt voor een wezenlijke synthesis tussen deze beide polaire principes. Zelfs zijn
antropologie kon dit fundamenteel dualisme niet te boven komen. Schijnbaar zijn “ziel” en
“materielichaam” in zijn opvatting tot een “substanti€¢le eenheid” verbonden; de “redelijke
ziel” wordt opgevat als de “vorm” van het materiéle lichaam, zodat dit laatste zonder de ziel
niet werkelijk (“actueel”) kan bestaan. Toch doemt het dualisme weer op in Aristoteles’
conceptie van de nous poiétikos, d.i. van de actieve denkwerkzaamheid, die door hem wordt
opgevat als een algemene vorm, die ook tijdens het leven van de mens geheel afgescheiden
van het materielichaam werkt, als een onsterfelijke goddelijke zelfstandigheid (“substantie”),
die van buitenaf (thrathén) in de menselijke ziel komt, en dus niet van nature haar eigen is.
[tP191]

Z0 beheerst dus het polaire grondmotief van vorm en materie inderdaad het Griekse
denken in al zijn hier genoemde richtingen, hoezeer deze laatste ook onderling uiteenlopen.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.2
Inleiding (tekstversie 6)

1
Het Schriftuurlijk grondmotief van schepping, zondeval en verlossing door Christus
Jezus in de gemeenschap van de Heilige Geest

Het integraal en radicaal karakter van het grondmotief der christelijke religie

Het tweede grondmotief werd in het westerse denken ingevoerd door de christelijke
religie in aansluiting aan de oudtestamentische Godsopenbaring. Het is de sleutel tot het
verstaan van de Heilige Schrift en waarborgt zijn goddelijke Waarheid tegenover alle
afvallige grondmotieven in zijn integraal en radicaal karakter. Als Schepper openbaart God
zich als de absolute en integrale Oorsprong van alle betrekkelijk bestaan. Hij heeft geen
eigenmachtige mede-Oorsprong naast en tegenover zich. Het Griekse vorm-materiemotief
sloot de scheppingsgedachte principieel uit. Het kende slechts de wording van een kosmos,
waarin de godheid hoogstens als vormgever of demiurg tegenover een onafhankelijk van haar
bestaande materie wordt erkend.

Het “Ex nihilo nihil fit” is de hoofdsom [tP192] van de Griekse wijsheid over het
ontstaan van de wereld, waartegen het scheppingsmotief van de goddelijke Woordopenbaring
zijn absolute antithese stelt. Zodra dit scheppingsmotief zijn beslag op het theoretisch denken
krijgt, wordt dit laatste op het integraal karakter van de geschapen werkelijkheid gericht, dat
zich tegen iedere verabsolutering van een theoretische abstractie verzet. Het drijft het denken
aan, de integrale structuren van de geschapen werkelijkheid na te sporen, die de eigen aard
van de schepselen bepalen, omdat God alles naar zijn aard heeft geschapen. Het behoedt het
denken dus voor een theoretische nivellering van de aspectstructuren en de
individualiteitsstructuren van de empirische werkelijkheid en drijft het aan, ze vanuit haar
waarachtige worteleenheid en integrale Oorsprong in haar onderlinge verhouding en
samenhang te onderzoeken.

De religieuze worteleenheid van de menselijke natuur

In onmiddellijk verband met de Zelfopenbaring Gods als Schepper van alle dingen
staat Zijn openbaring van de mens aan zichzelf in de integrale religieuze worteleenheid van
zijn existentie. God schiep de mens naar Zijn beeld. Gelijk God Zichzelf openbaart als de
absolute en integrale Oorsprong, [tP193] zo concentreerde Hij alle functies en structuren van
de tijdelijke werkelijkheid in de religieuze worteleenheid, in het hart, van het menselijk
bestaan, waarin heel het tijdelijk leven op de liefdedienst van God en de naaste zou zijn
betrokken. Dat is het radicale, het tot de religieuze wortel van het geschapene doordringend,
karakter van het Schriftuurlijk scheppingsmotief. Het openbaart inderdaad de mens aan
zichzelf, aan het centrum van heel de tijdelijke existentie. Daarmee zijn ook bij de wortel
afgesneden alle zgn. dichotomistische antropologische constructies, waarbij het tijdelijk
bestaan van de mens in twee van elkaar onafhankelijke en polair tegenover elkaar staande
“substanties” wordt uiteengebroken.

De Griekse opvatting van het “materie-lichaam” en de “redelijke ziel” was, gelijk we
gezien hebben, geheel beheerst door het polaire religieuze grondmotief van vorm en materie,
dat voor een religieuze worteleenheid van de menselijke existentie geen plaats had. De
overneming van deze Griekse opvatting in het christelijk denken kon slechts plaats vinden,
zolang het Schriftuurlijk scheppingsmotief nog niet ten volle beslag op het theoretisch denken
gekregen had. [tP193]

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.2
Inleiding (tekstversie 6)

De onverbrekelijke samenhang van schepping, zondeval en verlossing
Deze samenhang niet van “dialectische” aard

In onverbrekelijke samenhang met dit scheppingsmotief staat dat van de zondeval, dat
als centrale drijfkracht van het afvallig menselijk bestaan slechts door de verlossing in
Christus Jezus reéel is opgeheven. Daar de afval van God in de religieuze wortel van het
menselijk bestaan ingrijpt, draagt zij noodzakelijk een radicaal karakter en kan zij ook slechts
door een radicale verlossing worden verzoend. Het gaat hier niet om een theoretische
synthesis, noch om een “dialectische” verzoening van twee antithetische grondmotieven, maar
om een reéle verbreking van de macht van de zonde en de stichting van de gemeenschap van
de H. Geest in het koninkrijk Gods als het “corpus Christi”. De Satan is immers naar de
Bijbelse opvatting geen eigenmachtige mede-Oorsprong tegenover de Schepper, maar is zelf
een schepsel, dat zijn creatuurlijke vrijheid heeft misbruikt krachtens de mogelijkheid, die
daarvoor bij zijn schepping geschapen was. Zijn macht over de mens stamt uit de schepping
en berust op wat wij vroeger de religieuze concentratiewet van de menselijke existentie
noemden. Hij kan de aan het menselijk hart ingeschapen oorsprongstendens slechts in
afvallige richting leiden, die tot de nietigheid, de leugen voert, maar niets aan Gods schepping
kan toevoegen. De afval van God is niets positiefs, maar een beroving, een privatio.

Daarom kan het grondmotief van de christelijke religie in zijn Schriftuurlijke zin geen
polair of “dialectisch” karakter dragen. Dit is uitgesloten juist door zijn integrale en radicale
aard. [tP194]

De strijd met het Griekse grondmotief en de parasitaire rol van dit laatste in het
christelijk denken

Het had echter van meet af, sinds zijn ingrijpen in de historie van het avondland, een
strijd op leven en dood te voeren tegen het Griekse grondmotief, dat in een geestelijk
parasitisme zich in de helleense wereld aan de christelijke religie hechtte en voortdurend
trachtte afbreuk te doen aan zijn integraal en radicaal karakter.

Sommige apologeten, die in de eerste eeuwen van het christendom tegenover de
Griekse wijsbegeerte de “redelijkheid” van het christelijk geloof wilden verdedigen,
interpreteerden de schepping in de zin van het Griekse grondmotief van vorm en materie. Het
“Scheppend Woord” werd dan voorgesteld als een Platonische “demiurg”, als de logos in de
Griekse zin van goddelijke nous, die vorm geeft aan de nog ongeordende, onafhankelijke van
hem bestaande “materie”, die zich dus in een chaotische toestand bevond. En daar deze logos
noodzakelijk in contact moest komen met de onreine “materie”, kon hij ook niet van een
volledige goddelijke natuur zijn, maar slechts een halfgod wezen. Bovendien kon de invloed
van de Griekse opvatting van de theoria worden bespeurd in de heterodoxe onderscheiding bij
sommige Griekse kerkvaders tussen de pistis, het geloof van de eenvoudige christelijke
gemeente, [tP196] dat gebonden is aan een “materiéle” of zinnelijke voorstellingswijze, en de
hogere theologische gnosis, die de eeuwige waarheid van de Woordopenbaring in een
wijsgerige theoretische zin verstaat en de christelijke religie feitelijk tot een filosofische
ethiek maakt.

Augustinus’ verwerping van de autonomie van de wetenschap

Het orthodoxe denken van de patristiek (de leer van de kerkvaders) bereikt zijn
hoogtepunt in Aurelius Augustinus. Hij hield inderdaad vast aan de integrale en radicale zin
van het Bijbels grondmotief. Hij aanvaardde de absolute Scheppingssoevereiniteit Gods en de
radicale zin van zondeval en verlossing. En hij loochende daarom de autonomie van het
theoretisch denken.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.2
Inleiding (tekstversie 6)

Augustinus opvatting van christelijke wetenschap: philosophia ancilla theologiae

Maar het innerlijk aanknopingspunt tussen de christelijke religie en het theoretisch
denken in wijsbegeerte en vakwetenschap werd door hem nog niet gezien. Hij verstond de
christelijke wetenschap zo, dat de Griekse (in het bijzonder de neoplatonische en stoische)
filosofie diende te worden “geaccommodeerd” of aangepast aan het kerkelijk dogma en
alleen diende te worden gebruikt in het kader van de dogmatische christelijke theologie. Dit
wil zeggen: de wijsbegeerte moest [tP197] de “slavin” zijn van de christelijke theologie
(philosophia ancilla theologiae).

De Griekse oorsprong van deze opvatting inzake de verhouding van theologie en
wijsbegeerte

Nu moet worden opgemerkt, dat deze opvatting inzake de betrekking tussen
wijsbegeerte en theologie haar oorsprong had in de Griekse opvatting van de theologische
theoria als “regina sCientiarum”.

Avristoteles had in het tweede boek van zijn Metaphysica (B 996 b 15) duidelijk
gezegd, dat de metafysische theologie, als wetenschap van het hoogste goed en einddoel van
de kosmos, de koningin is van alle andere wetenschappen en dat de laatste als haar
“slavinnen” haar waarheid niet zouden mogen weerspreken. Want de theoria in deze hoogste
(theologische) zin was voor de Griek de “weg der waarheid”, de enige weg om met de
goddelijke nous in onmiddellijk contact te treden.

De oorsprong van de christelijke scholastiek

In zoverre was de augustinische opvatting van de christelijke wetenschap inderdaad de
oorsprong van heel de latere “scholastiek™ in het christelijk denken. Want de scholastische
weg is altijd de weg van de accommodatie en niet de weg van een innerlijke reformatie van
het wetenschappelijk denken. [tP198]

Toch was het grondmotief van Augustinus’ wijsbegeerte niet dat van de latere rooms-
katholieke scholastiek. Hij zocht niet bewust naar een religieuze synthese tussen het
christelijke en het Griekse grondmotief; in zijn latere tijd trachtte hij zijn denken steeds meer
te bevrijden van de Griekse invloed.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.3
Inleiding (tekstversie 6)

1]
Het religieuze grondmotief van natuur en genade

Het derde religieuze grondmotief is dat van natuur en genade of dat van natuur en
bovennatuur. Het werd in de Xlle eeuw door het rooms-katholicisme in het westers denken
geintroduceerd en vond zijn oorsprong in een poging tot religieuze synthese tussen het
grondmotief van de Griekse natuuropvatting en dat van de christelijke religie.

Doorwerking van het grondmotief van natuur en genade ook in het reformatorisch
denken

Het blijft in zijn innerlijk onverzoend dualisme ook het reformatorische (met name het
lutherse) denken nog voor een belangrijk deel beheersen, ofschoon de reformatie het in
beginsel overwonnen had, omdat juist in de terugkeer tot het Schriftuurlijk grondmotief in
zijn radicale en integrale zin haar eigenlijke beweegreden en rechtvaardigingsgrond school.

Het motief van natuur en genade kreeg in de reformatie een andere vorm dan in het
rooms-Kkatholicisme, in “aanpassing” aan [tP199] de lutherse, resp. calvinistische geloofsleer.

De typisch rooms-katholieke conceptie

Voor de rooms-katholieke conceptie is karakteristiek de aanvaarding van een
natuurlijke sfeer van de werkelijkheid als autonome onderbouw onder een bovennatuurlijke
genadesfeer.

De “natuur” wordt dan overeenkomstig het Griekse grondmotief gevat als een
samenstel van “vorm” en “materie”. Intussen is dit vorm-materiemotief, gelijk we zullen zien,
op scholastische wijze geaccommodeerd aan de kerkelijke scheppingsleer. De menselijke
natuur werd dan overeenkomstig de aristotelische opvatting gezien als samengesteld uit een
stoffelijk lichaam als “materie” en een redelijke ziel (anima rationalis) als “vorm”, die als
geincorporeerde wezensvorm de “entelechie” van het lichaam genoemd wordt. In afwijking
van de Griekse denker en in aanpassing aan de rooms-katholieke kerkleer werd dan echter
deze ziel in haar geheel gevat als een geestelijke, onsterfelijke substantie.

De autonomie van de natuur als onderbouw der genade

De aldus opgevatte “natuur” zou nu, als autonome onderbouw onder de
bovennatuurlijke genade, door die genade tot een hogere “bovennatuurlijke” volmaking
worden gebracht. Op haar beurt zou de “genade” de “natuur” in haar geaccommodeerde
Griekse zin niet kunnen weerspreken [tP200] (gratia naturam non tollit, sed perficit). In deze
wederkerige accommodatie werden beide motieven afgebogen van hun oorspronkelijke zin.
Het Bijbelse grondmotief werd door de onttrekking van de “natuurlijke sfeer” aan zijn
centrale, heel het menselijke bestaan omvattende invloed, beroofd van zijn integraal en
radicaal karakter en kon in deze gedenatureerde zin niet meer de innerlijke drijfkracht zijn van
het “natuurlijk” denken en handelen.

Het natuurlijke denken onder beslag van het geaccommodeerde vorm-materiemotief
Het Thomisme

Dit laatste kwam onder beslag van het aan de kerkleer aangepaste vorm-materiemotief.
De verheffing van het natuurlijke leven tot de bovennatuurlijke trap van volmaking zou
slechts kunnen geschieden door het kerkinstituut als bovennatuurlijke genade-instelling en
wel door zijn sacramentele genade middelen en zijn kerkelijke richtsnoeren voor het
christelijk geloof.

In de wijsbegeerte van Thomas van Aquino, die de aristotelische filosofie aan de
kerkleer aangepaste en in zijn “natuurlijke theologie” de aristotelische godsidee met

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.3
Inleiding (tekstversie 6)

neoplatonisch-augustinische gedachtelijnen verbond, vond de Roomse synthese haar meest
adequate uitdrukking.

De door Augustinus verworpen autonomie [tP201] van het theoretisch denken, werd
hier openlijk geproclameerd, waarbij tegelijk de wijsbegeerte haar autonomie tegenover de
christelijke (“bovennatuurlijke”) theologie opeiste, zonder dat het augustinische adagium
“philosophia ancilla theologiac” werd prijsgegeven. Immers ook volgens Thomas moest de
Griekse wijsbegeerte de “bovennatuurlijke” en “heilige godgeleerdheid” dienen, en wel als
een “natuurlijke onderbouw”, maar zonder dat zulks haar autonomie op het gebied van de
natuurlijke kennis zou mogen aantasten. Slechts de “sancta theologia” kan op dit standpunt de
naam van christelijke wetenschap dragen, de “profane” natuurlijke wetenschappen nimmer.

De Griekse opvatting van de autonomie van de wetenschap en de scholastische opvatting
daarvan bij Thomas

De autonomie van deze laatste werd in het thomisme echter in een typisch
scholastische wijze verstaan, die radicaal verschillend was zowel van de Griekse als van de
modern-humanistische opvatting daarvan.

In de Griekse metafysica had het theoretisch denken zijn autonomie tegenover het aan
de zinnelijke voorstelling gebonden volksgeloof (de pistis) opgeéist, omdat de theoria de weg
van de ware godskennis zou zijn. De eigenlijke [tP201] zin van de autonomie werd hier
geheel door het religieuze vorm-materiemotief bepaald, onverschillig of daarbij aan het
materie-, dan wel aan het vormmotief het primaat werd toegekend. In de thomistische
scholastiek daarentegen kreeg de autonomie van de “natuurlijke rede” een betekenis, die
geheel door het grondmotief van natuur en genade in zijn rooms-katholieke conceptie werd
beheerst. Het natuurlijke denken zou nooit in tegenspraak mogen komen met de
bovennatuurlijke waarheden van de openbaringstheologie. VVolgens Thomas is zulk een
tegenspraak onmogelijk, zolang het natuurlijke denken maar geen intellectuele fouten maakt.
De christelijke pistis werd hier gevat als een bovennatuurlijke gave (donum super-additum)
aan het verstand of intellect; het natuurlijk intellect reikt als zodanig niet tot de
bovennatuurlijke waarheden. Dit impliceerde, dat eventuele tegenspraken tussen natuurlijke
wetenschap en kerkleer langs “zuiver-theoretische weg” zouden kunnen worden geélimineerd
door het bloot leggen van de denkfouten, die daarbij van de zijde van de eerste gemaakt zijn.

De autonomie van de zgn. natuurlijke theologie en het eerste Thomistisch godsbewijs
In Thomas ,,theologia naturalis” die in [tP203] Griekse zin was gevat als de hoogste
trap van de metafysica of natuurlijke zijnsleer, werd de schepping als zodanig als een
“natuurlijke waarheid” begrepen, die langs zuiver theoretische weg kan worden bewezen uit
de logische noodzakelijkheid van een zelfonbewogen beweger als eerste oorzaak en einddoel
van alle empirisch vast te stellen bewegingen. Het bewijs was in eerste instantie gebouwd op
de logische onmogelijkheid van een zgn. regressus in infinitum in de reeks van oorzaken, die
een beweging doen ontstaan. Een oneindige, niet voltooide reeks kan immers niet werkelijk
bestaan. Er zou dus ook geen werkelijke middelste en geen naaste oorzaak kunnen zijn,
wanneer er geen eerste oorzaak ware. En daar alle oorzaken, die zelf weer veroorzaakt zijn,
andere onderstellen, moet dus de eerste Oorzaak van de beweging zelf niet-veroorzaakt en dus
onbewogen zijn. Want alles wat in beweging is, vraagt een oorzaak van de beweging.

De religieuze vooronderstelling van dit vermeend zuiver theoretisch godsbewijs

De logische conclusie van de sluitreden was intussen precies de religieuze
vooronderstelling van het gehele bewijs, nl. dat God “zuivere vorm” en zuivere (geen potentie
bevattend) “actualiteit” is, en het materiebeginsel als het beginsel van de beweging en [tP204]
verandering het beginsel van de onvolmaaktheid is, omdat de beweging een doel nastreeft, dat

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.3
Inleiding (tekstversie 6)

het in beweging zijnde wezen nog niet bereikt heeft. Deze stellingen waren als metafysische
axiomas in de zijnsleer geintroduceerd, maar onderstelden uiteraard de goddelijkheid van het
vormprincipe en de ontgoddelijking van het materieprincipe. De vdor-socratische Griekse
denkers, die de eeuwig vloeiende stroom van het leven vergoddelijkten, konden vanuit dit
religieuze uitgangspunt ook logisch nimmer vragen naar een oorzaak van de beweging als
zodanig, daar immers volgens hen de godheid als Oorsprong zelf absolute levensbeweging
was.

De accommodatie van het Griekse grondmotief aan het scheppingsmotief

Wanneer nochtans God zuiver vorm is - en Thomas aanvaardt deze aristotelische
conceptie - dan moet hij tegenover zich hebben het principe van de zuivere materie als
principe van de mogelijkheid en onvolmaaktheid. Maar het scheppingsmotief van de
christelijke religie verdraagt deze Griekse polariteit niet. Derhalve werd het Griekse
grondmotief “geaccommodeerd” aan het scheppingsmotief van de Woordopenbaring, zoals
dit door de Roomse kerk werd verstaan. [tP205]

God heeft de materie tegelijk met de vorm geschapen, maar alleen materie en vorm
van concrete wezens, zoals deze in “scheppingsideeén” in de goddelijke geest waren.

De beginselen van vorm en materie (de zgn. “zuivere materie”) zijn echter niet
geschapen, maar in de schepping voorondersteld en Thomas stemt in met de ontgoddelijking
van het materieprincipe bij zijn Griekse leermeester Aristoteles. Nadat op deze wijze het
scheppingsmotief toch aan de Aristotelische metafysica is aangepast, wordt het noodzakelijk
mede van zijn radicaal karakter ontdaan. In het kader van het vorm-materiemotief is geen
plaats voor een worteleenheid van de menselijke natuur in het religieuze centrum, in het hart
van de menselijke existentie.

Invoering van het dualisme in de scheppingsidee
Het christelijk grondmotief wordt van zijn integraal en radicaal karakter beroofd.

Nu veroorzaakt het dialectisch grondmotief van natuur en genade een nieuw
fundamenteel dualisme in de scheppingsidee.

De schepping van de mens heeft volgens Thomas een natuurlijk en een
bovennatuurlijk bestanddeel: de menselijke natuur en een bovennatuurlijke genadegift
(donum superadditum).

De zondeval verliest in deze gedachtegang mede zijn radicale zin. De zonde bestaat
[tP206] volgens de Thomistisch-Roomse opvatting alleen in het verlies van de
bovennatuurlijke genadegift, maar heeft de menselijke natuur niet verdorven. Die natuur
wordt slechts gewond doordat haar band met de bovennatuurlijke genade nu verbroken is,
maar ze is allerminst radicaal verdorven. Zo kan dus ook de verlossing geen radicaal karakter
meer dragen. VVan een omzetting van de verdorven wortel van de menselijke natuur is hier
geen sprake meer. De genade in Christus Jezus verheft slechts de “natuur” tot een
bovennatuurlijke trap van volmaking, zonder welke de mens verloren gaat.

De polariteit van het natuur-genademotief

Zolang het grondmotief van natuur en genade het christelijk denken beheerst, wordt
dit laatste verwikkeld in een “religieuze dialectiek”, die de tendens heeft het in polair
tegenover elkaar staande richtingen uiteen te drijven. Slechts de rooms-katholieke kerk is in
staat de kunstmatige “pseudo-synthese” tussen het Griekse en het christelijk grondmotief in
stand te houden door haar pauselijke gezagshiérarchie.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.3
Inleiding (tekstversie 6)

Verbreking van de religieuze synthese door de occamistische en averroistische
stromingen van de laat-scholastiek

Wanneer in de 14° en 15° eeuw machtige stromingen in de scholastiek opkomen, die
met dit [tP207] religieuze compromis breken, “natuur” en “genade” als polair tegenover
elkaar staande sferen volstrekt van elkaar scheiden en alle metafysica en natuurlijke theologie,
waarop de pseudo-synthese gebouwd was verwerpen, grijpt de kerk met haar banvonnis in.
Het waren de zgn. occomatische richting (zo genoemd naar de franciskaner monnik William
van Occam) en de averroistische (die de Aristotelische wijsbegeerte uitlegde in de geest van
de Arabische denker Averroés), waar wij in een later verband op terugkomen.

Terwijl de roomse kerk in de lijn van haar onderbouw-bovenbouwschema gedurende
de hoog-middeleeuwen heel het “natuurlijk leven” van bovenaf geleid had om het op te
voeren tot de bovennatuurlijke sfeer van een christelijke samenleving, eisten de genoemde
laat-middelecuwse stromingen een volstrekte zelfstandigheid op voor het “natuurlijk” of
“wereldlijk” leven tegenover de kerk. In de strijd om de suprematie tussen het wereldlijk
hoofd van de christenheid, de keizer, en het kerkelijk hoofd, de paus, kozen zij de zijde van de
keizer. Zo werden deze laat-middeleeuwse stromingen in de scholastiek, die de thomistische
synthese tussen “natuur” en “genade” bestreden, althans in deze negatieve zin, de
wegbereidsters voor de grote reformatiebeweging en (voor) moderne humanisme, dat straks
een geheel nieuw religieus grondmotief [tP208] in het westers denken zou invoeren.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.4
Inleiding (tekstversie)

AV
Het religieuze grondmotief van natuur en vrijheid

Het vierde grondmotief eindelijk is dat van natuur en vrijheid, dat uit de moderne
humanistische persoonlijkheids- en wetenschapsreligie sinds de renaissance stamt en dat de
drie oudere grondmotieven in zich poogt te absorberen door ze principieel van betekenis te
doen veranderen.

Het is geworteld in een religie van de menselijke persoonlijkheid, waarin het
christelijk grondmotief van schepping, zondeval en verlossing geleidelijk wordt
geseculariseerd.

De humanistische opvatting van de autonomie

In de idee van de menselijke persoonlijkheid wordt het motief van een scheppende
vrijheid gelegd, die geen andere binding en wet kan aanvaarden, dan die welke zij zichzelf
autonoom in de rede heeft gesteld. Dit nieuwe persoonlijkheidsmotief van de moderne mens
wordt met een revolutionaire hartstocht gekeerd tegen de middeleeuwse binding van het
individu in alle levenssferen aan traditionele ordeningen en de kerkelijke autoriteit.

Daarbij kruisen zich een ogenblik de wegen van de reformatiebeweging en die van het
humanisme, zolang dit laatste zich nog als een christelijk humanisme aan de Heilige Schrift
en vooral aan [tP209] de kerkvaders wenst te oriénteren en voor vrij Bijbelonderzoek het pleit
voert (Erasmus, Hugo Grotius, Agricola e.a.). Maar al spoedig gaan de wegen van reformatie
en humanisme radicaal uiteen, zodra het laatste ook de onderwerping van de menselijke
persoonlijkheid aan een bovenredelijke Openbaring gaat afwijzen en alles, wat zich als
waarheid of als norm voor het menselijk handelen aandient, voor het forum van de
“autonome” menselijke rede daagt.

Nadat in de laat-middeleeuwse scholastiek de innerlijke polariteit van het grondmotief
van natuur en genade tot een verbreking van de “synthese” tussen de antagonistische
motieven van natuur en bovennatuur had geleid, stonden twee wegen open: of een terugkeer
tot het Schriftuurlijk grondmotief van schepping, zondeval en verlossing, dat door Rome als
een bovennatuurlijke Openbaring boven de relatief autonome “natuur” was geplaatst en aan
het Griekse vorm-materiemotief was geaccommodeerd, ofwel een eliminering van het
“bovennatuurlijk” genademotief en een innerlijke omzetting van het roomse natuurmotief in
overeenstemming met de geseculariseerde religieuze aandrift van het moderne
persoonlijkheidsideaal, dat een volstrekte [tP210] autonomie voor de mens opeiste, om in het
leven zijn lot in eigen handen te nemen. De eerste weg werd in beginsel door de reformatie
ingeslagen, ofschoon, gelijk wij zagen, het motief van natuur en genade nog in meerdere of
mindere mate in het reformatorisch denken bleef doorwerken. De tweede weg werd met
steeds toenemend radicalisme door het Humanisme gevolgd.

Tot volle emancipering uit de greep van het scholastisch grondmotief van natuur en
genade komt de humanistische geestesbeweging in de verlichtingstijd (laatst van de 17° en 18°
eeuw), terwijl zij sindsdien tot een verdiepte zelfbezinning komt in het zgn.
vrijheidsidealisme, dat door Kant en het na-kantiaanse idealisme wordt gepredikt.

De onverbrekelijke samenhang van “natuur” en “vrijheid” in het humanistisch
grondmotief

Intussen scholen in het nieuwe religieuze persoonlijkheidsideaal van meet af twee
innerlijk tegenstrijdige tendensen.

In de renaissancetijd wint de moderne mens tegelijk met zijn nieuwe visie op de
vrijheid en autonomie van de persoonlijkheid een nieuwe visie op de “natuur” als een veld
van oneindige mogelijkheden, om de heerschappij van de autonome menselijke rede te
ontwikkelen. Door Copernicus’ ontdekking van de dubbele beweging van de aarde rondom

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.4
Inleiding (tekstversie)

[tP211] haar as en de zon had het oude geocentrisch (aristotelisch-ptolemaeisch) wereldbeeld,
waarin de aarde als rustend middelpunt van het heelal fungeerde, een ware omwenteling
ondergaan. Daar de kerk nog lange tijd aan het oude wereldbeeld vasthield, dat zij geheel ten
onrechte in de Heilige Schrift gegrond achtte en dat haar ook alleen in overeenstemming
voorkwam met de positie van onze aarde als middelpunt van de heilsgeschiedenis, werd de
nieuwe astronomische ontdekking als een soort evangelie tegen de kerkelijke autoriteit
uitgedragen. Een geheel nieuwe conceptie van de “natuur” werd in de 16° eeuw ontworpen
door de beroemde Italiaanse renaissancefilosoof Giordano Bruno, een gewezen monnik. De
ruimtelijke oneindigheid van het heelal werd tegenover de klassieke Griekse en scholastieke
leer van zijn sferische vorm-begrensdheid en eindigheid gesteld en als uitdrukking van de
goddelijke oneindigheid verheerlijkt. Gelijk de moderne mens zichzelf wilde emanciperen van
alle autoriteitsgeloof en van alle “bovennatuurlijke” banden, zo emancipeerde hij ook zijn
nieuw gewonnen beeld van de “natuur” van alle geloof in “bovennatuurlijke invloeden” en
evenzeer van de invloed van het Griekse vorm-materiemotief [tP212] met zijn duistere
achtergrond in de onberekenbare Anangké. Zoals de humanistische mens zichzelf aanzag, zo
zag hij ook de “natuur” aan. Ook in de renaissancekunst komt deze nieuwe natuuropvatting
tegenover de kerkelijk gebonden middeleeuwse kunst met haar “bovennatuurlijke” inspiratie
duidelijk tot uitdrukking. Zo bestond van meet af een innig religieuze samenhang tussen de
moderne opvatting van de “natuur” en die van de persoonlijke vrijheid.

Het aan de moderne mathematische natuurwetenschap georiénteerde humanistische
wetenschapsideaal

Wanneer dan door Galilei en Newton de grondslagen voor de klassieke mathematische
natuurwetenschap worden gelegd, waarin inderdaad de wetenschappelijke methode tot
beheersing van de fysische krachten werd gevonden door opsporing van de wetten, die binnen
het natuurkundig energie-aspect van de werkelijkheid heersen, dan wordt onmiddellijk deze
nieuwe wetenschapsmethode verabsoluteerd tot een wetenschapsideaal, dat op alle terreinen
van de wetenschap tot richtsnoer zou moeten worden genomen en de sleutel voor de gehele
wijsgerige werkelijkheidsvisie zou inhouden. Slechts de nieuwe natuurwetenschap zou ons
kunnen leren, hoe de “werkelijkheid op zichzelf” is, los van de subjectiviteit van het
menselijk [tP213] bewustzijn. Op die natuurwetenschap werd dus een humanistische
“metafysica” gebouwd. Het moderne persoonlijkheidsideaal met zijn religieuze cultus van de
autonome vrijheid van de mens liet niet meer toe een geschapen werkelijkheidsorde te
erkennen, die zich niet met de mathematische denkorde dekt en evenmin met de Griekse en
middeleeuws-scholastische natuuropvatting een gegeven hiérarchie van wezensvormen die
zich in een onberekenbare “materie” belichamen. Het humanistisch motief van de
natuurbeheersing, waarin het Schriftuurlijke scheppingsmotief op het “autonome”
theoretische denken werd overgedragen, eiste een theoretische reconstructie van de tijdelijke
kosmos uit eenvoudige, mathematisch bepaalde grondelementen als “beweging” en “materie”
(in de niet-Griekse, modern-natuurwetenschappelijke zin van aan de gravitatiewet
onderworpen massa), die in een rationele, puur kwantitatief bepaalde samenhang moesten
staan. Alle inmenging van “verborgen oorzaken” en “qualitates occultae” werd uit dit
natuurwetenschappelijke werkelijkheidsbeeld geweerd.

Z0 begint de Engelse wijsgeer Thomas Hobbes (1588-1679) zijn natuurfilosofie - in
een duidelijke zinspeling op het scheppingsverhaal - met het gedachte-experiment, [tP214]
heel de in de naieve ervaring gegeven werkelijkheid theoretisch af te breken. Daarna ontsteekt
het mathematisch denken het licht van de rede en moet de werkelijkheid stuk voor stuk
“herscheppen” uit de eenvoudigste exact bepaalde elementen, tot ze als een gesloten keten
van mechanische oorzaken en gevolgen volledig natuurwetenschappelijk begrijpelijk en

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.4
Inleiding (tekstversie)

beheersbaar is geworden. Analyse van de werkelijkheid in haar eenvoudigste exact bepaalde
elementen en synthese van deze elementen in streng causaal gedetermineerde betrekkingen
werd een fundamentele eis van het nieuwe wetenschapsideaal. Reeds de Franse wijsgeer
Descartes, de grondlegger van het humanistisch wijsgerig denken, had deze nieuwe denkwijze
in klassiek geworden regels voor de wetenschappelijke methode geformuleerd.

De religieuze antithese tussen het natuur- en het vrijheidsmotief van het humanisme

Dit “wetenschapsideaal”, dat aan het wiskundig denken een “scheppende kracht”
toekende, was door het humanistisch persoonlijkheidsideaal zelf opgeroepen. Het moest
immers dienen, om de volstrekte autonomie van de vrije menselijke persoonlijkheid, haar
onafhankelijkheid van “bovennatuurlijke” machten tot openbaring te brengen. “Natuur” en
“vrijheid” behoorden in het humanistisch [tP215] grondmotief onlosmakelijk bijeen. Maar
zodra het nieuwe natuurmotief als beheersingsmotief consequent in de humanistische
werkelijkheidsbeschouwing ging doorwerken, en dus heel de werkelijkheid van hoog tot laag
werd gereconstrueerd als een gesloten keten van oorzaken en gevolgen, bleef in die
werkelijkheid geen plaats meer voor de “vrije autonome persoonlijkheid”. De “natuur” bleek
een ware tegenpartij voor de “vrijheid”.

Het primaat van het wetenschapsideaal in de eerste periode van het humanistisch
denken
Descartes en Leibniz contra Hobbes

Tot op Rousseau en Kant (laatste helft van de 18° eeuw) heeft het moderne
natuurmotief schier onbetwist het primaat in de humanistische wijsbegeerte. Binnen het kader
van het nieuwe wetenschapsideaal trachtten denkers als Descartes en Leibniz de menselijke
vrijheid te redden, door die vrijheid zelf te zoeken in het exact wiskundig denken, dat ook de
wil zou behoren te leiden: Hoe klaarder en exacter het denken, des te beter zou de mens ook
de ethische eisen voor het handelen verstaan, leerde Leibniz. En wanneer Descartes aan de wil
de vrijheid toekende, van het klare wetenschappelijke inzicht af te wijken en de zinnelijke
affecten te volgen, dan deed hij zulks slechts om de mogelijkheid van de [tP216] dwaling
rekenschap te kunnen geven.

Descartes nam in zijn metafysica (wijsgerige leer inzake het wezen van de
werkelijkheid) twee substanties aan: de res extensiva (de ruimtelijk uitgebreide stoffelijke
lichamelijkheid) en de res cogitans (de onstoffelijke en niet-ruimtelijke denkende ziel). Deze
laatste zou door de wijsbegeerte moeten worden gevat alsof geen “lichaam” bestond
(“substantie” is een res quae nulla alia re indiget ad existendum) en het eerste alsof geen
“ziel” bestond. Het eigenlijk religieuze motief voor deze dualistische opvatting van de “ware
werkelijkheid” was de zorg de vrijheid en autonomie van de persoonlijkheid niet aan de
mechanistische determinering van het wetenschapsideaal ten offer te brengen.

Daarentegen wilde Thomas Hobbes deze grens voor de doorvoering van het
humanistisch wetenschapsideaal niet erkennen. Heel de werkelijkheid, inbegrepen het
menselijk denken, willen en handelen, wordt door hem methodisch onder de mechanistische
noemer van het “bewegend lichaam” gebracht. En hij offert dan ook zonder bedenking de
menselijke wilsvrijheid aan het ideaal der mechanistische verklaring van het handelen. Dat dit
humanistisch “materialisme” niets van doen [tP217] heeft met het Griekse “materialisme”, dat
uit de religieuze suprematie van het Griekse materiemotief was ontsproten, behoeft thans wel
geen nader betoog meer.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.4
Inleiding (tekstversie)

De humanistische natuurrechtsleer onder het primaat van het klassiek humanistisch
wetenschapsideaal en Bodins soevereiniteitsbegrip

Ook de rechts- en staatsleer komt in deze periode onder invloed van het humanistisch
wetenschapsideaal in zijn oriéntering aan de mathesis, resp. de mathematische
natuurwetenschap. In het laatst van de XVI° eeuw had de Franse geleerde Jean Bodin een
moderne staatsleer uitgewerkt, gebouwd op de grondslag van het soevereiniteitsbegrip.

Dit soevereiniteitsbegrip was reeds geheel naar de a-prioristisch - mathematische
denkmethode gevormd en had ten doel de jonge absolutistische staat, die zich uit de
ongedifferentieerde feodale maatschappij van de middeleeuwen had losgemaakt, te maken tot
een instrument tot volledige beheersing van de samenleving. Uit dit nieuwe
soevereiniteitsbegrip werd afgeleid, dat de staatsoverheid de enige oorspronkelijke
competentie tot rechtsvorming heeft, besloten in haar bevoegdheid tot wetgeving. Het
“gewoonterecht”, dat nog uit de vroegere rechtstoestanden stamde, werd daarom in zijn
gelding volstrekt afhankelijk gemaakt van de wil van de wetgever.

De door Hugo de Groot gegrondveste humanistische natuurrechtsleer, streefde
hetzelfde politieke doel na als Bodin en wilde een nieuwe rechtsorde, waarin alleen plaats zou
zijn voor het naar het model van het klassieke romeinse recht gevormde burgerlijk
privaatrecht en het publiek recht van de staat en van dat van de internationale verhoudingen
van de staten (volkerenrecht).

Het natuurrecht, waarvan Grotius uitging, droeg hetzelfde karakter als het ius naturale,
dat reeds de klassieke Romeinse juristen als grondslag van het ius gentium (het klassieke
model van het burgerlijk privaatrecht) hadden aangenomen. Het ging uit van de natuurlijke
vrijheid en gelijkheid der individuen, onafhankelijk van hun toebehoren tot een bepaalde
stam- of staatsgemeenschap.

Hugo de Groot wilde nu “more geometrico” een natuurrechtelijk systeem uitwerken
op de grondslag van enkele als axioma’s aanvaarde grondbeginselen, waaronder het pacta
sunt servanda een centrale plaats innam. Met behulp van dit natuurrechtelijk contractprincipe
werd nu ook de staat geconstrueerd. De individuen hebben een maatschapscontract gesloten,
waarbij ze hun natuurlijke vrijheid vrijwillig prijsgaven en ze hebben zich vervolgens
vrijwillig onder een soevereine overheid gesteld.

Op die wijze werd Bodins soevereiniteitsbegrip, geinspireerd door het
beheersingsmotief van het nieuwe wetenschapsideaal aannemelijk gemaakt voor het vrijheids-
en autonomiemotief van het humanistisch persoonlijkheidsideaal.

De Engelse denker Thomas Hobbes construeerde - geheel op de grondslag van de
denkmethode van Galilei’s mathematische mechanica, een staats-Leviathan als absoluut
machtsinstrument dat weer door de natuurrechtelijke contractconstructie gerechtvaardigd
werd.

Het kritisch keerpunt in het humanistisch denken
Rousseau als apostel van de vrijheid en de autonomie tussen wetenschaps- en
persoonlijkheidsideaal in zijn natuurrechtelijke staatsleer

Met Rousseau en Kant komt het kritisch keerpunt in het humanistisch denken. Het
humanisme begint in de weg van de kritische zelfbezinning in te zien, dat het motief van de
vrijheid en autonomie van de menselijke persoonlijkheid, dat aan het moderne
wetenschapsideaal zelf ten grondslag lag, zich niet in dit laatste liet oplossen, en dat het
natuurwetenschappelijk denken nimmer de vrije kern van de menselijke persoonlijkheid kan
raken. Dit inzicht voert Rousseau tot een depreciatie van het wetenschapsideaal. Hij betwist
de grondstelling van de verlichtingstijd, dat de mens eerst door de wetenschap wordt
vrijgemaakt en op de weg van de gestadige vooruitgang wordt gevoerd. Het gevoel van de
zedelijke vrijheid is voor hem beslissend. Daarin ligt voor hem kern en waarde van de

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.4
Inleiding (tekstversie)

autonome persoonlijkheid, en niet in het vermogen tot exact wetenschappelijk denken naar
wiskundig en natuurwetenschappelijk model. Hij zoekt, tegen de voor het geloof in de
autonome vrijheid van de persoonlijkheid [tP218] noodlottige consequenties van het
wetenschapsideaal zijn toevlucht in een gevoelsreligie. Dit belet hem intussen niet een
natuurrechtelijke staatsleer op te bouwen, waarin de vrijheid en autonomie van het individu
weer in de mathematisch-constructieve methode werd gefundeerd. De staat als gecompliceerd
“lichaam” werd naar deze denkmethode geconstrueerd uit individuen als eenvoudige
“elementen”. Deze individuen zouden van nature “vrij” en “gelijk” zijn. Het probleem werd
nu zo gesteld: Hoe kunnen deze individuen in een dwingende en met absoluut gezag
toegeruste staatsorde hun autonome vrijheid en onderlinge gelijkheid in een hogere vorm
terugontvangen? En dit probleem werd naar pseudo-mathematische methode opgelost, op een
wijze, die de individuele vrijheid geheel aan de juridische almacht van de wetgevende
volkswil (volonté générale) ten offer bracht.

Hume’s kritiek op de grondslagen van de mathematische natuurwetenschap en de
metafysica van het wetenschapsideaal

Ongeveer gelijktijdig met Rousseau had de Schotse denker David Hume de
grondslagen van het wiskundig en natuurwetenschappelijk denken ondergraven door een
sensualistische kenniskritiek, waarin hij trachtte aan te tonen, dat de wetenschappelijke
[tP219] relatiebegrippen, waaronder met name ook het natuurwetenschappelijk
veroorzakingsbegrip, hun psychologische oorsprong vinden in relatie tussen onze zinnelijke
gevoelsindrukken, die aan de psychische associatiewetten zijn onderworpen, maar geen
algemeengeldige uitspraken over de werkelijkheid-buiten-ons veroorloven. Wanneer wij
herhaaldelijk waarnemen, dat op de zinnelijke indruk van een feit A, die van een feit B volgt,
dan associéren wij, wanneer wij opnieuw een feit A waarnemen, daarmee noodzakelijk het
volgen van een feit B. Maar aan deze noodzakelijke associatie mag geen objectieve
geldigheid voor de werkelijkheid zelf worden toegekend. De natuurkunde kan dus nimmer
bewijzen, dat aan haar “causale wetten” inderdaad die objectieve geldigheid toekomt.

Kants kenniskritiek
De “kritische” grensscheiding tussen natuur en vrijheid en het primaat van het
vrijheidsmotief

Op dit voor het humanistische wetenschapsideaal kritische punt greep Kant met zijn
kennistheorie in. Kant kent met Rousseau aan het humanistisch vrijheidsmotief, zoals dit in
het moderne persoonlijkheidsideaal tot uitdrukking kwam, de absolute voorrang toe. Hij wil
echter tegenover Hume ook het aan het humanistisch motief van de autonome
natuurbeheersing georiénteerde wetenschapsideaal [tP220] redden.t

Daartoe wil hij een grens trekken tussen de aanspraken van de wetenschap en die van
de vrije persoonlijkheid.

Kritische afbraak van de metafysica van het wetenschapsideaal
Het dualisme natuur en vrijheid achter Kants grensscheiding tussen wetenschap en
geloof

Zijn kenniskritiek bedoelde in de eerste plaats de theoretische metafysica van het
humanistisch wetenschapsideaal in haar fundamenten te treffen. Deze “metafysica” had
immers een werkelijkheidsleer ontworpen, waarin voor de menselijke autonomie en vrijheid,

! Kant had hierbij de fysica van Newton op het oog, die nog gebouwd was op de deterministische, van de
volstrekte continuiteit van de fysische processen uitgaande, causaliteitsopvatting en het daarmee verband
houdende begrip van de natuurwetten. Dit standpunt is thans verouderd door de nieuwe wending van de
natuurkunde in de XX® eeuw.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.4
Inleiding (tekstversie)

consequent doorgedacht, geen plaats overbleef. Daarom poneerde Kant, dat de
wetenschappelijke kennis altijd begrensd blijft tot de “zinnelijke verschijnselen” en nimmer
de “bovenzinnelijke” realiteit kan vatten.

Daarmee werd zowel de mogelijkheid van de metafysische natuurfilosofie als die van
de metafysische psychologie (leer van de “ziel” als “onstoffelijke en onsterfelijke substantie”)
en van de natuurlijke theologie als hoogste trap van de theoretische metafysica ontkend.

De autonome vrijheid van de menselijke persoonlijkheid, zowel als de onsterfelijkheid
van de menselijke ziel als onstoffelijke substantie en het bestaan Gods als eerste Oorzaak en
einddoel van de “natuur”, zijn voor Kant niet wetenschappelijk [tP222] bewijsbaar, maar wel
noodwendige postulaten (vereiste onderstellingen) van het redelijk geloof. Het zijn “ideeén
van de praktische rede”, die ons geen wetenschappelijke kennis, maar alleen richtsnoeren,
normen voor het zedelijke handelen leveren. Er is geen wezenlijke brug tussen “theoretische”
en “praktische rede”, tussen wetenschap en geloof, tussen natuur en vrijheid. De wetenschap
moet het menselijk handelen als volkomen gedetermineerd beschouwen; maar zij bestrijkt
slechts de objectieve “empirische” werkelijkheid, d.i. voor Kant het geheel van de “in ruimte
en tijd gevatte zinnelijke gewaarwordingen”, zoals ze door de wis- en natuurkundige
denkcategorieén, door het transcendentale verbeeldingsvermogen geschematiseerd in de
zinnelijke aanschouwingsvormen, zijn bepaald en door het “kennistheoretisch subject”
synthetisch zijn verbonden.

De rede-ideeén in theoretisch en praktisch gebruik
Het “Primat der praktischen Vernunft”

Boven de verstandscategorieén beschikt de menselijke rede echter over “ideeén”, die
de altijd relatieve bepalingen van de empirische werkelijkheid op een absoluutheid en
totaliteit schijnen te betrekken. Zij zijn in drie klassen te brengen: de kosmologische (de idee
van het heelal), de psychologische (de idee van de ziel) en de theologische (de godsidee). In
haar theoretisch gebruik komt aan deze ideeén geen opbouwende functie in onze [tP223]
kennis toe, want zij zijn nimmer op zinnelijke ervaring te betrekken. Ook de kosmologische
ideeén van het “heelal” geven aan het theoretisch denken slechts een richtsnoer, om de
wetmatige betrekkingen tussen de verschijnselen in systematische samenhang te vatten en bij
de gevonden bepalingen steeds nieuwe te zoeken. Daarentegen komt aan deze ideeén in haar
praktisch gebruik een wezenlijk opbouwende functie toe voor ons redelijk geloof in de
bovenzinnelijke realiteit van de zedelijke wereld. Hier wordt de idee van de autonome
vrijheid van de menselijke wil als eerste en volstrekte oorzaak van het menselijk handelen tot
praktische realiteit. En aan dit praktisch redegeloof in de vrijheid komt de religieuze voorrang
toe boven het theoretisch motief van de natuurbeheersing. De depreciéring van het
natuurmotief komt bij Kant ook hierin uit, dat hij iedere betrekking van de “natuur” als
natuurwetenschappelijk te beheersen “verschijningswereld” op een goddelijke oorsprong
afwijst en de godsidee alleen als postulaat van de autonome moraal laat gelden. Er moet een
god zijn om in een eeuwig leven de deugd met gelukzaligheid te verbinden, hetgeen in het
tijdelijke leven niet het geval is.

Wij hebben nu in 88 van dit hoofdstuk gezien, hoe in Kants kenniskritiek het vorm-
materiemotief, dat uit de Griekse gedachtewereld stamde, een essentiéle rol vervult. De
empirische werkelijkheid is volgens Kant opgebouwd in vormgeving aan een gegeven
“materie” van onze ervaring. De “denkvormen” van onze logische denkfunctie zijn in hun
kenniswaarde beperkt tot de “materie” van onze zinnelijke indrukken, maar zij zijn niet -
zoals Hume had geleerd - [tP224] uit de laatste ontsprongen.

De theoretisch-logische denkfunctie heeft een autonomie, een spontaniteit en vrijheid
tegenover de zinnelijke kennisstam, waardoor zij aan de natuur eigenmachtig de wet
voorschrijft door middel van haar synthetische denkvormen. Deze logische vormen blijven

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.4
Inleiding (tekstversie)

evenwel aan een zinnelijke materie gebonden, die het verstand niet zelf schept, maar
ontvangt. Zij kunnen niet los van de zinnelijke ervaring worden gehanteerd. Het
bovenzinnelijk rijk van de persoonlijke vrijheid is aan hun gelding onttrokken.

De nieuwe Humanistische betekenis van het vorm-materieschema.

Zo krijgt het Griekse vorm-materiethema in Kants kenniskritiek een geheel nieuwe zin.
Het dient thans om de aanspraken van het klassiek-humanistisch wetenschapsideaal van de
natuurbeheersing tegenover het humanistisch persoonlijkheidsideaal van de autonome
vrijheid in te perken en tegelijk de autonomie van het natuurwetenschappelijk denken
tegenover Humes sensualistische kenniskritiek staande te houden.

Tussen “natuur” en “vrijheid”, tussen het zinnelijk rijk van de “empirische
werkelijkheid en het bovenzinnelijk rijk van het “sein sollende”, tussen natuurwetten en
normen wordt een voor het theoretisch [tP225] denken onoverbrugbare kloof gesteld.

Het vorm-materiethema is door Kant dus geheel opgenomen in het religieuze
grondmotief van het moderne humanisme, dat van natuur en vrijheid, gelijk Thomas van
Aquino het had opgenomen in het scholastisch grondmotief van natuur en genade.

Absorbering van het grondmotief van natuur en genade in het motief van natuur en
vrijheid
Leibniz en Kant

Ook dit laatste grondmotief was door de humanistische wijsbegeerte reeds in dat van
natuur en vrijheid geabsorbeerd. Leibniz verklaarde het rijk van de “genade” identiek met het
rijk van de vrije redelijkheid, de liefdesgemeenschap van de redelijke God met de redelijke
schepselen als vrucht van het klaar en onderscheiden inzicht in de metafysische orde, terwijl
“het rijk van de natuur” de overige schepselen omvat, die niet het vermogen tot het
mathematisch denken bezitten. En Kant heeft de oplossing van het motief van natuur en
genade in dat van natuur en vrijheid in het laatst van zijn leven uitvoerig uitgewerkt in zijn
beroemde voordrachten over “Der Streit der Fakultaten” (1798) en in zijn geschrift “Religion
innerhalb der Grenzen der Vernunft”.

Zo zien wij, hoe het humanistisch grondmotief geleidelijk de drie vroeger besproken
grondmotieven in zich opneemt en tot een op de [tP226] religieuze cultus van de menselijke
persoonlijkheid gerichte synthese tracht te brengen. Maar dit was slechts mogelijk door een
principiéle verandering van hun oorspronkelijke zin.

Het na-kantiaanse vrijheidsidealisme
Fichte, Schelling en Hegel
De poging tot een dialectische synthese tussen natuur en vrijheid

De grens door Kant tussen natuur en vrijheid gesteld, kon het na-kantiaanse
vrijheidsidealisme (Fichte, Schelling, Hegel e.a.) niet bevredigen. Het wilde het
deterministisch (aan de klassieke natuurkunde georiénteerde) wetenschapsideaal ook op het
door Kant afgebakend terrein van de “natuur” verdringen ten bate van de doorvoering van de
vrijheidsidee. Eerst dan krijgt het vrijheidsmotief in de theoretische werkelijkheidsvisie zulk
een absoluut karakter, dat het schijnbaar het klassiek-humanistisch natuurmotief in zich heeft
opgelost. Kants “kritisch” idealisme met zijn grens tussen natuur en vrijheid wordt omgezet in
een absoluut idealisme, waarin de “natuur” zelf met het vrijheidsmotief van het humanistisch
persoonlijkheidsideaal wordt doordrongen.

Het wetenschapsideaal keert echter - krachtens het polaire karakter van het
humanistisch grondmotief - ook in dit absolute vrijheidsidealisme in een nieuwe vorm terug,
waardoor het opnieuw [tP227] in antithetische verhouding tot het persoonlijkheidsideaal komt
te staan. De poging, het wetenschappelijk denken zelf met de vrijheidsidee te doordringen en

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.4
Inleiding (tekstversie)

“natuur” en “vrijheid” dialectisch (door de antithesis heen naar een hogere synthesis zoekend)
ineen te denken, voert tot een nieuwe wetenschapsopvatting die zich niet langer aan de
mathematische natuurwetenschap, maar aan de historiewetenschap oriénteert.

De nieuwe irrationalistische conceptie van het vrijheidsmotief contra Kants
rationalistische opvatting van de autonomie

Hieraan lag een nieuwe conceptie van het persoonlijkheidsideaal met zijn
vrijheidsmotief ten grondslag. Kants opvatting van de autonome vrijheid was individualistisch
en rationalistisch geweest. Het autos, de ware zelfheid van de mens, ligt volgens hem in de
nomos, de algemene regel van de zedewet, die weer alleen de autonome vorm, niet de
zinnelijk bepaalde “materie” van het handelen betreft. Voor de waardering van de menselijke
individualiteit in aanleg en gaven was daarbij geen plaats geweest. leder menselijk individu
heeft als homo noumenon, d.i. als bovenzinnelijke zedelijke persoonlijkheid, volgens hem
eenzelfde autonoom autos, dat naar dezelfde formele algemene zedewet, de zgn. “categorische
imperatief” zijn wil behoort te bepalen.? [tP228] [tP229] De individuele persoon is zo bezien
slechts een exemplarisch geval van de autonome zedewet, die immers haar zedelijk wezen
uitdrukt.

Kants individualisme

In deze rationalistische opvatting van de autonome vrijheid behield het humanistisch
wetenschapsideaal in zijn natuurwetenschappelijke oriéntering nog steeds een zekere invloed.
Want dit laatste was er op uit geweest alle individualiteit in het natuurgebeuren te herleiden
tot wetmatige relaties. Slechts op esthetisch gebied bleef bij Kant plaats voor de erkenning
van de individualiteit.

Daardoor kwam hij ook niet tot een idee van de zedelijke gemeenschap, waarin de
individuele persoonlijkheden elk naar eigen aanleg en individuele gaven innerlijk tot een
hoger geheel zijn verbonden. De staat is voor Kant slechts “eine Menge von Menschen unter
Rechtsgesetze”.

De nieuwe gestalte, welke het absolute vrijheidsidealisme aan het humanistisch
persoonlijkheidsideaal gaf, ging daarentegen in irrationalistische richting. Reeds de vroeg-
romantiek dreef de spot met Kants “burgerlijke wetsmoraal” en stelde daar tegenover haar
“geniale moraal”, volgens welke de geniale persoonlijkheid niet in een massale algemene
regel, maar in haar onvergelijkelijke [tP230] individuele aanleg het zedelijk richtsnoer van
haar handelen vindt. Niet langer mocht in de idee van de autonomie het autos uit de nomos
worden afgeleid, maar veeleer omgekeerd moest de nomos uit het individuele autos
ontspringen.

Rationalisme en irrationalisme als polaire tegenstellingen binnen het humanistisch
persoonlijkheidsideaal
De overspanning van de gemeenschap in de irrationalistische conceptie

Zo openbaarde zich binnen het humanistisch persoonlijkheidsideaal zelf een polaire
tegenstelling tussen de rationalistische en de irrationalistische opvatting. De eerste zoekt de
subjectieve individualiteit van de persoonlijkheid in de wet, in de algemene regel op te lossen;
de laatste zoekt omgekeerd de wet te herleiden tot een individuele openbaring van de
subjectieve individualiteit.

Deze overspanning van de subjectieve individualiteit moest vanzelf tot een
overspanning van de gemeenschapsidee voeren. Wilde men immers op dit standpunt niet in

2 Deze categorische (d.i. onvoorwaardelijke) imperatief luidt in Kants forumulering: Handel zo, dat ge
redelijkerwijs kunt willen, dat het subjectieve richtsnoer (maxime) van uw gedrag tot een algemene wet van de
vrijheid wordt verheven.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.4
Inleiding (tekstversie)

een volstrekt anarchisme op zedelijk en rechtsgebied vervallen, zoals dit bv. in de vroeg-
romantiek door Friedrich Schlegel in zijn roman “Lucinde” was verdedigd, dan moest althans
boven de individuele persoonlijkheid een bovenindividuele gemeenschap van
persoonlijkheden worden aanvaard, die als een “Ueberperson” haar [tP231] autonome tot
richtsnoer voor het individuele handelen zou kunnen verheffen. (het zgn. transpersonalisme).

Ook deze “Ueberperson” werd dan irrationalistisch gevat. Haar “algemene wil” was in
deze conceptie niet een naar mathematische methode uit een maatschappelijk verdrag tussen
oorspronkelijk vrije en gelijke individuen geconstrueerde “volonté générale” in de zin van de
vroegere rationalistische natuurrechtsleer. Hij werd veeleer gevat als een gemeenschapswil,
die uit de individuele aard van een volk, uit de nationale ““VVolksgeist” voortvloeit.

De verhouding van de individuele vrijheidsrechten tot de gemeenschapswil

De autonomie van de individuele persoonlijkheid werd hiermee niet prijsgegeven.
Men meende haar te kunnen handhaven door de gemeenschapswil als de ware zedelijke wil
van alle leden van de gemeenschap te vatten. De gemeenschap werd dus gezien als het geheel,
waarvan de enkelingen slechts individuele leden zijn. VVoor een vrijheidssfeer van de enkeling
tegenover en buiten de nationale gemeenschap bleef echter geen plaats. Slechts in de
gemeenschap, zo redeneerde men, komt de ware individualiteit van de persoonlijkheid met
haar autonome vrijheid tot uiting. En slechts binnen [tP232] die gemeenschap kon men aan
het individu ook private vrijheidsrechten en een private “wilsmacht” toekennen, die dan
echter “dialectisch” als één met de gemeenschapswil moest worden gedacht en zich dus
nimmer tegen de laatste zou kunnen doen gelden (Hegel).

De opkomst van de nieuwe historische denkwijze

Bij een dergelijke opvatting van het persoonlijkheidsideaal, waarbij steeds de
autonome enkeling als individueel lid van een autonome gemeenschap werd gezien, moest de
natuurwetenschappelijke denkwijze van de verlichtingsperiode, die steeds trachtte de
ingewikkelde verschijnselen in hun elementen te ontbinden, om ze eerst vanuit deze laatste
weer synthetisch te reconstrueren in streng causaal gedetermineerde relaties, wel geheel zijn
bekoring als universele wetenschapsmethode verliezen. Het na-kantiaanse vrijheidsidealisme
zag in dit klassieke wetenschapsideaal slechts de uitdrukking van de rationalistische en
individualistische denkwijze van de “verlichtingstijd”. Ook de wetenschap moest met de
nieuwe geest van het vrijheidsidealisme worden doordrongen. En men meende in de historie
het onderzoekingsveld te hebben gevonden, waar het bestaansrecht van de irrationalistische
[tP233] en universalistische (van het geheel tot de delen gaande) denkwijze zich het
duidelijkst openbaart. De historicus kan het, zo betoogde reeds Fichte in zijn latere tijd, niet
gaan om het opsporen van algemene wetten, die de individuele gedragingen en gebeurtenissen
volledig determineren. Hem boezemt juist het “eenmalige” en individuele als zodanig belang
in: de slag bij Waterloo, de historisch enige figuur van een Napoleon of een Caesar, de
bijzonderheid van een bepaalde cultuurperiode enz. enz.

Het gaat hier niet om het verstandelijk natuurwetenschappelijk begrijpen van
wetmatige betrekkingen tussen eenvoudige “elementen” van de verschijnselen, maar om het
geesteswetenschappelijk verstaan van individuele gebeurtenissen in een boven-individuele
samenhang, die zich nimmer op dezelfde wijze kan herhalen.

De verborgen wetmatigheid in de historie en de leiding Gods
Fichte en Stahl

Reeds in het laatst van de 18° eeuw had de nog sterk onder invloed van Leibniz
staande Duitse denker Herder in de volkeren en naties boven-individuele totaliteiten ontdekt,
die zich niet uit de individuen laten construeren, maar omgekeerd de individuele aanleg van

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.4
Inleiding (tekstversie)

haar leden bepalen. Fichte, die in zijn eerste tijd nog aan [tP234] de individualistische
gedachtegang van Kant was georiénteerd, had in zijn laatste periode een geheel eigen
methode voor de historiewetenschap uitgewerkt. Daarbij had hij de historie als het naar
rationalistische maatstaf “wetteloze” scherp tegenover het onderzoekingsveld van de
natuurwetenschappen gesteld, die steeds naar algemene wetten in de verschijnselen zoeken.
Wel erkende hij in de gang van de historie een “verborgen wet van de Voorzienigheid”, die
echter nimmer in algemene regelen, maar slechts in de onvergelijkelijk individuele aanleg van
volkeren en naties en in de boven het individu uitreikende irrationele ontwikkeling van de
historie tot uitdrukking komt.

Friedrich Julius Stahl, de grondlegger van de Duitse antirevolutionaire rechts- en
staatsleer, en leermeester van de stichter van de Nederlandse antirevolutionaire partij Groen
van Prinsterer in diens tweede periode, zou straks, in aansluiting aan deze nieuwe historische
denkwijze, deze “verborgen wetmatigheid” met “Gods leiding in de geschiedenis”
vereenzelvigen, waardoor een niet ongevaarlijke irrationele tendens in de antirevolutionaire
historiebeschouwing werd gebracht.

De historische rechtsschool als antipode van de humanistische natuurrechtsleer

De leer van de “individuele volksgeest” [tP235] deed haar intrede, die door de sinds
1814 in Duitsland gegrondveste historische rechtsschool tegen de rationalistische
humanistische natuurrechtsleer van de vorige periode in het veld werd gebracht. Terwijl de
laatste (gegrondvest door Hugo de Groot) althans in haar a-prioristische richtingen - onder
invloed van het mathematisch wetenschapsideaal - uit de redelijke menselijke natuur een voor
ieder volk en voor iedere periode passend rechtssysteem meende te kunnen afleiden, leerde de
historische school op het voetspoor van haar grote grondlegger Friedrich Carl von Savigny,
dat iedere rechtsorde het historisch product is van een individuele volksaard, een individuele
“volksgeest”, die de gehele nationale cultuur heeft voortgebracht, waarvan recht, taal,
omgangsvormen, kunst enz. slechts onzelfstandige “aspecten” zijn. “Natuur” en “vrijheid”
zijn in de cultuurontwikkeling van een volk “dialectisch” verenigd. Weliswaar brengt ieder
volk zijn cultuur in “autonome vrijheid” voort, zonder mechanische dwang van uitwendige
oorzaken, maar in het historisch ontwikkelingsproces speelt de boven het individu uitgaande
traditie van dit volk, die met zijn individuele aard samenhangt, een regulerende rol. Zij werkt
als de individuele “natuur” van een volk met een [tP236] innerlijke noodwendigheid, die eerst
in een hogere fase van de cultuurontwikkeling tot bewustzijn komt, wanneer de wetenschap
vrij vormend in het ontwikkelingsproces gaat ingrijpen. Onder invloed van het
wetenschappelijk historisch denken wordt de historische noodwendigheid van de onbewust
werkende “volksgeest” in de vrijheid opgeheven, doordat de cultuur bewust wordt gevormd
met historische kennis van de band aan het verleden, met schifting van het levenskrachtige uit
het afgestorvene in de traditie, en dus in de lijn der historische continuiteit.

Schellings natuurfilosofie

Schelling, de tweede hoofdfiguur uit het na-kantiaanse vrijheidsidealisme, die grote
invlioed op de historische school oefende, had in zijn “System des transcendentalen
Idealismus” beproefd ook de natuurwetenschap met de nieuwe idealistische vrijheidsidee te
doordringen.

De “natuur” werd daartoe beschouwd als “Naturgeschichte”, als een
ontwikkelingsproces, dat zich trapsgewijze ontplooit in lagere en hogere “potenties”, waarin
in toenemende mate een “scheppende vrijheid” tot uitdrukking komt, die de mechanistische
noodwendigheid te boven gaat (De laagste potentie is de bewustloze “materie”, [tP237]
waarin de noodwendigheid primeert, de hoogste potentie: het “levend organisme” waarin de
vrijheid overweegt).

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.4
Inleiding (tekstversie)

Zo werd de “natuur” zelf in de ontwikkeling van haar potenties in een dialectische
synthese van “noodwendigheid” en “vrijheid” gevat. En de “cultuurhistorie”, de historie van
de “mensheid” sluit zich dan als het tweede en hogere gebied van de historische ontwikkeling
bij de hoogste trap van de “natuurgeschiedenis” aan.

Ook zij ontwikkelt zich in een dialectische verbinding van “natuur-noodwendigheid”
en “vrijheid”, die volgens Schelling in het kunstwerk haar hoogste openbaring vindt.

Zo kwam dus de wetenschapsbeschouwing onder invloed van het opkomend
Historisme, dat aanvankelijk door de geest van het vrijheidsidealisme was bevrucht en dus in
de historie de verwerkelijking zag van de eeuwige en absolute idee, gevat naar de
irrationalistische en dialectische conceptie van het humanistisch grondmotief.

De emancipering van het nieuwe historische wetenschapsideaal uit de greep van het
vrijheidsidealisme

Dit historisme bleek intussen al spoedig een voor het humanistisch
persoonlijkheidsideaal nog gevaarlijker tendentie te bevatten dan het klassieke
deterministische wetenschapsideaal. [tP238] Zolang de nieuwe historische denkwijze door de
humaniteitsidee gebreideld werd, zolang men in de individuele “volksgeesten” slechts
tijdelijke historische openbaringen zag van de “ecuwige idee van de vrije en autonome
geestelijke gemeenschap van de mensheid” (zo Fichte in zijn latere tijd), kon zich deze
gevaarlijke tendentie nog niet ten volle openbaren.

De romanistische vleugel van de historische School (v. Savigny, Puchta, cs.), die zich
in het bijzonder op de bestudering van de historische ontwikkeling van het romeinse recht
toelegde, bleef, ondanks de anti-natuurrechtelijke grondstelling, dat het recht een historisch
product is van de ontwikkeling van een individuele volksaard, het klassieke romeinse
wereldrecht (ius gentium), dat zich van een bepaalde volksgemeenschap had losgemaakt en
voor alle volkeren onder de Romeinse heerschappij gold, ook voor de Germaanse volkeren als
model zien.

Wel voerde de theorie van de volksgeest in de germanistische (de Germaanse
rechtsgeschiedenis beoefenende) vleugel van de historische school aanvankelijk tot een
revolutionaire oppositie tegen dit romeinse wereldrecht, zoals dit tegen het einde van de
middeleeuwen in de Germaanse landen was gerecipieerd. Wel leidde ze in deze kring
aanvankelijk tot een verheerlijking van het primitieve Germaanse volksrecht, dat de gehele
rechtstoestand [tP239] toestand van de enkeling aan zijn lidmaatschap van nog min of meer
ongedifferentieerde gemeenschappen bond. Maar reeds Otto Gierke, een van de grootmeesters
van de germanistische richting, zag tijdig het gevaar van de historistische overspanning van
de betekenis van de individuele volksaard voor het rechtsleven en sloot een compromis met
de idee van het natuurrecht, dat van de algemene menselijke natuur uitging en de mens als
zodanig, onafhankelijk van zijn toebehoren tot bijzondere gemeenschappen, rechten (de zgn.
“mensenrechten’) toekende.

De positivistisch-naturalistische wending van het historisme
Het evolutionisme

Omstreeks het midden van de vorige eeuw begon het historisme zich echter van het
humanistisch vrijheidsidealisme los te maken en onder de invloed van het positivisme te
geraken. Het kwam daarna aanvankelijk onder beslag van het evolutionisme, dat Darwins
biologische evolutietheorie tot denkmodel voor alle op de menselijke samenleving betrokken
wetenschappen had verheven.

Nadat echter ook dit evolutionistisch wetenschapsideaal, dat op historisch gebied door
het oude verlichtingsgeloof in de gestadige vooruitgang van de mensheid geinspireerd was,
weer werd afgebroken door een hernieuwde bezinning op het principieel verschil tussen

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.4
Inleiding (tekstversie)

natuurwetenschappelijke [tP240] en cultuurwetenschappelijke denkmethode, begon het
historisme hoe langer hoe meer zijn radicale consequenties te openbaren. Ook zijn eigen
humanistische grondslagen bleken niet meer veilig en onaantastbaar. Waren de vermeend
“ceuwige” ideeén van vrijheid, wetenschappelijke en zedelijke autonomie en humaniteit niet
zelf “historisch bepaald”? Hoe kon een wetenschappelijk denkend mens zich nog overgeven
aan het geloof in eeuwige grondslagen van wetenschap en zedelijke zelfbepaling en menen
zich boven de historische ontwikkelingsstroom te kunnen stellen, die immers heel de
ervaarbare werkelijkheid in “Natur und Geschichte” in zich sluit? Het nieuwe historische
wetenschapsideaal, eenmaal losgeslagen van het geloof in zijn humanistische religieuze
grondmotief, wilde alles zuiver-historisch verstaan en had geen waardering meer voor
humanistische “metafysica”.

Darwinisme (door zijn leer inzake de evolutie van de soorten) en marxisme (door zijn
leer inzake de bepaaldheid van alle “ideologieén” van recht, moraal en religie door de
historisch-economische ontwikkeling van de maatschappij) waren reeds, in onderling
bondgenootschap, begonnen het geloof in de onveranderlijke redelijke mensennatuur te
ondermijnen, ofschoon beide nog geworteld [tP241] bleven in het geloof in een humanistisch
einddoel van de ontwikkeling: de volle ontplooiing van de vrije en autonome persoonlijkheid.

De eerste pathologische uitingen van het geestelijk ontwikkelingsproces in het
Historisme
Nietzsches machtsreligie

Maar reeds in het laatst van de 19° eeuw begint het geestelijk ontwortelingsproces in
het historisme zich in schier pathologische vormen te openbaren.

Nietzsche, die zelf in zijn eerste periode door de romantiek en het Duitse
vrijheidsidealisme was heengegaan, en in zijn tweede positivistische periode door het
darwinisme was gegrepen, kwam in de laatste fase van zijn denken tot een van het
Humanistisch vrijheidsmotief geheel losgeslagen religie van de brute macht.

Uitgaande van de darwinistische grondstellingen en radicaal de consequenties van de
historistische werkelijkheidsvisie doordenkend, wil hij de mens nog slechts zien als het, “noch
nicht festgestellte Thier”, welks enige prevalentie boven de andere diersoorten hierin bestaat,
dat hij niet is vastgelegd op starre instincten en een statische begrensde “Umwelt”, maar in de
historische cultuurontwikkeling zijn eigen lotsbestemming in handen heeft genomen en
daarbij geen onveranderlijke, maar een volstrekt [tP242] dynamische natuur vertoont. Hij wil
zijn leer van de mens louter op de gegevens van “Natur und Geschichte” bouwen en
fulmineert tegen de zelfoverschatting van de mens, die heel de kosmos op zichzelf betrokken
ziet en zich als vrije redelijke persoonlijkheid radicaal boven het dier verheven waant. De
mens is een “fantastisch” dier, dat van tijd tot tijd nodig heeft zich op het doel van zijn eigen
existentie te bezinnen en zo ook komt tot het opstellen van ideologieén over God en moraal.
Thans is echter de wetenschap zo ver gevorderd, dat de mens zijn goden zelf gedood heeft en
niets meer heeft dan zijn eigen historische toekomst. Maar de historie levert ons, ontdaan van
alle humanistische en christelijke ideologieén, niets anders dan een strijd om de macht.

Zo is de “Wille zur Macht” de enige existentiéle mogelijkheid: het rijk van de “Ueber-
mensch” kan slechts worden gevestigd door een “Umwertung aller Werte”, op de puinhopen
van de christelijke en humanistische ideologieén. Deze losgeslagen historische machtsreligie
is het resultaat van een pathologische splitsing in het humanistisch persoonlijkheidsideaal,
welks religieuze kern door de overwoekering van de historistische denkwijze is weggevallen.
[tP243]

Zo werd het grote religieuze vervalproces van het humanisme ingeleid, dat in de
jongste tijd tot een radicale crisis in de cultuur van het avondland heeft gevoerd, dat de

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.4
Inleiding (tekstversie)

slotfase vormt van het dialectisch ontwikkelingsproces, waarin dit humanistisch grondmotief
de levens- en wereldbeschouwing van de “moderne mens” had verstrikt.

Neokantianisme en neohegelianisme in de eerste decennién van de XX® eeuw

Dit innerlijk vervalproces openbaarde zich zelfs bij de denkers, die de kantiaanse of
hegeliaanse wijsbegeerte in de eerste decennién van de XX eeuw tot herleving zochten te
brengen. Het neokantianisme en neohegelianisme trachtten beide een dam op te werpen
enerzijds tegen de overspanning van de natuurwetenschappelijke, anderzijds tegen de
overspanning van de historische denkwijze. Maar de geestelijke wortel van Kants en Hegels
vrijheidsidealisme was in deze scholen reeds te zeer door het veldwinnend historistisch
relativisme aangetast, dan dat zij een keerpunt in het geestelijk ontwortelingsproces konden
betekenen. In Duitsland was hun rol uitgespeeld met de opkomst van het nationaalsocialisme.

Met de ledige logische denkvormen van het [tP244] neokantianisme liet zich de
relativistische golfstroom van het historisme niet bedwingen en het Duitse neohegelianisme
interpreteerde Hegels vrijheidsidealisme overwegend in een relativistisch-historistische zin,
zodat het later een willig werktuig werd van het nationaalsocialistisch regime.

Anderzijds was het oude wetenschapsideaal, dat aan de klassieke mathematische
natuurkunde was georiénteerd, ondermijnd door de jongste ontwikkeling van het
natuurkundig onderzoek in de XX® eeuw, dat in de zgn. quantenleer aan het licht had
gebracht, dat de deterministische opvatting van de natuurwetten niet houdbaar is en dat de
natuurwetten slechts als statistische regelen gelden voor de verschijnselen op grote schaal.

De ondergangsstemming bij Spengler en de historistische existentiefilosofie

Sinds de eerste wereldoorlog komt de geestelijke ontworteling in de wijsbegeerte tot
openbaring in de ondergangsstemming. Spenglers Der Untergang der Abendlandes,
Heideggers Sein und Zeit en Sartres L ‘étre et le néant zijn in dit opzicht drie uiterst
representatieve werken, waarin de crisis van het moderne historisme haar neerslag heeft
gevonden. Het historisme biedt [tP245] de door twee wereldoorlogen heengegane ontwortelde
mens nog slechts de zelfbezinning op de nietigheid en zinloosheid van zijn existentie. De
cultuur van het avondland is ten ondergang gedoemd (Spengler) en het “Daxein van de mens
is een “Daxein zum Tode” (Heidegger).

De opkomst van anti-humanistische stromingen uit het ontworteld historisme

Het humanisme, dat sinds de terugdringing van rooms-katholicisme en reformatie drie
eeuwen lang schier onbetwist de leidende rol in de westerse cultuurontwikkeling had vervuld,
heeft door dit innerlijk vervalproces zijn monopolistische machtspositie in de historische
ontwikkeling verloren. Uit het pathologisch splitsingsproces in zijn religieuze vrijheidsmotief
bij de radicale doorwerking van het historisme zijn anti-humanistische geestesstromingen
(nationaalsocialisme, fascisme en bolsjewisme) voortgekomen, waartegenover het in het
defensief werd gedrongen.

Een chaotische worsteling om de leiding in de toekomstige ontwikkeling van het
avondland was hiermee uitgebroken, waarin ook de oudere cultuurmachten rooms-
katholicisme en reformatie zich weer uit haar terugdringing in de “geologische onderlagen”
der westerse cultuur hebben vrijgemaakt en met nieuwe wetenschappelijke wapenen [tP246]
aan de grote volkerenslag om de toekomst van het avondland deelnemen.

De noodzakelijkheid en actualiteit van onze radicale kritiek van het theoretisch denken
in de huidige geestelijke crisis

Juist in het licht van deze gehele ontwikkelingsgang is een radicale transcendentale
kritiek van het theoretisch denken, gelijk wij die hebben ingesteld in hoge mate actueel en

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §10.4
Inleiding (tekstversie)

noodzakelijk. Nu allerwege de vroegere grondslagen, waarop men meende te kunnen bouwen,
door de stormen van een geweldige overgangsperiode zijn losgewrikt, gaat het niet meer aan,
op de oude dogmatische wijze de autonomie van het theoretisch denken voor een
wetenschappelijk axioma uit te geven. In de tijd, waarin het humanistisch grondmotief nog
schier onbetwist het wetenschappelijk denken beheerste, moge zulks verklaarbaar zijn
geweest. Wie echter in de tegenwoordige geestelijke crisis zich nog op dit dogmatisch
standpunt meent te kunnen terugtrekken, teneinde daarmee de weg tot radicale kritische
zelfbezinning in het wijsgerig denken af te snijden, toont daarmee niets van de oorzaken van
deze crisis te hebben verstaan.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §11
Inleiding (tekstversie 6)

811
De wetsidee als transcendentale grondidee van de wijsbegeerte
De transcendentale kritiek van het theoretisch denken en de zgn. metafysica [tP247]

Onze transcendentale kritiek van het theoretisch denken legde aan de hand van een
onderzoek naar de innerlijke structuur der theoretische denkhouding successievelijk een
drietal grondproblemen van iedere mogelijke theoretische visie op de werkelijkheid bloot.

Recapitulatie van de drie grondproblemen van de transcendentale kritiek

Wij vatten ze nog even kort samen:

De theoretische denk- en ervaringshouding bleek van die van de vaor-theoretische
principieel te verschillen door haar antithetische structuur, waardoor het logisch aspect van
onze denkactiviteit tegenover die niet-logische aspecten van de werkelijkheid wordt gesteld,
waarop wij onze logische denkfunctie als haar theoretische velden van onderzoek richten.

De aard van deze antithetische relatie (de zgn. “gegenstandsrelatie’) voerde ons tot het
eerste grondprobleem, dat wij als volgt formuleerden:

I Wat wordt in de theoretische gegenstandsrelatie van de in de voor-theoretische
ervaring gegeven integrale structuur van de empirische werkelijkheid afgetrokken en
hoe is deze aftrekking mogelijk?

De structuur van de theoretische synthesis met haar theoretische verbinding van het
[tP248] logisch aspect met de niet-logische aspecten voerde ons vervolgens tot het tweede
probleem, dat wij als volgt formuleerden:

1 Van welk standpunt uit laten de in de theoretische “gegenstandsrelatie” uiteen- en
tegenover elkaar gestelde aspecten zich in theoretische synthesis verbinden?

Nadat wij hadden gezien, dat dit uitgangspunt zich slechts in de weg van een
concentrering van het theoretisch denken op de ikheid laat ontdekken, kwamen wij tot het
derde grondprobleem, dat wij als volgt formuleerden:

I Hoe is deze concentrering van het theoretisch denken op de ikheid (of de kritische
zelfbezinning in het denken) mogelijk en van welke aard is zij?

Deze vraag bleek zonder zelfkennis niet te beantwoorden. Daarbij bleek de zelfkennis
afhankelijk van de Godskennis of kennis van de Oorsprong.

De onverbrekelijke samenhang van deze grondproblemen

Het is nu gemakkelijk in te zien, dat deze drie transcendentale grondproblemen
onverbrekelijk met elkaar samenhangen.

Dit komt nog duidelijker uit, wanneer wij ze als volgt formuleren:

I Welke is de onderlinge verhouding en samenhang van de in de theoretische
gegenstandsrelatie uiteen- en tegenover elkaar gestelde aspecten?

] Welke is hun diepere worteleenheid, van waaruit wij ze in de theoretische blik van de
totaliteit kunnen vatten? [tP250]

I Welke is hun Oorsprong?

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §11
Inleiding (tekstversie 6)

Het blijkt dan uit het verloop van onze transcendentale kritiek, dat de kijk, die men
heeft op de onderlinge verhouding en samenhang van de modale aspecten, bepaald is door het
uitgangspunt van het denken, waarin men hetzij de integrale, hetzij (bij een dualistisch
uitgangspunt) de gedeeltelijke worteleenheid van de aspecten meent te vatten, terwijl de keuze
van dit uitgangspunt zelf weer afhangt van de religieuze positiekeuze tegenover de
Oorsprong.

Aan een uitdrukkelijke of impliciete beantwoording van deze drie kritische grond- en
grensvragen ontkomt geen enkele theoretische conceptie van de werkelijkheid, omdat deze
zonder deze beantwoording niet mogelijk bleek. En daar, gelijk wij gezien hebben, ook de
verschillende vakwetenschappen niet zonder een theoretische conceptie van de werkelijkheid
mogelijk zijn, geldt voor deze hetzelfde.

De subjectieve vooronderstellingen en de wezenlijke vooronderstelden van de
wetenschap

De beantwoording van de bedoelde grondvragen, binnen de grenzen van het
theoretisch denken zelf betekent, gelijk wij gezien hebben, niets anders dan een zich kritisch-
theoretisch rekenschap geven van de noodzakelijke vooronderstellingen [tP251] van de
wetenschap, welke door de structuur van de theoretische denkhouding zelf wordt geéist.

Wij spreken thans met opzet van vooronderstellingen en niet van vooronderstelden,
omdat zij slechts een uiteraard subjectief antwoord inhouden op de boven geformuleerde
grondvragen.

Zij kunnen het denken ook in een geheel verkeerde richting leiden. Zo zullen de drie
dialectische grondmotieven van het westers denken, die wij hierboven besproken hebben, het
theoretisch denken nimmer op de ware worteleenheid en de ware orde en samenhang van de
theoretisch uiteengestelde aspecten van de werkelijkheid richten, omdat zij geheel of ten dele
van afgodische aard zijn. Niettemin blijven zij noodzakelijk op de werkelijke
vooronderstelden betrokken, al zullen zij daarvan een principieel onware voorstelling geven.

De vooronderstellingen kunnen dus waar of vals zijn, maar zij hebben altijd
betrekking op de algemeengeldige vooronderstelden van de theoretische denkhouding.

De theoretische denk- en kenwerkzaamheid is ook zelf van subjectieve aard, al is zij
slechts binnen een constante, in de werkelijkheidsorde gegronde, structuur mogelijk.

Van subjectieve aard is dus de hierboven besproken [tP252] theoretische synthesis,
waardoor wij ons een logisch begrip van het tegenovergesteld niet-logisch aspect vormen. Al
blijft ook deze subjectieve synthesis door de antithetische structuur van de theoretische
denkhouding bepaald, dit wil nog niet zeggen, dat ons begrip van en onze synthetische
oordelen over de structuur van de aspecten noodzakelijk juist zouden zijn. Beide kunnen waar
of vals zijn, al naar mate onze subjectief-theoretische visie op de orde van de werkelijkheid
juist of verkeerd is.

De modale structuur van de aspecten, - ook die van het logisch denkaspect - is een
vooronderstelde van ons begrip daarvan. Dit laatste is slechts een subjectieve
vooronderstelling van onze vakwetenschappelijke kennis omtrent de verschijnselen, die zich
in die structuur voordoen, een vooronderstelling, die steeds aan het vooronderstelde getoetst
dient te worden.

Kants onkritische vereenzelviging van vooronderstelling en vooronderstelde

Kant zocht naar a-priorische synthetische denkbegrippen, die vaor alle ervaring
gegeven zouden zijn als noodzakelijke en algemeengeldige voorwaarden van deze laatste. Hij
vereenzelvigde dus op onkritische wijze de subjectieve vooronderstellingen van onze
vakwetenschappelijke kennis met de (inderdaad [tP253] algemeengeldige) vooronderstelde
structuur van de theoretische synthesis.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §11
Inleiding (tekstversie 6)

Wij hebben intussen aangetoond, dat Kants vooronderstellingen (die gegrond bleken
in het religieuze grondmotief van natuur en vrijheid) hem tot een principiéle misvatting van
de structuur van de theoretische synthesis voerden, waardoor ook zijn gehele leer van de a-
priorische voorwaarden van de ervaring, daargelaten dat zij slechts aan de Newtonse fysica
georiénteerd was, principieel onaanvaardbaar wordt. Wij moeten dus als eerste eis van
waarlijk kritisch denken vooropstellen, dat men nimmer zijn subjectief uitgangspunt en
subjectieve vooronderstellingen inzake de structuur van de empirische werkelijkheid met de
wezenlijke vooronderstelden van onze theoretische denkwerkzaamheid mag verwarren, maar
steeds bereid moet zijn ze met de laatste te confronteren.

De criteria van de waarheid van de vooronderstellingen
De ware empirische houding ten aanzien van de werkelijkheid

Voor zover het daarbij om de centrale vooronderstelden gaat (de worteleenheid en de
Oorsprong van de aspecten), die slechts in de waarachtige zelf- en Godskennis zijn te vatten,
is er geen ander waarheidscriterium dan de overeenstemming [tP254] van onze subjectief-
religieuze vooronderstellingen met de Zelfopenbaring Gods in zijn Woord.

Voor zover het gaat om de vooronderstelden, die in de kosmische tijdsorde gegrond
zijn (de véorgegeven onderlinge verhouding en samenhang van de aspecten) zijn onze daarop
betrekking hebbende vooronderstellingen slechts appellabel aan de structurele standen van
zaken in de tijdelijke werkelijkheid. Hiervan moet het wijsgerig denken bij zijn theoretisch
onderzoek bevredigend rekenschap kunnen geven, zonder door dogmatische
verabsoluteringen van het logische of van een niet-logisch aspect de structuur van de
“gegenstandsrelatie” uit te schakelen. De bedoelde standen van zaken zijn op een
onloochenbare wijze aan te tonen en kunnen bij een wezenlijk kritische denkhouding door
niemand worden genegeerd. De wijze, waarop wij er wijsgerig rekenschap van trachten te
geven mag echter nimmer tot een a-prioristisch dogma worden verheven, doch moet een
empirische blijven, die steeds voor een juister weergave van het structureel gegevene dient te
wijken. [tP255]

Want ook de grondleggende structuren van de werkelijkheid zijn aan de ervaring
toegankelijk. De beperking van het empirische tot het zinnelijk waarneembare is onhoudbaar.

De boven-theoretische vooronderstellingen en de transcendentale ideeén

Wat betekent het nu, wanneer wij hierboven opmerkten, dat de beantwoording van de
drie kritische grond- en grensvragen van het wijsgerig (en impliciet ook van het
vakwetenschappelijk) denken binnen de theoretische grenzen van de wijsbegeerte zelf moet
plaats hebben in een zich kritisch-theoretisch rekenschap geven van haar noodzakelijke
vooronderstellingen? Hoe kunnen wij nog binnen de theoretische grenzen van het wijsgerig
denken blijven, wanneer wij ons rekenschap geven van vooronderstellingen die het
theoretisch denken, en dus ook het theoretisch begrip, te boven gaan?

Dit valt alleen in te zien, wanneer wij er ons rekenschap van geven, dat aan ieder
synthetisch begrip, dat wij ons van een bepaald aspect (bv. het juridische) vormen,
noodwendig theoretische ideeén van de onderlinge verhouding en samenhang van de
aspecten, hun diepere worteleenheid en Oorsprong ten grondslag liggen, zelfs al geven wij
ons van deze ideeén niet kritisch rekenschap. [tP256]

Haar functie is geen andere dan deze, dat zij de bedoelde vooronderstellingen op de
theoretische gegenstandsrelatie toespitsen.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §11
Inleiding (tekstversie 6)

De invloed van deze ideeén op de vorming van het rechtsbegrip
De historische school

Dat zulke ideeén noodzakelijk ook aan de vorming van het rechtsbegrip als
fundamenteel begrip van de rechtswetenschap ten grondslag moeten liggen, springt in het
00g, wanneer wij ons een ogenblik rekenschap geven van de zeer verschillende wijzen,
waarop in de rechtsleer de synthesis tussen het logisch denkaspect en het juridisch aspect
voltrokken wordt.

Wanneer bv. de vroeger genoemde historische rechtsschool het recht tot een historisch
product van de “volksgeest” verklaarde en het als een aspect van de uit die volksgeest
ontsprongen “cultuur” vatte, dan ziet men duidelijk, hoe hier een historistische visie op de
werkelijkheid aan het woord is, waarbij gepoogd wordt het juridisch tot het historisch aspect
te herleiden. Voordat men echter het recht tot een verschijnsel van historische geaardheid kan
verklaren, moet men eerst een synthetisch begrip van het historisch aspect zelf hebben. Strikt
genomen is dit op een consequent historistisch standpunt niet mogelijk.

Immers zulk een synthetisch begrip dient ter onderscheiding [tP257] van het
historische aspect van de niet-historische aspecten. Maar hoe nu, indien men aanneemt, dat de
werkelijkheid naar al haar aspecten van intrinsiek historische geaardheid is?

De historische school onderscheidt niettemin - onder invloed van het grondmotief van
natuur en vrijheid - de historie van de mensheid van de “natuurlijke historie” of de
ontwikkelingsgang van de redeloze natuur.

De eerste is dan cultuurontwikkeling. Maar zie nu, hoe de historische school aan dit
begrip van de cultuurhistorie een idee van de samenhang van alle normatieve aspecten van de
tijdelijke werkelijkheid ten grondslag legt. Zij verklaart immers dat taal, omgangsvormen,
economie, kunst, recht enz. slechts aspecten zijn van de historisch gegroeide cultuur van een
volk, en dus in de historische ontwikkeling van een volksaard hun samenhang en diepere
eenheid vinden. Deze idee gaat uiteraard verre boven het begrip van het historisch aspect als
cultuurontwikkeling uit. Zij verheft het synthetisch historisch denken tot theoretische
werkelijkheidsleer en de “cultuur” tot worteleenheid van alle normatieve aspecten van de
werkelijkheid. Tevens wordt dan in de historische ontwikkeling ook de innerlijke samenhang
van deze aspecten gezien. [tP258]

Het religieuze grondmotief, dat de inhoud van deze idee bepaalde, bleek dat van
natuur en vrijheid in zijn irrationalistisch-idealistische conceptie.

Dit grondmotief bepaalde ook de wijze, waarop het begrip van de historie werd
gevormd, want in dit begrip werd de “cultuur” (als het terrein van de bovenpersoonlijke
vrijheid) slechts tegenover de “natuur” afgegrensd, maar werd zij niet als een eigenlijk aspect
van de werkelijkheid gevat.

De verhouding van begrip en idee in het theoretisch denken

Juist doordat de aspecten naar hun innerlijke aard en structuur onverbrekelijk met
elkaar samenhangen, is het niet mogelijk een begrip van een afzonderlijk aspect te vormen,
zonder dat dit begrip door een idee van hun onderlinge verhouding, samenhang en diepere
eenheid geleid wordt.

In de theoretische idee krijgt het theoretisch denken zijn vroeger besproken
concentrische richting: zij is steeds een wijsgerig idee van de totaliteit en diepere eenheid van
de in de “gegenstandsrelatie” uiteen- en tegenover elkaar gestelde aspecten. Het theoretisch
begrip is als zodanig op de theoretische onderscheiding van de afzonderlijke aspecten gericht.
De idee mag [tP259] deze begripsonderscheiding niet opheffen, maar betrekt de laatste op de
samenhang, de worteleenheid en de Oorsprong der onderscheiden aspecten.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §11
Inleiding (tekstversie 6)

Ja, zij maakt de begripsonderscheiding zelf eerst mogelijk. Want zonder een idee van
de samenhang en diepere eenheid van de aspecten, is geen grondslag voor hun onderlinge
vergelijking gegeven.

De theoretische idee betrekt dus, met handhaving van de gegenstandsrelatie, het
theoretisch begrip op de boven-theoretische vooronderstellingen van alle theoretisch denken,
maar blijft zelf van theoretische aard, dus binnen de grenzen van het theoretisch denken. Juist
hierin schuilt datgene, wat wij haar transcendentaal karakter hebben genoemd.

Want “transcendentaal” heet in de wijsbegeerte datgene, wat krachtens de innerlijke
(immanente) structuur van de theoretische denkhouding zelf als theoretische
vooronderstelling aan alle theoretische onderscheiding ten grondslag ligt en deze eerst
mogelijk maakt.

De transcendentale grondidee van de wetenschap als drie-eenheid van ideeén

Er liggen dus noodzakelijk drie transcendentale ideeén aan de wetenschap in haar
theoretische visie op de werkelijkheid ten grondslag, die [tP260] beantwoorden aan de drie
grondproblemen van het theoretisch denken, welke wij hierboven hebben geformuleerd.

Deze drie ideeén vormen echter een onverbrekelijke eenheid, omdat de idee van de
onderlinge verhouding en samenhang van alle aspecten geworteld is in die inzake hun
worteleenheid en Oorsprong.

Zo kunnen wij dus kortweg spreken van de transcendentale grondidee van de
wetenschap, die drie onverbrekelijk samenhangende ideeén in zich bevat. Zij vat in drie
trappen samen het proces van de kritisch-theoretische zelfbezinning op de vooronderstelden
van het theoretisch denken.

Deze transcendentale grondidee is in haar wijsgerig theoretisch karakter op de aan de
wijsbegeerte transcendentale (religieuze) vooronderstellingen gericht en door deze in haar
inhoud bepaald, zonder zelf zulk een transcendent en dus boven-theoretisch karakter aan te
nemen. De religieuze vooronderstellingen zelf, die in het religieuze grondmotief van het
denken vervat zijn, zijn, gelijk wij gezien hebben, zelf nimmer van theoretische aard.

De transcendentale grondidee als het innerlijk punt van aanknoping tussen religie en
wetenschap
Haar benaming als “wetsidee” [tP261]

Maar het religieuze grondmotief kan eerst invlioed krijgen op het theoretisch denken,
doordat het de transcendentale grondidee van de wijsbegeerte, die het wijsgerig (en impliciet
het vakwetenschappelijk) denken eerst mogelijk maakt, in haar richting en inhoud bepaalt.
Want van deze grondidee hangt de gehele methode van de theoretische begripsvorming en
heel onze theoretische visie op de structuur van de tijdelijke empirische werkelijkheid af. In
haar onthult zich het noodzakelijk innerlijk aanknopingspunt tussen religie en wetenschap op
zulk een overtuigende wijze, dat daarmee de traditionele poging beide van elkaar te scheiden
eens en voorgoed als een onkritisch theoretisch dogmatisme is ontmaskerd, dat zelf geheel
door een religieus grondmotief is bepaald.

In de “Wijsbegeerte der Wetsidee”, gelijk deze door mij is ontwikkeld, wordt deze
transcendentale grondidee de “wetsidee” genoemd, omdat zij eigenlijk een idee is van de
gehele orde van de werkelijkheid.

Wie bezwaar heeft tegen deze term, kan hem evengoed vermijden. Maar datgene, wat
hij bedoelt aan te duiden, kan geen enkele inderdaad kritische wijsbegeerte door iets anders
vervangen, omdat het in de structuur van de theoretische denkhouding zelf gegrond is.
[tP262]

Deze structuur, die zelf in de goddelijke orde voor de tijdelijke werkelijkheid is
gefundeerd, en dus niet van subjectief karakter is, eist haar.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §11
Inleiding (tekstversie 6)

Dit is dus inderdaad een algemeengeldige eis voor de wetenschap. Evenzo zijn de drie
grondproblemen, waarop zij betrokken is, en waarop zij in beginsel het antwoord dient te
geven, van algemeengeldige, op geen enkel standpunt te ontwijken aard.

Maar de wetsidee zelf blijft, evenals de boven-theoretische vooronderstellingen, die
haar inhoud bepalen, van subjectief karakter en naar haar inhoud steeds appellabel enerzijds
aan de structuren van de tijdelijke werkelijkheid, anderzijds (naar haar religieuze
vooronderstellingen) aan de goddelijke Woordopenbaring.

Kant heeft in zijn Kritik der reinen Vernunft de drie transcendentale ideeén van het
theoretisch denken wel als noodzakelijke ideeén ontdekt (hij noemt ze de ideeén van het
heelal, van de ziel en van God als het “volkomen Wezen”). Maar hij heeft noch haar innerlijk
onverbrekelijke samenhang, noch haar grondleggend karakter, noch haar afhankelijkheid van
de boven-theoretische (religieuze) vooronderstellingen gezien. Bij hem hadden ze slechts een
regulatief-systematische [tP263] betekenis voor het wetenschappelijk denken. Door zijn
dogmatisch vasthouden aan de autonomie van het theoretisch denken ontging hem ook het
feit, dat zijn eigen kennistheorie een transcendentale grondidee onderstelt, welker inhoud door
het religieuze grondmotief van natuur en vrijheid was bepaald.

De inhoud van de aan deze encyclopedie der rechtswetenschap ten grondslag liggende
christelijke wetsidee.

Er bestaat op ons kritisch standpunt geen enkel motief de religieuze
vooronderstellingen van de wetsidee, welke wij aan deze encyclopedie der rechtswetenschap
ten grondslag leggen, te camoufleren. Zij zijn vervat in het Schriftuurlijk grondmotief van de
christelijke religie, dat van schepping, zondeval en verlossing door Christus Jezus in de
gemeenschap van de Heilige Geest.

Onze hierdoor bepaalde wetsidee heeft de volgende drieledige inhoud:

Als oorsprongsidee betrekt zij de theoretisch onderscheiden modale aspecten op Gods
soevereine Schepperswil, die hun eigen aard en modale structuur heeft gewaarborgd.

Als idee van de worteleenheid (en dus van het uitgangspunt voor de theoretische
[tP264] synthesis) betrekt zij de bedoelde verscheidenheid van de aspecten op het individuele
religieuze centrum van de menselijke existentie binnen de in Adam gevallen, maar in Christus
Jezus herboren religieuze wortelgemeenschap van de mensheid, waarin het religieuze
grondmotief van de goddelijke Woordopenbaring als geestelijke drijfkracht werkt, en op de
worteleenheid van de goddelijke wet, waarover later.

Als idee van de onderlinge verhouding en samenhang van de theoretisch
uiteengestelde aspecten eindelijk betrekt zij de laatste op de kosmische tijdsorde, waarin alle
aspecten, met handhaving van hun onderlinge onherleidbaarheid (hun zgn. modale
soevereiniteit in eigen kring) in onverbrekelijke samenhang met elkaar zijn vervlochten.

Het moet na onze voorafgaande uiteenzettingen duidelijk zijn, dat deze in het
Schriftuurlijk grondmotief van de goddelijke Woordopenbaring gewortelde wetsidee
inderdaad een radicale innerlijke omzetting van heel de theoretische visie op de structuren van
de tijdelijke werkelijkheid met zich moet brengen.

Want de idee van de kosmische tijdsorde met [tP265] de daarin gegronde modale
soevereiniteit in eigen kring der aspecten is onmiddellijk afhankelijk van onze idee inzake de
religieuze worteleenheid van de in de tijd besloten kosmos en van ons uitgangspunt in het
Schriftuurlijk grondmotief, van waaruit wij de theoretische synthesis in de begripsvorming
voltrekken.

Wanneer wij de diepere eenheid van de in de gegenstandsrelatie uiteengestelde
aspecten van de werkelijkheid niet langer in de theoretische synthesis zelf zoeken (die altijd
slechts een bepaald niet-logisch aspect met het logisch denkaspect verbindt), maar in het (in
Christus Jezus herboren) religieuze centrum van onze tijdelijke kosmos, waarin alle aspecten

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §11
Inleiding (tekstversie 6)

zonder onderscheid in de religieuze concentratie convergeren, dan komt de blik weer vrij voor
het inzicht in hun onderlinge onherleidbaarheid, in hun modale soevereiniteit in eigen kring.
Dan zijn wij ook gewapend tegen Kants zgn. “kritische” kentheorie, volgens welke alle
onderscheidenheid en bepaaldheid van de “gegenstand” zijn grond zou vinden in
transcendentaal-logische categorieén, die van een transcendentaal-logisch denksubject zouden
uitgaan. [tP266]

Doordat wij voorts gebroken hebben met het dogma van de autonomie van de
wetenschap, dat steeds in een dualistisch religieus grondmotief geworteld bleek, is onze blik
ook weer vrijgekomen voor het inzicht in de kosmische tijdsorde in haar universele, alle
aspecten omvattende, zin en kunnen wij inderdaad hopen langs de weg van het theoretisch
onderzoek inzicht te verkrijgen in de volgorde van de aspecten in deze tijdsorde, waardoor
aan elk van hun een vaste plaats is aangewezen.

En dit is juist de taak, welke een encyclopedie der rechtswetenschap in de eerste plaats
heeft te vervullen.

Onze transcendentale kritiek van het theoretisch denken heeft de
onzelfgenoegzaamheid van dit laatste aangetoond. Onze wetsidee geeft van deze stand van
zaken kritisch rekenschap door het theoretisch denken te richten op zijn noodzakelijke boven-
theoretische vooronderstellingen en impliciet op zijn vooronderstelden.

Een Schriftuurlijk gerichte grondidee waarborgt aan het door haar geleide denken geen
wetenschappelijke onfeilbaarheid

Dit wil echter geenszins zeggen, dat onze, door het Schriftuurlijk grondmotief
bepaalde en gerichte, wetsidee aan ons wetenschappelijk onderzoek een [tP267] soort
onfeilbaarheid zou waarborgen. Dit grondmotief zelf moet ons voor zulk een hybris, voor
zulk een overmoedige overschatting van een Schriftuurlijk gericht wetenschappelijk denken,
behoeden.

Slechts hij, die de zondeval en de “gemene gratie” zou wegcijferen, zou er zich aan
kunnen schuldig maken. Zomin aan de door een onschriftuurlijk grondmotief beheerste
wetenschap de ontdekking van belangrijke partiéle waarheden kan worden ontzegd, evenmin
kan aan een Schriftuurlijk gericht wetenschappelijk onderzoek een soort zelfgarantie tegen
wetenschappelijke dwalingen worden toegeschreven. Juist daarom mag zich de Schriftuurlijk
gewortelde wetenschap niet van de eerste isoleren, maar kan zij haar innerlijk reformerende
taak slechts in voortdurend wetenschappelijk contact met de anders gerichte wetenschap
binnen een historisch gefundeerde denkgemeenschap vervullen. Het gevaar voor verbreking
van deze denkgemeenschap dreigt, principieel beschouwd, veeleer van de zijde van die
wetenschappelijke richtingen, die de aanvaarding van het dogma van de autonomie van de
wetenschap tot criterium van wetenschappelijkheid verheffen.

Dit kan slechts tot principiéle schade voor [tP268] de wetenschap zelf strekken, want
datgene, wat de intrinsiek Schriftuurlijk gerichte wetenschap op de andere principieel voor
heeft, is de mogelijkheid tot een radicaal juister inzicht in de structuren van de werkelijkheid,
haar rusteloze strijd tegen iedere verabsolutering van het relatieve, en haar mogelijkheid tot de
verborgen onschriftuurlijke grondmotieven van het denken door te dringen en de invloed van
deze laatste op de theoretische werkelijkheidsvisie bloot te leggen. Wanneer de overheersende
richtingen in de wetenschap zich tegenover deze fundamentele kritiek van de zijde van het
Schriftuurlijk gericht denken afsluiten, dan verbreken zij harerzijds de wetenschappelijke
denkgemeenschap en leggen het kritisch geweten het zwijgen op.

Anderzijds zal een innerlijk door het Schriftuurlijk grondmotief gereformeerde
wetenschap ook niet meer in de fout vervallen, intrinsiek wetenschappelijke vragen met
andere dan wetenschappelijke middelen op te lossen. Het beroep op Schriftteksten ter
dogmatische afsnijding of “oplossing” van wetenschappelijke vragen betekent misbruik van

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §11
Inleiding (tekstversie 6)

de Heilige Schrift, dat zich altijd in sterkere mate zal voordoen, naarmate van een innerlijke
reformatie van het wetenschappelijk denken zelf geen sprake [tP269] is en men de
scholastische weg van de accommodatie van de aan de Woordopenbaring gekozen heeft.

De dogmatische metafysica en de transcendentale kritiek van het theoretisch denken
De beantwoording van de drie transcendentale grondproblemen van iedere mogelijke
theoretische visie op de werkelijkheid, ten aanzien waarvan wij in onze transcendentale
kritiek de onzelfgenoegzaamheid van het theoretisch denken hebben aangetoond, heeft de
dogmatische metafysica steeds gemeend aan zichzelf als autonome “prima philosophia” te
kunnen voorbehouden. Zij werd dan beschouwd als de hoogste, de wijsgerige grondslagen
voor alle “empirische” wetenschap leggende, tak van de autonome wijsbegeerte.
Het lag dan ook in de aard van de zaak, dat zij drie onderdelen moest bevatten,
corresponderende met de drie transcendentale grondproblemen: t.w.:
1° een algemeen metafysische leer van het “zijn”, waarin alle theoretische
verscheidenheid van wetenschappelijke uitspraken over de werkelijkheid haar diepere
samenhang en onderlinge verhouding vindt;
2° een metafysische “psychologie” of theorie inzake de menselijke “ziel” of “geest” als
immateriéle, “substantie, waarin de autonomie van [tP270] het “theoretisch” “denken”
als uitgangspunt zou worden bewezen;
3° een metafysische theologie (theologia naturalis), of metafysische theorie over het zijn
Gods als Oorsprong of “eerste Oorzaak™ van de tijdelijke kosmos.

De inhoud, die men aan zulk een metafysica gaf, bleek echter geheel afhankelijk van
de religieuze grondmotieven, waarvan men in waarheid uitging. En de vicieuze cirkel, waarin
zij zich bewoog, bestond hierin, dat alles wat zij langs de weg van zuiver-theoretisch
nadenken meende te kunnen bewijzen, reeds in het bewijs was voorondersteld.

Het metafysisch zijnsbegrip als zgn. “analogisch begrip”
De zgn. “analogia entis”

Het metafysisch zijnsbegrip (in waarheid geen begrip, maar een theoretische idee
inzake eenheid, samenhang en verhouding van alle mogelijke wetenschappelijke uitspraken
over de werkelijkheid) wordt bv. in de aristotelisch-thomistische metafysica aangediend als
het meest fundamentele en ons eerst bekende begrip van de wijsbegeerte, dat alles omvat,
waarover wij zinvol spreken en denken en dat alle verdere begrippen en oordelen eerst
mogelijk maakt. Dit “zijnsbegrip” zou dan ook de diepere [tP271] (transcendentale) eenheid
moeten impliceren, die aan alle verscheidenheid van de theoretisch uiteengestelde modale
aspecten van de werkelijkheid ten grondslag ligt. Inderdaad wordt in deze metafysica de
eenheid, met de waarheid, de goedheid en de schoonheid tot de eerste en meest algemene
“transcendentale bepalingen” van het “zijn” gerekend. Alles, wat is, zo zegt zij, is als zodanig
één, waar, goed en schoon.

Maar dit zijnsbegrip mist juist die eenheid, die wij de worteleenheid van alle
theoretische verscheidenheid van aspecten noemden. Het wordt in deze metafysica een zgn.
analogisch begrip genoemd. Men bedoelt daarmede, dat het “zijn” aan de verschillende
werkelijkheden niet op dezelfde, maar slechts op overeenkomstige wijze toekomt, d.w.z.
overeenkomstig haar verschillende aard. Zo is er b.v. een fundamenteel verschil tussen het
zijn Gods en het zijn van het schepsel, tussen het zijn van een “substantie” (d.i. een zelfstandig
bestaand wezen, zoals het, “op zichzelf” is) en het zijn van de eigenschappen van deze
“substantie”, die niet “zelfstandig”, maar slechts aan een “substantie” als “drager” van die
eigenschappen kunnen bestaan.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 1, §11
Inleiding (tekstversie 6)

Het “zijn” komt aan al deze werkelijkheden (“entia”) slechts in “analogische zin” toe,
[tP272] d.w.z. naar verhouding van haar principieel verschillende aard. Dit verstaat men
onder de scholastische term “analogia entis”. Daarmee wordt het “zijnsbegrip”, als
grondbegrip van deze metafysica echter in hoge mate onbepaald. Zijn eenheid is slechts een
“eenheid van analogie”, geen wezenlijke worteleenheid, ook niet van de verschillende
zijnswijzen binnen de tijdelijke werkelijkheid, die zich in de theoretisch uiteengestelde
aspecten openbaren. Een bloot analogische eenheid van begrippen nu, waarin de analogie niet
op een worteleenheid is betrokken, blijft wetenschappelijk waardeloos en brengt het denken
op een dwaalspoor. Dit zal later worden aangetoond, wanneer wij onze eigen theorie inzake
de analogische begrippen gaan ontwikkelen.

Het analogisch zijnsbegrip en het Griekse grondmotief

Vraagt men nu echter, waarom het analogisch zijnsbegrip niet op een worteleenheid
betrokken is, dan blijkt onmiddellijk het religieuze grondmotief van deze metafysica daarvoor
aansprakelijk. De thomistische metafysica volgt, gelijk wij vroeger gezien hebben, het
Griekse grondmotief van vorm en materie in zijn aanpassing aan de rooms-katholieke
kerkleer. Dit grondmotief droeg een dualistisch karakter. [tP273] Aristoteles trachtte, op het
voetspoor van het vroegere Griekse denken “vorm” en “materie” dialectisch ineen te denken.
Daartoe diende het zijnsbegrip. “Vorm” en “materie” zouden dan beide aan het “zijn” deel
hebben, maar slechts op analogische wijze: de vorm is een “zijn” in actualiteit, of
“werkelijkheid”, de materie slechts in potentialiteit of mogelijkheid. M.a.w. de “materie” kan
slechts door een “vorm” tot werkelijkheid worden. Het Griekse grondmotief kende echter
geen hoger principe boven vorm en materie, waarin beide gelijkelijk geworteld zijn. Daarom
moest ook het metafysisch zijnsbegrip onmiddellijk het (in wezen onverzoende) dualisme van
zuivere actuele vorm (d.i. de aristotelische godheid) en de zuivere materie (d.i. de pure
mogelijkheid van zijn) uiteenvallen en kon zijn analogische eenheid van de tijdelijke
menselijke existentie als samenstel van “materie-lichaam” en “immateriéle redelijke ziel” niet
in een wezenlijke worteleenheid gefundeerd zijn.

Het religieuze grondmotief bepaalt dus de materiéle inhoud van het metafysisch
zijnsbegrip als transcendentale grondidee van de wijsgerige werkelijkheidsleer. De
metafysica doet inderdaad niets anders dan religieuze vooronderstellingen voor autonome
theoretische axioma’s uitgeven. Daarmee is zij als principieel onkritisch veroordeeld. [tP274]

Kant wees, gelijk wij gezien hebben, de theoretische metafysica op geheel andere
gronden af. Hij deed zulks slechts om het klassieke humanistisch wetenschapsideaal tot de
“zinnelijke natuurverschijnselen” te beperken en dus aan het natuurwetenschappelijk denken
een halt te kunnen toeroepen voor de bovenzinnelijke sfeer van de autonome vrijheid van de
menselijke persoonlijkheid. Wij menen echter te hebben aangetoond, dat Kants vermeend
autonome “kritiek van de theoretische rede” in hoge mate “dogmatisch” is belast, en dus geen
wezenlijke transcendentale kritiek van het theoretisch denken genoemd mag worden.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2
Inleiding (teksversie 6)

Hoofdstuk 2
De plaats van het juridisch aspect in de orde van de aspecten en
de juridische methodologie

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, §1
Inleiding (tekstversie 6)

81
De wetsidee en de methode van begripsvorming in de rechtswetenschap

Uit al onze voorafgaande uiteenzettingen kunnen wij voor de rechtswetenschap de
volgende slotsom trekken: De rechtswetenschap kan als vakwetenschap niet werken zonder
wijsgerige, nader rechtswijsgerige, vooronderstellingen; zij onderstelt een theoretische visie
op de werkelijkheid in de onderlinge verhouding en samenhang van haar modale aspecten.
Deze laatste is op haar op haar beurt afhankelijk van boven-theoretische, [tP275] religieuze
vooronderstellingen. De theoretische, wetenschappelijke oordelen en de, deze eerst mogelijk
makende, boven-theoretische presupposities dienen ook in de rechtswetenschap streng te
worden onderscheiden.

Een vermeende emancipering van de juridische vakwetenschap uit haar innerlijke
afhankelijkheid van de wijsbegeerte van het recht kan voor beide slechts noodlottige gevolgen
hebben: voor de vakwetenschap, omdat zij dan, volkomen onkritisch, wijsgerige vooroordelen
(die als zodanig niet onderkend zijn) voor vaktheoretische oordelen gaat uitgeven en zich
daarbij aan een positivistische werkelijkheidstheorie bindt, die zij aan ieder vakgenoot wil
opdringen als de “niet-filosofische werkelijkheidsopvatting van het dagelijks leven”; voor de
wijsbegeerte van het recht, omdat deze slechts in onmiddellijk contact met de
vakwetenschappelijke vraagstukken aan de juridische vakwetenschap leiding kan geven, en
zij zonder dit contact zich in onvruchtbare a-prioristische bespiegeling zal verliezen.

Voor de juridische vakwetenschap is de gehele methode van theoretische
begripsvorming en de gehele wijze van aanpak van de juridische problemen afhankelijk van
de wijsgerige grondidee, die men bewust of onbewust aan zijn onderzoek ten grondslag legt.
[tP276]

Het moet thans duidelijk zijn, dat het grondleggend begrip van het recht(elijke) een
wijsgerig karakter draagt. In dit rechtsbegrip behoort de modale structuur van het juridisch
aspect in theoretische synthesis van onze analytische denkfunctie met onze juridische
ervaringswijze te worden gevat. Daartoe is nodig een theoretische analyse van verschillende
zinmomenten, die in deze structuur met elkaar in een ondeelbare eenheid verbonden zijn en
die dus slechts in onverbrekelijke samenhang hun juridische zin onthullen.

Een begrip van het recht, dat inderdaad deze structuur van het juridisch aspect wil
vatten, kan - gelijk wij reeds in de vorige paragrafen zagen - nimmer worden gevormd zonder
een wijsgerige idee van de onderlinge verhouding en samenhang van het juridisch aspect en
de overige aspecten van de werkelijkheid. De juridische vakwetenschap heeft in dit
rechtsbegrip haar eerste wijsgerige vooronderstelling.

Het fundamentele rechtsbegrip als de methodische grondslag van het
rechtswetenschappelijk denken

Als zodanig dient het de methodische grondslag te zijn voor de gehele
rechtswetenschappelijke denkwijze Alle juridische grondbegrippen, die wij successievelijk in
82 onthulden bij de summiere analyse van een eenvoudige koopovereenkomst, en waarin zich
tegelijk de innerlijke [tP277] samenhang met en het modale onderscheid van zin tegenover de
overeenkomstige grondbegrippen der andere vakwetenschappen openbaarde, dienen hier hun
synthetische samenvatting te vinden.

Wanneer het rechtsbegrip ons op dit punt in de steek zou laten, zou het bewijs
geleverd zijn, dat het op ondeugdelijke wijze is gevormd. Want het moet theoretisch
rekenschap kunnen geven van de onweersprekelijke standen van zaken, die zich in de modale
structuur van het juridisch aspect van de werkelijkheid voordoen. Niet-juridische begrippen
zijn in de rechtswetenschap contrabande. Want het gebruik van zulke begrippen voert tot
onjuridische probleemstellingen, die het juridisch denken op een dwaalspoor brengen.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, §1
Inleiding (tekstversie 6)

Maar wezenlijk juridische begrippen zullen nimmer worden gewonnen, wanneer men
de innerlijke samenhang van het juridisch aspect met de overige aspecten uit het oog verliest.

Waarom de gangbare wijzen, waarop men zich een begrip van het rechtelijke tracht te
vormen, geen deugdelijk rechtsbegrip hebben geleverd.

Dat nu de verschillende richtingen in de rechtsfilosofie vanuit het
immanentiestandpunt er niet in geslaagd zijn, een grondleggend begrip van het juridisch
aspect van de werkelijkheid te ontwikkelen, dat inderdaad aan de rechtswetenschap een
betrouwbaar richtsnoer kan bieden, [tP278] behoeft ons niet te verwonderen.

Kants uitspraak “Nog zoeken de juristen een definitie voor hun rechtsbegrip” is,
schoon door Kant anders bedoeld, inderdaad de constatering van het feit, dat men in gebreke
is gebleven de encyclopedische plaats van het juridisch aspect in de orde van de modale
aspecten van de empirische werkelijkheid aan te geven. En zo lang dit niet is geschied, blijft
het rechtsbegrip feitelijk in de lucht zweven en neemt in meer of mindere mate de theoretische
willekeur de plaats in van het exacte onderzoek van de modale structuur van het juridisch
aspect.

De voornaamste oorzaak, waarom het op het immanentiestandpunt niet kon gelukken
de encyclopedische plaats van het rechtelijk aspect in de samenhang van de
werkelijkheidsaspecten te bepalen, moet hierin worden gezocht, dat men op dit standpunt
steeds weer gedwongen was het juridisch aspect tot een ander te herleiden, om een basis voor
zijn begripsonderscheiding te vinden.

Deze stand van zaken hangt weer onmiddellijk samen met de innerlijke
afhankelijkheid van de theoretische begripsvorming van de transcendentale grondidee van het
wetenschappelijk denken. [tP279] Zonder een idee van de diepere eenheid en samenhang van
de aspecten is geen grondslag voor hun onderlinge vergelijking en theoretische
onderscheiding gegeven, zo zagen wij vroeger.

De grondnoemer voor de theoretische onderscheiding van de aspecten

Want voor deze theoretische onderscheiding is een vergelijkingsbasis nodig, een soort
grondnoemer, waarin de aspecten met elkaar overeenkomen en waaronder zij onderling
vergelijkbaar worden. Wanneer zij in het geheel geen aanrakingspunt met elkander zouden
hebben, zouden zij volkomen onvergelijkbaar zijn en zou het ook principieel onmogelijk zijn
uit te maken, waarin zij zich van elkaar onderscheiden.

Voor hen, die onze vroegere uiteenzettingen op dit punt nog niet volkomen begrepen
hebben, willen wij deze stand van zaken nog eenmaal trachten te verduidelijken aan een
vergelijking van gebroken getallen, die ieder een zgn. priemgetal (d.i. een niet meer
ontbindbaar getal) tot noemer hebben, bv. 1/2 : 1/3 : 1/7. Men moet zulke breuken eerst onder
een gemeenschappelijke noemer brengen, om hun onderlinge verhouding te kunnen bepalen.

De kosmische tijdsorde als grondnoemer

Bij de theoretische begripsonderscheiding [tP280] van de aspecten hebben wij ook een
grondnoemer nodig, waaronder zij vergelijkbaar zijn. Bij de keuze van deze grondnoemer
wordt het theoretisch denken geleid door de transcendentale grondidee en het daarin
werkzame religieuze grondmotief.

Op ons standpunt is voor de onderlinge verhouding van de aspecten geen andere
vergelijkingsbasis gegeven dan de kosmische tijdsorde, die aan hen alle gelijkelijk ten
grondslag ligt en zich, gelijk wij zullen zien, in hun aller modale structuur gelijkelijk uitdrukt.
Zolang men echter deze grondnoemer binnen de horizon van het theoretisch denken zelf blijft
zoeken, vervalt men noodzakelijk in de vroeger besproken verabsoluteringen. Men is dan
gedwongen een bepaald, theoretisch geabstraheerd, aspect tot grondnoemer voor alle, of

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, §1
Inleiding (tekstversie 6)

althans voor een deel van de overige aspecten te kiezen. En dit voerde dan, gelijk wij gezien
hebben, tot de verschillende ismen in de theoretische visie op de werkelijkheid, waarbij de
mogelijkheid om een juist inzicht in de gehele tijdelijke orde van de aspecten en de plaats van
elk van hun daarin te verwerven, werd afgesneden.

Al deze -ismen vinden hun getrouwe weerspiegeling in het rechtsbegrip, dat door
verschillende richtingen van de immanentiefilosofie werd opgesteld en dat uit de
rechtsfilosofie [tP281] weer in de juridische vakwetenschap overging. Zo heeft men het
juridisch aspect nu eens onder een moraal-theoretische, dan weer onder een psychologische,
dan weer onder een mathematisch-logische, dan weer onder een historische, ja zelfs onder een
biologische of natuurkundige grondnoemer trachten te brengen.

De samenhang tussen het rechtsbegrip en de methodische strijd in de rechtswetenschap

Daarmee hing weer onmiddellijk samen het principieel verschil van mening over de
aard van de eigenlijke rechtswetenschap en over de door haar te volgen onderzoekmethode.

Is de rechtswetenschap een normwetenschap, dan wel een verklarende wetenschap in
de zin van de natuurwetenschappen, dan wel een zgn. cultuurwetenschap in de zin van de
historicale denkmethode?

Hierbij kwam dan nog het principieel verschil van opvatting inzake de verhouding
tussen de rechtswetenschap en de juridische praktijk van de wetenschappelijk geschoolde
juristen in rechtspraak, wetgevende arbeid, advocatuur enz.!

Bij al deze in de rechtswetenschap opgeworpen vraagstukken wreekte zich doorlopend
het gemis aan inzicht in de encyclopedische [tP283] plaats van het juridisch aspect en in de
verhouding tussen wetenschap en werkelijkheid.

Het is op het immanentiestandpunt onmogelijk de onderscheiden aspecten in hun
“modale soevereiniteit in eigen kring”, d.i. in hun onderlinge onherleidbaarheid, te vatten.
Natuurlijk zal men op dit standpunt wel een zekere theoretische onderscheiding tussen
rechtsregels en andersoortige gedragsregels trachten te maken, omdat men immers anders in
het geheel niet tot een begrip van het recht zou kunnen komen. Maar men zal dit dan steeds
doen op de grondslag van een tevoren in de transcendentale grondidee verabsoluteerd aspect.
En daarmee zal dan tegelijk het inzicht in de innerlijke structuur van de aspecten worden
afgesneden. Wie een zeker criterium voor de onderscheiding van rechtsregels en andere
gedragsregels opstelt, heeft daarmee nog allerminst een wezenlijk begrip van de modale
structuur van het juridisch aspect gewonnen.

De methode tot bepaling van het rechtsbegrip naar het genus proximum en de
differentia specifica

Men ontkomt aan de theoretische aantasting van de modale soevereiniteit in eigen
kring van de aspecten ook niet door althans bij de opstelling van het rechtsbegrip (als
grondleggend begrip [tP284] (af te zien van een synthetisch gepreciseerde materiéle
grondnoemer en te beproeven het juridisch karakter van de rechtsregelen alleen zgn.
“formeel-logisch” af te grenzen. In dit geval zoekt men b.v. rechts-, moraal-, en
omgangsregels van elkaar te onderscheiden door ze onder een algemener logisch soortbegrip
te brengen, het zgn. genus proximum.

Als zulk een genus proximum voert men dan bv. het “algemener” begrip menselijke
gedragsnorm in. Vervolgens tracht men dan de drie genoemde soorten gedragsnormen van
elkaar af te grenzen door de vaststelling van haar specifieke kenmerken (differentia specifica)
die dan aan het genus proximum worden toegevoegd.

! Vgl. hierover 84 van dit hoofdstuk.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, §1
Inleiding (tekstversie 6)

Daarbij worden dan bv. rechts- en omgangsnormen gezamenlijk als zgn. sociale (op de
samenleving betrokken) normen voor de “uitwendige” gedragingen gevat, en als zodanig
tegenover de moraalnormen gesteld, die slechts de innerlijke gezindheid van de enkeling
zouden reguleren. Tenslotte wordt dan de rechtsnorm weer van de omgangsnorm (de zgn.
“Konventional-regel” naar Stammlers terminologie) onderscheiden, doordat men de eerste in
tegenstelling tot de laatste als een dwingende sociale norm kwalificeert, [tP285] een
“specifiek kenmerk” van het recht, dat men dan vaak nog preciseert door van een
“georganiseerde” dwang van het recht te spreken, omdat men weer niet kon ontkennen, dat
ook de omgangsregelen van fatsoen, hoffelijkheid, beleefdheid, tact, mode enz. zich met een
zekere dwang opleggen.?

Deze methode van begripsbepaling van het “recht”, waarbij overigens over de
“specifieke kenmerken” lang geen eenstemmigheid bestaat, mag in de rechtswetenschap nog
steeds de heersende worden genoemd.® Men kan haar in alle mogelijke juridische
handboeken, die met een algemene uiteenzetting over de aard van het recht beginnen, en in de
verschillende inleidingen tot de rechtswetenschap, die de aankomende student vooral niet met
fundamentele wijsgerige uiteenzettingen willen vermoeien, terugvinden.

Men zal tot haar evenzeer de toevlucht nemen, wanneer men een synthetisch
gepreciseerde (naar een bepaald vakwetenschappelijk gezichtspunt materieel omlijnde)
grondnoemer voor het juridisch aspect heeft gekozen. Immers ook dan wanneer men bv. met
de historische school het juridisch aspect tot een aspect van de historische cultuur van een
volk proclameert, rijst noodzakelijk de vraag, waarin zich dan het recht als historisch
verschijnsel van andere historische [tP287] verschijnselen onderscheidt. Het “genus
proximum” is in dit geval de “volkscultuur”. Men moet dan weer naar de “specificke
kenmerken” van het recht als aspect van de “cultuur” zoeken.

Maar ook, wanneer men slechts naar een “formeel-logisch” genus proximum zoekt,
ontkomt men niet aan een theoretische nivellering van de modale structuur van het juridisch
aspect.

Aanstonds moet immers worden opgemerkt, dat iedere poging om rechts-, moraal- en
omgangsregelen onder een algemener formeel-logisch soortbegrip te brengen, moet voeren tot
een logicistische nivellering van hun onherleidbare innerlijke aard. Men construeert hier een
logische grondnoemer en gaat er dus van uit, dat de onderscheiden aspecten in de grond van
de zaak van logische aard zijn.

De oorsprong van deze methode van begripsvorming: De tegenstelling van generieke en
analogische begrippen in de aristotelische scholastiek

De gehele methode van begripsvorming naar genus proximum en differentia specifica
is via de middeleeuwse scholastiek ontleend aan de aristotelische logica, die op haar beurt
veel aan de platonische dankte. Reeds Aristoteles onderscheidde in zijn “Metaphysica” tussen
de (aan het slot van het vorige hoofdstuk besproken) analogische begrippen van de
metafysische [tP288] zijnsleer en de generieke begrippen van de ervaringswetenschappen.*

2 Stammler meende, dat de normen van de “conventie” slechts een “uitnodigend” karakter zouden dragen,

terwijl de rechtsregelen zich “soeverein” dwingend zouden opleggen. Maar hij heeft weinig instemming voor dit
criterium gevonden.

3 De hierboven volgens deze methode ontwikkelde definitie gaat terug op de humanistische
natuurrechtsleer, met name op de Duitse natuurrechtsleraar Christian Thomasius (1655-1728) in diens
Fundamenta juris naturae et gentium ex sensu communi deducta (1705). Onder diens invloed is de
onderscheiding tussen rechts- en moraalnorm door het dwingend en uitwendig karakter van de eerste
gemeengoed geworden. Kant heeft dit criterium verdiept door de moraal op de innerlijke gezindheid te betrekken
(moraliteit contra legaliteit).

4 Vgl. Metaphysica Bk. 111 cap. 3, 998 b sqg.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, §1
Inleiding (tekstversie 6)

De laatste worden gevormd uit de ervaring van individuele dingen, die in bepaalde
wezenskenmerken overeenstemmen, en wel langs de weg van zgn. eigenlijke of volkomen
abstractie, gelijk het in de thomistische scholastiek heet. D.w.z. de “kenmerken”, die aan een
groep van dingen of verschijnselen werkelijk gemeen zijn, en die hun dus “op gelijke wijze”
(“simpliciter” zegt de scholastiek) toeckomen, worden in een algemeen soortbegrip of generiek
begrip samengevat met abstractie van al datgene, waarin de dingen onderling individueel
verschillen. Door toevoeging van “specifieke kenmerken”, die zich richten naar de
“wezensvorm”, welke aan een engere groep gemeen is, worden de genera dan in species
verdeeld.

Zo is volgens Aristoteles het begrip “zinnelijk levend wezen” het genus proximum van
“redelijk levend wezen” (de mens als animal rationale) en dierlijk levend wezen (animal
brutum).

Binnen dit genus onderscheidt de mens zich van de overige levende wezens door zijn
“wezensvorm”, de “anima rationalis”, die aan alle mensen op gelijke wijze toekomt. Op deze
wijze is volgens Aristoteles [tP290] en de aristotelische scholastiek inderdaad een volkomen
begripseenheid mogelijk, omdat hier plaats is voor volkomen of eigenlijke abstractie.®

Daarentegen bevatten de analogische begrippen van de metafysische zijnsleer,
inhouden, die aan werkelijkheden van principieel verschillend zijnskarakter worden
toegekend en dus nooit in gelijke zin aan deze wezenheden kunnen toekomen. Hiertoe
behoren behalve het zijnsbegrip zelf, ook zijn zgn. transcendentale bepalingen van eenheid,
waarheid, goedheid en schoonheid, zijn transcendentale onderscheidingen in vorm en materie,
actualiteit en potentialiteit en de algemene categorieén van het zijn als substantie, causaliteit,
het begrip geheel en deel enz. enz. Deze analogische begrippen staan boven alle generieke en
liggen aan de laatste ten grondslag. (Daarom worden ze hier “transcendentaal” in
metafysische zin genoemd.) Hier is geen mogelijkheid voor “eigenlijke” of “volmaakte
abstractie” aanwezig. Hier kan slechts een “onvolkomen” begripseenheid worden verkregen.
Dit is, gelijk wij in de slotparagraaf van het vorig hoofdstuk gezien hebben, het gevolg van de
omstandigheid, dat de onder een analoog begrip vallende werkelijkheden juist in datgene
verschillen, [tP292] waarin zij overeenkomen, zodat bij het begrijpen van het moment van
overeenkomst niet kan worden afgezien van het intrinsieke verschil. Derhalve draagt zulk een
begrip, omdat het geen volkomen eenheid bezit, de kiem voor theoretische verscheidenheid in
zich.

Op deze analogische begrippen der aristotelische metafysica hebben wij reeds in de
slotparagraaf van het vorig hoofdstuk kritiek geoefend.

5 Zodra deze abstractie-methode verder wordt doorgevoerd, openbaart zij in de aristotelisch-scholastische
logica haar uiteindelijke bepaaldheid door het Griekse religieuze grondmotief: Het genus van de “levende
wezens” laat zich nl. met dat van de “niet-levende wezens” weer onder een laatste of hoogste genus (genus
ultimum) brengen: dat van de uit vorm en materie samengestelde, in tegenstelling tot het genus van de zuivere
vormsubstanties (dit zijn volgens Thomas Aquinas de engelen, de na de lichamelijke dood afgescheiden
mensenzielen en God als zuivere actuele Vorm).

Het vorm-materiemotief is dus inderdaad het uitgangspunt van heel deze Grieks-scholastische methode
van begripsvorming en ze hing bij de Grieken zowel als in de scholastiek onverbrekelijk samen met de in dit
uitgangspunt gewortelde metafysica.

Voor zover zij in het moderne denken is overgegaan, is zij onder beslag gekomen van het humanistisch
grondmotief van natuur en vrijheid. Men zal hier er op uit zijn enerzijds alles onder een laatste genus samen te
vatten, wat zich natuurwetenschappelijk beheersen laat en anderzijds alles, wat tot het gebied van de autonome
vrijheid van de mens als persoon wordt gerekend. Los van een religieus grondmotief laat de methode zich
eenvoudig niet hanteren. Want waar zou zij in dit geval haar “hoogste genus” moeten vinden?

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, §1
Inleiding (tekstversie 6)

Kritiek op de toepassing van deze methode van begripsvorming op het fundamentele
rechtsbegrip

Wat de generieke begrippen betreft, moeten wij het volgende opmerken. Zij kunnen
slechts wetenschappelijke waarde hebben, voor zover zij inderdaad in de grondleggende
structuren van de empirische werkelijkheid zelf gebaseerd blijven. Zo is het grondleggend
rechtsbegrip zelf een generiek begrip, dat alle bijzondere typen van recht als burgerlijk
privaatrecht, staatsrecht, strafrecht, volkenrecht, intern kerkrecht, intern bedrijfsrecht enz. enz.
gelijkelijk omvat, omdat aan al deze rechtssferen inderdaad de algemene rechtsgeaardheid
toekomt, die door de modale structuur van het juridisch aspect gewaarborgd is. Zo kan men
bv. binnen het wetenschappelijk onderzoekingsveld van het burgerlijk privaatrecht en het
strafrecht weer generieke [tP293] en specifieke begrippen vormen van overeenkomsten, resp.
delicten, die zich geheel aan de typische structuren dezer bijzondere rechtssferen houden.

Zodra men zich echter bij deze methode van begripsvorming van de grondleggende
structuren van de werkelijkheid gaat losmaken, neemt een theoretische willekeur de plaats in
van het kritisch wetenschappelijk onderzoek en wordt het denken op een dwaalspoor
gebracht. Het fundamentele rechtsbegrip dient ons theoretisch inzicht te geven in de modale
structuur van het juridisch aspect van de werkelijkheid.

Het is reeds verkeerd in het rechtsbegrip te zoeken naar een definitie van “het recht”,
dat men dan vereenzelvigt met “de rechtsnormen”. Immers “het recht” bestaat niet. Het gaat
alleen om het opsporen van de modale rechtelijke geaardheid, het rechtelijke van alle
verschijnselen, die in het juridisch aspect fungeren, zowel naar de wetszijde, als naar de
feitelijke zijde. Niet slechts rechtsnormen, maar evenzeer concrete rechtsfeiten hebben zulk
eeQ modaal juridisch karakter, dat door de modale structuur van het juridisch aspect bepaald
is.

Gaat men hier toch de bedoelde methode van begripsvorming toepassen, dan leidt
zulks noodzakelijk tot nivellering van de innerlijke aard van het rechterlijke en wordt het op
deze wijze gevormde rechtsbegrip onbepaald in zijn zin, wetenschappelijk waardeloos en
misleidend. Want daar een wezenlijk logisch genus proximum voor het juridische en niet-
juridische aspecten [tP294] niet bestaat, hanteert men als vergelijkingsnoemer inderdaad
analogische begrippen in de aristotelische zin, die iedere modale bepaaldheid ontberen. Reeds
een summiere Kritische ontleding van het meest gangbare rechtsbegrip, dat naar deze methode
is gevormd, kan dit leren. Onze kritiek laat zich zonder moeite ook op zijn varianten
toepassen.

De rechtsnorm zou in onderscheiding van de moraalnorm op de samenleving
betrokken zijn. Maar is de moraal dit soms niet? Gelden bv. binnen de huwelijks- en
gezinsgemeenschap niet morele liefdesnormen van uitgesproken gemeenschapskarakter?
Vertoont de tijdelijke menselijke samenleving niet evenveel aspecten als wij in de gehele
tijdelijke orde van de werkelijkheid hebben opgemerkt? Hoe kan dan de betrokkenheid op de
samenleving specifiek kenmerk zijn van het juridisch aspect? Het recht en de omgangsregelen
zouden slechts op de uitwendige gedragingen betrokken zijn, de moraal daarentegen op de
innerlijke gezindheid. Maar hoe dan bv. te oordelen over het strafrechtelijk beginsel “straf
naar schuld”? Gaat de rechter bij het afwegen van de schuld niet in op de innerlijke motieven,
die de dader geleid hebben? Het is [tP295] volkomen waar, dat deze motieven zich, om
juridisch relevant te zijn, in een wilsverklaring moeten hebben geuit. Maar ook de moraal kan
niet afzien van de feitelijke gedragingen, waarin zich de morele wilsfunctie uit. De
maatschappelijke naastenliefde vraagt daden en niet alleen morele motieven. Is bovendien de
gezindheid van de harten niet van centraal-religieus karakter en berust het niet op een
vermoralisering van de religie en een daarmee corresponderende verabsolutering van het

6 Men kan dus evengoed het probleem van het rechtsbegrip stellen ten aanzien van de vraag, waardoor
rechtsfeiten zich onderscheiden van historische, economische enz.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, §1
Inleiding (tekstversie 6)

morele aspect, deze innerlijke gezindheid uitsluitend op de morele zijde van de menselijke
gedragingen te betrekken?

Het recht zou in onderscheiding van de moraal en de omgangsregelen beide een
dwingend karakter dragen. Maar is het woord “dwang” zonder nadere precisering van haar
aard niet volkomen onbepaald in zijn zin? Er is een fysieke, een psychische, een
economische, een cultuur-historische, een omgangs-, een juridische en evengoed een morele
en een uit het geloof voortkomende dwang denkbaar en de laatste kunnen veel effectiever zijn
dan een juridische. Zo kan een vader, die zich voor zijn kind tal van offers getroost heeft, door
een beroep te doen op de zedelijke plicht van de kinderliefde en dankbaarheid [tP296] een
morele pressie op dit kind uitoefenen, waaraan het vaak eerder zal toegeven dan aan de
bedreiging met een geringe geldboete van de zijde van de statelijke rechtsorde.

Het dwangmoment dient dus juist door zijn rechtelijke geaardheid te zijn bepaald, zal
het in het rechtshegrip kunnen worden opgenomen.’ Het kan onmogelijk omgekeerd het
rechtskarakter van een norm bepalen. Met de nadere precisering als georganiseerde dwang is
evenmin iets gewonnen. Een organisatie is weer een sociale figuur, die naast haar juridisch
aspect tal van andere zijden vertoont. Ook het moment van de organisatie dient dus juist door
zijn rechtelijke geaardheid te zijn bepaald, zal het in het rechtsbegrip kunnen opgenomen.
Ook een georganiseerde roversbende oefent georganiseerde dwang uit. Vaak denkt men bij
“organiseerde” dwang in het bijzonder aan de staatsmacht. Maar het algemene rechtsbegrip
mag uitsluitend elementen bevatten, die aan de modale structuur van het juridisch aspect zijn
ontleend. De staatsmacht daarentegen vertoont de typische individualiteitsstructuur van de
staat als samenlevingsverband.

Men kan dus het recht naar zijn algemene modale geaardheid niet definiéren met
behulp van een typisch kenmerk, dat aan de staat of welk ander samenlevingsverband ook is
ontleend. Al deze levenskringen hebben hun eigen typische rechtssfeer, die echter haar
modaal rechtskarakter slechts aan de modale structuur van het juridisch aspect kunnen
ontlenen. Wanneer [tP298] staatsrecht, kerkrecht, bedrijfsrecht enz. enz. alle gelijkelijk
rechtskarakter bezitten, dan blijkt de modale geaardheid van het recht onafhankelijk te zijn
van de bijzondere geaardheid van de samenlevingskringen.

Waarom een sociologisch rechtsbegrip wetenschappelijk steeds in een vicieuze cirkel
voert

Maar kunnen dan de tijdelijke samenlevingsbetrekkingen in het algemeen, losgedacht
van haar typische totaalstructuren in gezin, familie, staat, kerk, enz., althans niet als
grondnoemer dienst doen voor haar verschillende modale aspecten?

7 Het is wel zeer primitief gedacht in de zgn. fysieke dwang een specifiek kenmerk van de rechtsnorm te
zien. Een rechtsnorm zelf kan natuurlijk moeilijk fysisch dwingen. Men denkt hier echter aan de dwang “van de
sterke arm”, d.w.z. van de overheidsmacht, die de nakoming van de normen zou waarborgen. Voor zover men
hierbij het rechtskarakter van een norm afhankelijk maakt van haar handhaving door staatsorganen verwikkelt
men zich in de vicieuze cirkel, dien wij hieronder in de tekst zullen aantonen.

Zien wij van dit punt hier een ogenblik af, dan moeten wij opmerken, dat de uitoefening van
lichamelijke dwang (dat is met het woord “fysiek” bedoeld), een concrete handeling is, die onder zeer
verschillende modale aspecten fungeert. Onder juridisch aspect kan zij - voor zover zij rechtmatig wordt verricht
- slechts als rechtsgevolg in aanmerking komen, dat door een rechtsnorm zelf aan een onrechtmatige gedraging
als rechtsgrond verbonden wordt.

Dan moet dus het rechtskarakter van dit soort sanctie reeds, vaststaan, m.a.w. het recht zelf moet haar
dit karakter opdrukken. Niet kan omgekeerd “fysieke dwang” het rechtskarakter van een norm bepalen.

En hoeveel rechtsnormen, zelfs van typisch staatsrechtelijk karakter, zijn er niet, die een dergelijke
specifieke sanctie missen!

Men denke slechts aan de staatsrechtelijke organisatienormen, die de rechtsmacht en taak van de
staatsorganen regelen.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, §1
Inleiding (tekstversie 6)

Men beproeve deze weg en men zal aanstonds bemerken, dat hij in een vicieuze cirkel
voert. Want in de ervaarbare werkelijkheid zijn ons de samenlevingsbetrekkingen slechts in
de tijdelijke samenhang van de modale aspecten gegeven binnen typische totaalstructuren,
waarin deze aspecten tot een individueel geheel zijn gegroepeerd en geindividualiseerd.

Nu hebben wij gezien, dat de modale structuur van het juridisch aspect onafhankelijk
is van de bijzondere geaardheid van de samenlevingskringen, zoals die door de typische
totaalstructuren van deze laatste is gewaarborgd. Blijven dus slechts over de modale
structuren van de aspecten zelf als de enige structuren, waarin ons “samenlevingsbetrekkingen
[tP299] in het algemeen” wetenschappelijk toegankelijk zijn. M.a.w.
“samenlevingsbetrekkingen in het algemeen” missen die diepere eenheid, die voor een
grondnoemer van de theoretisch uiteengelegde aspecten noodzakelijk is. Zij bieden aan de
wetenschap slechts de theoretische verscheidenheid van haar modale aspecten, die in de
theoretische “gegenstandsrelatie” tegenover elkaar zijn gesteld. Zodra men dus de tijdelijke
menselijke “samenleving” zelve als grondnoemer voor recht, omgang, moraal enz. aanvaardt,
ziet men zich gedwongen, eerst de samenlevingsbetrekkingen zelf onder een synthetisch
gepreciseerde, vakwetenschappelijke grondnoemer (bv. een psychologische, biologische of
cultuur-historische) te brengen en dan strandt men weer op de klip van de verabsolutering van
een vakwetenschappelijk gezichtspunt. Dit is de vicieuze cirkel, waarin ons iedere poging
moet voeren de modale geaardheid van het juridisch aspect “sociologisch” te benaderen. Een
“sociologisch rechtsbegrip” kan ons slechts schijndefinities bieden omdat de sociologie als
wetenschap het rechtsbegrip reeds vooronderstelt, evengoed als zij een begrip van de overige
modale aspecten impliceert.

Men ziet uit onze hierboven gegeven kritische [tP300] ontleding, dat de definitie van
het recht als “dwingende, het uitwendig menselijk gedrag regelende samenlevingsnorm” over
de gehele linie onbepaald en wetenschappelijk waardeloos is.

Dat zulk een “definitie” door de aankomende student gemakkelijk in zich wordt
opgenomen en “begrepen”, is toch waarlijk geen voldoende aanbeveling voor de methode van
begripsvorming, waarmee zij is gewonnen.

Ze laat de jurist immers over de gehele linie in de steek, zodra hij zich in
grondproblemen van zijn vakstudie gaat verdiepen. En juist dit mag bij het grondleggend
begrip van het “rechtelijke” niet het geval zijn.

Wij zullen voor de methode van de juridische begripsvorming dus een geheel andere
grondslag moeten kiezen, die door onze eigen wetsidee is bepaald.

Het rechtsbegrip en de moderne ontwikkeling van de rechtspraak inzake de
“natuurlijke verbintenis”

Wie nog mocht menen enig houvast te hebben aan de hierboven gekritiseerde
gangbare onderscheiding tussen rechts-, moraal- en fatsoensregel [tP302] beproeve haar eens
op de jongste ontwikkeling van onze rechtsspraak inzake de zgn. “natuurlijke verbintenis”.
Sinds het reeds vroeger aangehaalde arrest van de HR van 12 Maart 1926 NJ 1926, 777
W.11488 is het constante jurisprudentie, dat verplichtingen jegens een ander, die berusten op
voorschriften van de moraal of het fatsoen een “natuurlijke verbintenis” in het leven roepen.

Onder zulk een “natuurlijke verbintenis” verstaat men een rechtsverhouding tussen
hem, die iets op grond van zulk een verplichting aan een ander heeft te presteren en de
begunstigde, waardoor, ofschoon de laatste van deze prestatie niet bij de burgerlijke rechter
kan invorderen, toch het reeds gepresteerde door de eerste niet kan worden teruggevorderd als
“onverschuldigd betaald”. Veel belangrijker nog is, dat deze “natuurlijke verbintenis” in een
gewone (invorderbare) rechtsverplichting uit overeenkomst kan worden omgezet en de
geldigheid van zulk een overeenkomst dus niet kan worden bestreden met het verweer, dat zij

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, §1
Inleiding (tekstversie 6)

geen (of geen geoorloofde) “oorzaak™ zou hebben (vgl. 0.a. HR 4 mei 1932 NJ 1933, 383 W
12442) [tP303]

Zulk een overeenkomst wordt ook niet als een “schenking” in de zin van art. 1703 BW
beschouwd, want “schenking” vindt haar grond in liberaliteit (geven zonder eigenbelang), niet
in een (zij het al natuurlijke) rechtsverbintenis.®

Dit is vooral van betekenis bij geldelijke tegemoetkomingen van de zijde van een man
ten bate van een vrouw met wie hij in buitenechtelijke gemeenschap leeft, bij
levensverzekeringen door een man gesloten ten bate van zijn overlevende echtgenote, bij de
zgn. pensioenovereenkomsten tussen werkgevers en werknemers enz. enz.

VOO0r het arrest van 1926 werden onder natuurlijke verbintenissen slechts zulke
verstaan, die zich voordeden in gevallen, waarin naar de regelen van het burgerlijk recht zelf
een schuld aanwezig is, doch het recht tot vorderen, hetzij van de aanvang heeft ontbroken
(bv. in geval van handelingsonbevoegdheid van een der partijen), hetzij door later ingetreden
omstandigheden is komen te vervallen (bv. door verjaring). Sinds 1926 heeft de “natuurlijke
verbintenis” een geweldige uitbreiding gekregen, doordat “moraal- en fatsoensverplichtingen”
[tP306] mede als bron van zulk een verbintenis worden beschouwd.

Maar wat wordt door de HR onder zulke verplichtingen van “moraal” en “fatsoen”
verstaan?

Zou men ze in de oorspronkelijke eigengeaarde zin van het morele en omgangsaspect
van de werkelijkheid vatten, dan zouden de grenzen tussen recht, moraal en fatsoen in het
verbintenissenrecht inderdaad zijn doorbroken en een praktisch onhoudbare toestand worden
geschapen, die tal van stellige bepalingen uit ons Burgerlijk Wetboek volkomen illusoir
zouden maken.

Het gaat bv. niet aan alle geldelijke prestaties uit dankbaarheid, medelijden en i.h.a. uit
naastenliefde gedaan als voldoening aan een “natuurlijke verbintenis” te beschouwen. In dit
geval zou bv. het in het rechtsbelang van de crediteuren bepaalde bij art. 1377 BW?® geen zin
meer hebben, zouden de voorschriften inzake het wettelijk erfdeel (de legitieme portie) van de
erfgenamen in de rechte linie, waarover erflater noch bij giften onder de levenden, noch bij
uiterste wil mag beschikken (art. 960 vlg. BW) geheel illusoir worden enz. enz. [tP308]

8 Dit wil echter niet zeggen, dat een burgerrechtelijke schenking steeds een economische bevoordeling
van de begiftigde zou inhouden in de zin van een rijker worden van de laatste, gelijk verschillende Nederlandse
civilisten aannemen. Het is zeer goed mogelijk, dat zij aan een zeer bezwarende voorwaarde of last gebonden is,
die de begiftigde geen economisch voordeel overlaat. Het juridisch en het economisch begrip van de schenking
dienen dus scherp te worden uiteengehouden. VVoor de burgerrechtelijke schenking is slechts een
vermogensverschuiving essentieel, die haar rechtsgrond niet in het eigen belang van de schenker, maar in een
naar juridische maatstaf onbaatzuchtige, in de overeenkomst zelf zich uitdrukkende doelstelling vindt. Ongeveer
in deze zin ook W.A.J.J.C. Begheyn “Het begrip schenking” WPNR no.4074 - 4076: “schenking is een door
milddadigheid gecauseerde vermogensverschuiving of overeenkomst daartoe” en in zijn proefschrift
Milddadigheid en nagestreefd eigenbelang in het privaatrecht. In zijn definitie dient echter nog te worden
onderscheiden tussen het morele en juridisch aspect van de milddadigheid. “Milddadigheid” is als zodanig,
d.w.z. zonder nadere juridische kwalificatie, een moreel begrip, dat juridisch niet bruikbaar is. Of een schenking
inderdaad aan de morele maatstaf van de milddadigheid voldoet, is voor haar burgerrechtelijk begrip indifferent.
Ook zonder dat de schenker juridisch uit eigen belang handelt, kunnen zijn morele motieven nog zeer verkeerd
zijn. De schrijver tracht de juridische maatstaf tot uitdrukking te brengen door de innerlijke motieven uit te
sluiten en alleen te letten op de doelstellingen, die inhoud van de schenkingsovereenkomst geworden zijn.
9 Volgens dit artikel kan door iedere schuldeiser de nietigheid worden ingeroepen van alle door de
schuldenaar onverplicht verrichte handelingen, waardoor de schuldeisers zijn benadeeld, mits bewezen worde,
dat bij het verrichten van de handeling zo wel de schuldenaar als degene met wien of te wiens behoeven hij
handelde, de wetenschap bezat, dat daarvan benadeling van de schuldeisers het gevolg zou zijn (dit is de
zgn.actio Pauliana).

Volgens E.M.Meyers “De algemene begrippen van burgerlijk recht” 1948 blz.50/1 moet ten aanzien
van dit artikel de nakoming van een natuurlijke verbintenis steeds als onverplicht worden beschouwd. Dit is
echter niet de leer van de rechtspraak.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, §1
Inleiding (tekstversie 6)

En ook het “fatsoen” in de oorspronkelijke zin van omgangseis is een figuur, die zich
niet zo maar in het rechtsleven laat overplanten, juist omdat zij als zodanig geen juridisch
karakter draagt en dus geen juridische omlijndheid bezit. Zou men dit toch doen, dan zou
dezelfde verstoring van het evenwicht van de rechtsbelangen intreden, als bij een overplanting
van de morele verplichtingen van de naastenliefde in de juridische sfeer.

De verplichtingen van “moraal en fatsoen” in de door de HR bedoelde zin zullen
m.a.w. zelf in een juridische zin moeten worden gevat en dit zal onmogelijk zijn, zolang men
de regelen van het recht niet in hun innerlijke samenhang met die van moraal en fatsoen weet
te vatten en een “rechtsbegrip” hanteert, dat slechts op uitwendige en als zodanig steeds
willekeurige afscheiding van de rechtsnormen van de beide andere modaliteiten van
gedragsregelen berekend is.

Het criterium van het evenwicht van de rechtsbelangen

Voorlopig houden wij dit criterium vast, dat bij een intrinsiek juridische opvatting van
de verplichtingen van “moraal en fatsoen” [tP309] de handhaving of het herstel van het
evenwicht van de rechtsbelangen een essentiéle eis is.

Wij zullen dit als een noodzakelijk moment in de modale structuur van het juridisch
aspect naar de wetszijde leren kennen, dat zich met een innerlijke samenhang tussen dit aspect
en de beide andere hier in het geding zijnde modale aspecten volkomen verdraagt.*

Met het gangbare criterium loopt men in elk geval volledig vast. Want de
voorschriften van “moraal en fatsoen”, die de HR op het oog heeft, zijn blijkbaar zelf,
“ongeschreven rechtsregelen”, waarin zich een innerlijke samenhang tussen recht, moraal en
fatsoen openbaart, en welker nakoming geenszins door een “georganiseerde dwang” (men
denkt hierbij bij voorkeur aan een “fysieke” dwang door de “sterke arm van de staat”) is
verzekerd.

Reeds het in het arrest van 1926 besliste geval is zeer leerzaam uit het oogpunt van de
intern juridische aard van de door ons hoogste rechtscollege bedoelde “voorschriften van
moraal en fatsoen”.

Een gemeente-architect te Gouda had, in strijd [tP311] met zijn instructie, van een
aannemer f.35.000.- aangenomen. Toen dit feit aan het licht kwam, vroeg hij eervol ontslag
en stortte het onwettig verkregen bedrag in de kas van de gemeente, hopende daarmee te
bereiken, dat het ontslag “eervol” zou worden verleend. Toen dit laatste niet geschiedde,
vorderde hij de f.35.000.- als “onverschuldigd betaald” op grond van art.1395, 1° lid BW van
de gemeente terug. Zijn vordering werd echter in drie instanties afgewezen, op grond, dat hij
door zijn betaling aan een natuurlijke verbintenis had voldaan en dus krachtens art.1395, 2° lid
BW (de enige plaats waar over de natuurlijke verbintenis gesproken wordt) niet tot
terugvordering bevoegd was.!

Men lette er op, dat de architect zich op onrechtmatige wijze (in strijd met zijn
instructie) verrijkt had. Had hij het op deze wijze verworven bedrag, na het in de gemeentekas
te hebben gestort, weer als “onverschuldigd betaald” kunnen terugvorderen, dan zou de
onrechtmatige verrijking door de burgerlijke rechter gesanctioneerd zijn. Al kon de gemeente
het bedoelde bedrag niet opvorderen, het publieke rechtsbelang van de gemeente was

10 Ook in het morele aspect ontmoeten wij ongetwijfeld het moment van evenwicht in de zin van een
moreel evenwicht in de liefdesplichten (bv. tegenover het gezin, het vaderland, de vreemde, die op onze weg
geplaatst wordt als “naaste” enz.).

Maar de moraal appelleert hier op het recht. Zij kan nooit zelf een juridische maatstaf voor het
evenwicht van de belangen leveren.
u Ik laat hier rusten de door W. Begheyn in zijn aangehaald proefschrift en in zijn artikelen in het WPNR.
No 4074-4076 opgeworpen belangrijke vraag, of men hier niet geheel afgescheiden van een natuurlijke
verbintenis de terugvordering had kunnen afwijzen op grond dat de prestatie van de architect haar voldoende
juridische “oorzaak” vond in diens eigen belang, en als zodanig noch zonder oorzaak, noch schenking was.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, §1
Inleiding (tekstversie 6)

niettemin door de onrechtmatige verrijking van haar architect ernstig geschaad. De
terugstorting [tP313] was primair een morele gewetensplicht van de laatste, maar recht en
moraal blijken hier in een zeer nauwe innerlijke samenhang te staan, zonder daarbij hun eigen
modale geaardheid prijs te geven. De terugstorting betekende juridisch een herstel van het
verstoorde evenwicht van rechtsbelangen en beantwoordde dus inderdaad aan een (in de
modale structuur van het rechtsleven zelf gegrond) rechtsbeginsel. De gemeente had
inderdaad een moreel recht op dit “gewetensgeld” volgens de voorschriften van de juridische
moraal.

Het gaat intussen volstrekt niet in alle gevallen van zulk een natuurlijke verbintenis
om herstel van onrecht. Bij natuurlijke alimentatieverplichtingen ten aanzien van concubines
en pensioenuitkeringen van de zijde van werkgevers bv. kunnen andere gronden bestaan voor
een “moreel recht” aan de zijde van de begunstigden, die evenzeer juridisch begrensd zijn
door het beginsel van de handhaving van het evenwicht van de rechtsbelangen.

De in de jurisprudentie aanvaarde criteria voor afgrenzing van de “moraal- en
fatsoensverplichtingen” als bron van een natuurlijke verbintenis

In de jurisprudentie zelf behelpt men zich nu met criteria, die slechts een gebrekkige
formulering zijn van een praktische intuitie inzake [tP314] de grenzen van het rechtsleven in
zijn innerlijke samenhang met de eisen van de moraal en het fatsoen, maar die, ook als zij iets
meer dan een algemene, weinig of nietszeggende formule geven, lang niet altijd, zelfs uit
praktisch oogpunt, bevredigend zijn te noemen.

Zo scheen de HR in zijn bekend arrest van 22 April 1937 (het zgn.
“schoonzusterarrest”) de natuurlijke verbintenis uit verplichtingen van moraal en fatsoen te
willen beperken tot een “verplichting om moreel of materieel onrecht te herstellen of bewezen
diensten te belonen”. Dit criterium werd aanstonds scherp aangevallen door prof.mr. Paul
Scholten, die constateerde, dat in dit geval verschillende “morele” alimentatieverplichtingen
buiten het begrip “natuurlijke verbintenis” zouden vallen.

In het arrest van 18 feb.1938 NJ 323 werd het te eng gebleken criterium van het
schoonzusterarrest reeds weer losgelaten. Soms treft men in de rechtspraak ook de algemene
formule aan, dat een natuurlijke verbintenis alleen mag worden aangenomen, indien een naar
objectieve maatstaf dwingende morele verplichting bestaat, niet, wanneer zij alleen op het
subjectieve inzicht berust van degene, die een prestatie toe [tP315] zegt of doet.

Maar deze formule zegt als zodanig niets. Onder “objectieve maatstaf” is toch wel
niets anders te verstaan dan een geldende behoorlijkheidsregel of norm. Maar van welke aard
deze norm is, daarop komt juist alles aan.

Van morele aard in de oorspronkelijke zin kan zij, gelijk wij zagen, niet zijn, omdat zij
dan geen intrinsiek juridische begrenzing zou hebben.

En juist dit laatste blijkt noodzakelijk ter handhaving van de grondslagen van het
burgerlijk verbintenissenrecht en van het burgerlijk erfrecht. Dit bleek nog eens op duidelijke
wijze in het arrest van de HR van 30 nov.1945 NJ 1946.62 inzake de Visser-Harms. Hier
besliste ons hoogste rechtscollege, dat een uitkering uit levensverzekering door een man ten
behoeve van zijn weduwe gesloten geen schenking is, doch het voldoen aan een natuurlijke
verbintenis, nl. de verplichting de langstlevende echtgenoot niet onverzorgd achter te laten en
dat de nakoming van deze verplichting, hetzij bij handeling onder de levenden, hetzij bij
uiterste wilsbeschikking kan geschieden.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, §1
Inleiding (tekstversie 6)

Dit arrest is van verschillende zijden aangevallen,'? omdat het hier toegepast beginsel
in [tP317] zijn algemeenheid inderdaad de gehele wettelijke regeling inzake de legitieme
portie en de rechten der voorkinderen uit een eerste huwelijk illusoir zou kunnen maken. Bij
kleinere of wat grotere boedels zou immers op deze wijze de gehele nalatenschap, eventueel
zelfs bij testamentaire beschikking, aan de weduwe kunnen worden toebedeeld, als zij geen
privé vermogen heeft. En hier schijnt de rechtspraak het in de wet gewaarborgde evenwicht
van de rechtsbelangen te verstoren.

Het in 1945 door de HR geformuleerde bijzondere beginsel vraagt dus nadere
juridische begrenzing, waartoe de verdere ontwikkeling van de jurisprudentie of eventueel het
ingrijpen van de wetgever dient te worden afgewacht.*3

De rechtswetenschap dient echter in haar grondleggend rechtsbegrip de methodische
grondslag voor deze juridische begrenzing te geven. En dit is alleen mogelijk bij een serieuze
analyse van de modale structuur van het juridisch aspect.** [tP320]

12 J. Brants “Het arrest de Visser-Harms en de notariéele practijk” (W.P.N.R.4027) noemt het in zijn
consequenties in strijd met de wet en het rechtsbewustzijn, Prof.de Grooth in zijn inaugurele oratie “Enige
beschouwingen over de conflicten tussen rechtszekerheid en levend recht” noemde het “constructieve
wetsontduiking”. Vgl. ook prof. W.J.H. Beekhuis “De verhouding tussen Rechter en Wet” (WPNR 4028 en
4029)

Eggens "De natuurlijke verbintenis en het erfrecht” WPNR 3966 e.v. en J.Brants “Nog eens: het arrest de
Visser-Harms” (WPNR 4057).

13 Het arrest Hof Amsterdam 3 maart 1949 ging nog geheel in de lijn van het arrest HR van 1945.

14 Prof. dr. E.M. Meyers ziet in zijn boek “De algemene begrippen van het Burgerlijk Recht” (Leiden
1948) in de kwestie van de afgrenzing van “zedelijke verplichtingen” en “natuurlijke verbintenissen” slechts een
vraag van doelmatige groepering van de gegeven “verschijnselen”. Een a priori gegeven verschil tussen
rechtsnorm en zedelijke norm bestaat volgens hem niet (blz.9). Uit het oogpunt van een doelmatige
systematische ordening van de verschijnselen kiest hij dan als “kenmerk” van de rechtsnorm, dat deze een
(sociaal) voorschrift is waarnaar de overheid - en in het bijzonder de rechter - zich te richten heeft. De vicieuze
cirkel in deze definitie (daargelaten de onhoudbare definitie van het recht door een typisch statelijk criterium)
komt wel sterk tot uiting in haar toepassing op de vraag, die ons hierboven bezig hield.

Men zie, wat de schrijver hierover op blz.53 vlg. opmerkt. Hij vraagt zich slechts af of aan een zedelijke
verplichting voldoende rechtsgevolgen zijn verbonden, om haar ook als rechtsplicht te erkennen. Maar het gaat
hier juist om een criterium voor “de rechter”, om uit te maken aan wat voor soort “zedelijke verplichtingen” die
rechtsgevolgen verbonden kunnen worden!

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, §2
Inleiding (tekstversie 6)

82
De wetskringen en hun modale structuren
Het wets- en subjectbegrip in de rechtswetenschap

De modale aspecten van de werkelijkheid zijn de fundamentele wijzen, waarop de
empirische werkelijkheid zich in de tijd aan onze ervaring aanbiedt. Zij betreffen als zodanig
slechts het hoe, de modus quo, niet het concrete wat van de werkelijkheidservaring.

Deze aspecten nu zijn, gelijk wij reeds herhaaldelijke opmerkten, in constante, in de
tijd niet variabele, structuren besloten. Onder “structuur” verstaan wij een “bouwplan”, dat
een relatieve eenheid in een verscheidenheid van momenten is.

Wij kunnen de structuren van de aspecten dus de modale structuren van de binnen de
menselijke ervaringshorizon fungerende werkelijkheid noemen, omdat de aspecten zelf
slechts modaliteiten of wijzen van fungeren binnen deze ervaringshorizon zijn.

De modale structuren zijn de constante voorwaarden voor de variabele en vergankelijke
feitelijke verschijnselen binnen de aspecten

Dat zij niet een variabel, maar een constant karakter dragen, moet hieraan worden
toegeschreven, dat zij van grondleggende aard zijn, zodat zij alle vergankelijke en variabele
verschijnselen, die [tP321] zich binnen haar kader voordoen, eerst mogelijk maken. Zij
worden daarom in de wijsbegeerte der wetsidee “ontische a prioris” genoemd; “ontisch”,
omdat zij maar niet, gelijk Kants a-priorische bewustzijnsvormen, bloot in het subjectief
bewustzijn, maar wezenlijk in de tijdelijke orde van de werkelijkheid gegrond zijn; “a-
priorisch”, omdat zij aan alle wisselende verschijnselen in de werkelijkheid ten grondslag
liggen.

Passen wij dit toe op het juridisch aspect, dan moeten wij het volgende vaststellen;
Een concrete rechtshandeling d.i. de juridische zijde van een werkelijke handeling, bv. een
bepaalde koopovereenkomst op heden tussen A en B gesloten, komt op een bepaald tijdstip
tot stand en gaat na haar uitvoering door partijen teniet.

Maar als rechtsfiguur is deze overeenkomst besloten in de modale structuur van haar
juridisch aspect, die als zodanig niet in de tijd kan ontstaan en vergaan, omdat zij aan alle
mogelijke rechtsverschijnselen in het heden, verleden en toekomst het rechtskarakter opdrukt.
Alleen op die grond kunnen wij bv. thans nog het oudvaderlands of het klassieke romeinse
recht in hun rechtsgeaardheid leren kennen, ofschoon beide hun positieve gelding reeds lang
verloren hebben.[tP322]

Hiermee is uiteraard niet gezegd, dat de modale structuur van het rechtsleven van
boventijdelijk, transcendent karakter zou zijn. Ze is veeleer, gelijk wij reeds opmerkten, in de
kosmische tijdsorde besloten, d.w.z.in de wetszijde van de kosmische tijd, niet in zijn
feitelijke zijde, d.i. in de variabele tijdsduur.

De wetskringen

De modale structuur van het aspect begrenst een kring van modale wetten, waaraan de
tijdelijke werkelijkheid in dit bijzonder aspect onderworpen is, en die wij voortaan haar
wetskring zullen noemen. Zo is ieder aspect van de werkelijkheid in zijn eigen wetskring
besloten, die door zijn algemene modale structuur is afgegrensd van alle andere wetskringen.

De wetskringen hebben tegenover elkaar modale soevereiniteit in eigen kring, omdat,
gelijk wij gezien hebben, de modale structuur van de een zich niet tot die van een ander laat
herleiden.

De getalwetten zijn niet herleidbaar tot de ruimtelijke wetten, deze niet tot de wetten
van de beweging en energiewerking, deze laatste niet tot die van het organisch leven, deze
weer niet tot die van het gevoel en van de logische denkwijze, enz. enz. En zo zijn ook de

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, §2
Inleiding (tekstversie 6)

rechtsnormen [tP323] als wetten van het juridisch leven niet tot de wetten van enige andere
wetskring te herleiden.

De onverbrekelijke correlatie van wetszijde en subjectzijde in de modale structuur van
het aspect

In iedere wetskring heeft de tijdelijke werkelijkheid een modale functie en is zij in
deze functie onderworpen (sujet of subject) aan de modale kringwetten.

Daarom heeft ieder aspect een wetszijde en een daaraan onderworpen subjectzijde, die
slechts in onverbrekelijke correlatie gegeven zijn. Er is geen wet zonder daaraan onderworpen
subject en er is geen subject zonder wet, die het subject in zijn feitelijkheid begrenst en aan
een ordening bindt. En zo is de gehele tijdelijke werkelijkheid ons slechts in die
onverbrekelijke correlatie van wets- en subjectzijde gegeven, die wij aan de kosmische tijd
zelf ontdekten. In de wetskring van het aspect van de hoeveelheid zijn de getallen
onderworpen aan de getalwetten, in de ruimtelijke wetskring zijn de subjectieve ruimtefiguren
onderworpen aan de ruimtelijke wetten! enz. enz. En zo is in de juridische wetskring het
rechtssubject met alle feitelijke rechtsbetrekkingen, waarin het fungeert onderworpen aan
rechtsnormen.

Beide, wets- en subjectzijde van een aspect van de werkelijkheid hebben modale
structuur. [tP326] De juridische geaardheid van de rechtssubjectiviteit als zodanig is niet
afhankelijk van de wisselende positieve rechtsregelen, evenmin als het rechtskarakter van een
rechtsnorm als zodanig op variabele positieve rechtsregelen kan berusten. Als positieve
rechtsregelen onderstellen de laatste immers juist hun juridische geaardheid en dus hun
modale juridische structuur.

De feitelijke individualiteit van de subjectzijde van de werkelijkheid en de typisering
van de modale wetten in de individualiteitsstructuren
Ook het wetstype wordt nimmer volkomen individueel

Binnen deze structuur, die aan alle menselijke willekeur onttrokken is, zijn echter de
feitelijke subjectieve (en in de vroeger besproken subject-objectrelaties van de empirische
werkelijkheid ook de objectieve) functies, welke de concrete dingen, gebeurtenissen,
menselijke gedragingen en samenlevingsverhoudingen binnen het betrokken aspect van de
werkelijkheid, hebben, van volstrekt individueel en vergankelijk karakter.

Aan de wetszijde van een wetskring zullen de modale wetten zich wel typiseren,
d.w.z. een typisch karakter aannemen in de later te bespreken individualiteitsstructuren van de
werkelijkheid, maar ook het wetstype bereikt, ondanks alle nadere concretisering in zijn
toespitsing op de individualiteit van de eraan onderworpen subjectieve en subjectief-

1 De betekenis van het inzicht, dat reeds in het getal- en ruimtelijk aspect de werkelijkheid ons slechts in
een correlatie van wets- en subjectzijde is gegeven, wordt vooral duidelijk, wanneer wij bedenken, dat de
logicistische richting in de wiskunde de subjectieve getallen en ruimtelijke figuurfuncties geheel in wetmatige
logische relaties poogt op te lossen.

Zo tracht men b.v. de zgn. oneindige reeksen, zoals wij die in de irrationele getalfuncties aantreffen (bv.
V2,V3,75 enz.), tot eigenlijke getallen te verheffen. Deze opvatting voert echter noodwendig tot innerlijke
tegenstrijdigheid. De oneindige getallenreeks, die bij de poging tot berekening van een irrationele getalswaarde
ontstaat, kan als zodanig nimmer zelf een eigenlijk getal zijn. Want daartoe zou de oneindige reeks voltooid
moeten zijn, d.w.z. niet langer oneindig mogen wezen.

Men spreekt hier van de antinomie van de actuele (voltooide) oneindigheid.

De ware stand van zaken is deze, dat de oneindige reeks wel naar de wetszijde (d.i. naar het
reeksprincipe) volledig bepaald is, maar naar de subjectzijde slechts in haar getalswaarde benaderd kan worden,
d.w.z. nimmer in een werkelijk bestaand getal is af te sluiten. De rekenkundige bewerkingen met de zgn.
i\;rationele getallen uitgevoerd moeten zich dan ook steeds op de natuurlijke getallen baseren (bij V2 dus 2, bij

3,3 enz.).

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, §2
Inleiding (tekstversie 6)

objectieve functies [tP327] van de werkelijkheid, nimmer zelf het eigenlijk individueel
karakter, dat aan de subjectszijde van de geschapen werkelijkheid eigen is.

De wet blijft steeds regel, ordening, waaraan het subject in zijn feitelijke
individualiteit onderworpen is. Werd zij zelf volkomen individueel, dan zou zij niet meer
boven het subject staan, maar zich met het laatste dekken. Daarom kan er geen wet bestaan,
die slechts voor één individueel subject zou gelden. Zij onderstelt steeds een structurele
relatie tussen de subjecten.

Betrekking van onze transcendentale grondidee op de theoretisch uiteengestelde
werkelijkheid naar wets- en subjectzijde

Betrekken wij onze transcendentale grondidee op de theoretisch onderscheiden modale
aspecten naar hun wetszijde en op de typisering van deze laatste in de
individualiteitsstructuren van de werkelijkheid, dan vinden wij de centrale worteleenheid van
alle tijdelijke wetten in de religieuze volheid van de goddelijke wet, d.i. het centrale
liefdegebod gelijk dit door Christus Jezus [tP328] verklaard en vervuld is: de liefde tot God
uit het gehele hart met al onze tijdelijke functies in religieuze liefdesgemeenschap met onze
medemens, in welk grondgebod de verscheidenheid van de tijdelijke ordeningen haar
religieuze concentratie vindt.

Betrekken wij deze transcendentale grondidee op de theoretisch onderscheiden modale
aspecten naar hun subjectzijde en op de individualiteit, welke deze laatste binnen de
individualiteitsstructuren van de werkelijkheid vertoont, dan vinden wij op Schriftuurlijk-
Christelijk standpunt de worteleenheid van alle individuele subjectiviteit in de centrale
religieuze gemeenschap van het naar Gods Beeld geschapen mensengeslacht, in zonde
gevallen in haar eerste Hoofd Adam en wedergeboren in Christus Jezus als haar tweede
Hoofd, en in het hart, als individueel religieus centrum van het menselijk bestaan, dat aan
deze wortelgemeenschap deel heeft.

En ook in deze religieuze worteleenheid van heel de tijdelijke kosmos blijven wet en
subject elkaars onverbrekelijke correlata.

Slechts op het Schriftuurlijk Christelijk standpunt is het mogelijk inderdaad tot de
radicale eenheid en volheid van zin van de tijdelijke ordeningen door te dringen, op welke
worteleenheid [tP329] de modale wetten van alle wetskringen zonder onderscheid en
evenzeer de typische wetten der individualiteitsstructuren centraal betrokken zijn.

De natuurlijke zedewet als worteleenheid van alle gedragsnormen op humanistisch en
rooms-scholastisch standpunt

Onder invloed van het humanistisch grondmotief van natuur en vrijheid kwam met
name het kantianisme tot de polaire tegenstelling van natuurwetten en normen. Men zocht dan
enerzijds naar een diepere eenheid van alle natuurwetten (de eenheid van het
“natuurwetenschappelijk wereldbeeld” volgens het klassieke humanistisch
wetenschapsideaal), anderzijds naar de diepere eenheid van alle wetten voor het menselijk
handelen die men gegrond achtte in de autonomie van de vrije menselijke wil. Zo kwam men
er toe de zedewet als autonome norm voor het praktisch handelen tot worteleenheid van alle
normen te proclameren, die dan in de innerlijke moraalnormen en in de uitwendige
rechtsnormen haar modaliteiten zou vinden.

In de klassieke Griekse wijsbegeerte, die het moderne begrip natuurwet niet kende,
werd de natuurwet (lex naturalis) opgevat als de wet, die uit de “natuur” of innerlijke aard
van de uit “vorm” en “materie” samengestelde wezens voortvloeit. De “natuurwet” nam dan
voor elk soort van zulke wezens een typisch [tP330] karakter aan, overeenkomstig de
“wezensvorm”, waardoor zij zich van de andere soorten onderscheiden. Daar voor de mens
een “redelijk-zedelijke” wezensvorm werd aangenomen, kwam ook Aristoteles er toe in de

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, §2
Inleiding (tekstversie 6)

“natuurlijke zedewet” de eenheid van norm voor het menselijk handelen te zien. Deze
opvatting werd dus geheel beheerst door het Griekse vorm-materiemotief. De scholastische
ethiek nam deze opvatting eenvoudig van de Griekse wijsbegeerte over. In het kader van het
rooms-katholieke grondmotief van natuur en genade wordt de “natuurlijke zedewet”, gelijk
zij zou zijn ingeplant aan de autonome redelijk-zedelijke natuur van de mens, als de
worteleenheid van alle normen voor het handelen op natuurlijk gebied gevat.

Lex naturalis en lex aeterna in de scholastiek

En ook hier werden rechts- en moraalnormen als modaliteiten van de “natuurlijke
zedewet” beschouwd.

In de lijn van de scholastische accommodatie van de Griekse natuuropvatting aan de
kerkelijke scheppingsleer werd echter deze “lex naturalis” weer teruggevoerd op een eeuwige
goddelijke scheppingsorde, die op Augustinus’ voetspoor de lex aeterna werd genoemd, een
term die overigens aan de stoicijnse filosofie was ontleend. Men kwam dus wel tot een
goddelijke oorsprongsidee van de wet, maar niet tot de idee van de worteleenheid [tP331] van
alle tijdelijke ordeningen.

De ver-ethisering van de economische wetten in de scholastiek

De geloofsnormen werden hier met het christelijk grondgebod geheel naar de
bovennatuurlijke genadesfeer verwezen. Voor onherleidbaar eigen geaarde normen van
historisch-, omgangs-, economisch enz. karakter bleef hier geen plaats. Vandaar dat in de
moderne roomse scholastiek de tendens heerst bv. de economische wetenschap, die door de
klassieke en neoklassieke (Oostenrijkse) school in de economie tot een “natuurwetenschap”
was geproclameerd, belast met het opsporen van de “onveranderlijke natuurwetten” van het
economisch handelen, zoveel mogelijk in te lijven bij de ethiek, teneinde aan de “autonome
redelijke natuur” van de mens recht te laten wedervaren. Men meende alleen zo het
economisch aspect onder normen, in stee van onder “blinde natuurwetten” te kunnen vatten
en de “mens” in stee van “stoffelijke goederen” in het centrum van het economisch denken te
plaatsen. Maar men zag niet, dat op deze wijze de economische wetskring in zijn eigen
modale aard werd miskend.

Onder economisch aspect is de mens economisch subject aan eigengeaarde
economische wetten, [tP332] over welker ware karakter ons alleen een serieuze analyse van
de modale structuur van dit aspect uitsluitsel kan geven.

De opvatting van de zedewet in de protestantse scholastiek en de zgn. theologische ethiek

De scholastische richting in de rechtzinnige protestantse theologie nam van de roomse
scholastiek de opvatting van de “zedewet” als eenheid van alle handelingsnormen over. Zij
verwierp slechts de autonomie van de “natuurlijke zedewet” tegenover de “bovennatuurlijke
normen” en vatte nu de “zedewet” (geidentificeerd met de decaloog) in betrokkenheid op het
centrale religieuze grondgebod van de christelijke religie. Daarom lijfde ze ook de ethiek bij
de theologie in.

Het moet echter beslist worden ontkend, dat men, door aldus de religieuze
worteleenheid van de goddelijke wet alleen op de “zedewet” te betrekken, de radicale zin van
het religieuze grondgebod zou handhaven.

Reeds de simpele verwijzing naar het grote cultuurgebod, door God bij de schepping
aan de mens gegeven (“En onderwerp de aarde en beheers haar”) is voldoende om aan te
tonen, dat de opvatting van de christelijk geinterpreteerde “zedewet” als eenheid van norm
niet Schriftuurlijk kan zijn. Want dit “cultuurgebod” is op generlei [tP333] wijze tot de
“zedewet” in haar gangbare zin te herleiden. En zouden niet ook de logische denknormen, de
taalnormen, de omgangsnormen, de esthetische normen enz., die geen van alle tot de zedewet

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, §2
Inleiding (tekstversie 6)

kunnen worden herleid, ter laatste instantie op het centrale religieuze grondgebod betrokken
zijn?

Waarom ook de niet-normatieve natuurwetten op de religieuze worteleenheid van de
goddelijke wet betrokken zijn

Maar met de normatieve aspecten kan niet worden volstaan, wanneer wij de volle
radicale zin van het religieuze grondgebod willen vatten. Ook de zgn. “natuurwetten” als
wetten voor de niet aan behoorlijkheidsregels onderworpen aspecten van de werkelijkheid
zijn reeds hierom op de religieuze worteleenheid van de goddelijke wet betrokken, omdat zij
geen “gelding op zichzelf”, los van de gelding van de overige modale wetten, hebben, maar in
de kosmische tijdsorde onverbrekelijk met de normatieve aspecten van de goddelijke wet
vervlochten zijn.?

In verband met deze stand van zaken is de mens tot hun “ontsluiting” geroepen, een
punt, waarop wij in de volgende paragrafen uitvoerig terugkomen, en in deze ontsluiting zijn
ook zij dienstbaar aan de vervulling van het religieuze grondgebod. Zolang deze ontsluiting
niet op dit [tP335] grondgebod is gericht, blijft de mens in gebreke ten aanzien van de
radicale eis van de goddelijke wet. Eerst in de volkomen op de dienst Gods betrokken
ontsluiting van de natuurkrachten, gelijk Christus Jezus ons die tijdens Zijn leven op aarde
getoond heeft, wordt de worteleenheid van de natuurwetten en de modaal-normatieve wetten
van de tijdelijke wereldorde openbaar. De schijn van het tegendeel wordt slechts door ons
ongeloof in stand gehouden.

De vloek van de menselijke zondeval is juist daarom over heel de tijdelijke kosmos in
al zijn aspecten gekomen, omdat in de menselijke geestelijke wortel de religieuze zin van heel
de tijdelijke werkelijkheid was geconcentreerd. Daarom kan het religieuze grondgebod niet
slechts de worteleenheid van de normatieve aspecten van de tijdelijke wereldorde zijn.

Het modale wets- en subjectbegrip, hierboven door ons ontwikkeld, is slechts in het
licht van deze radicale wets- en subjectidee, welke door het Schriftuurlijk grondmotief
beheerst wordt, te verstaan. In de immanentiefilosofie is het niet terug te vinden. De opvatting
van het subject als sujet, als onderworpen aan de wet, is hier over de gehele linie verloren
gegaan. En met name ontbreekt hier het inzicht in die onverbrekelijke [tP336] correlatie van
wets- en subjectzijde van de werkelijkheid, waarbij noch de subjectzijde tot de wetszijde, noch
omgekeerd de wetszijde tot de subjectzijde kan worden herleid.

Rationalisme en irrationalisme in de rechtswetenschap

Zo ontstonden de reeds in het vorig hoofdstuk (8 ) ter sprake gekomen rationalistische
en irrationalistische opvattingen van de werkelijkheid, die met name in de modern-
humanistische wijsbegeerte onze aandacht trokken, ofschoon zij evenzeer in het Griekse
denken en in de scholastische filosofie optraden. De eerste zochten, gelijk wij gezien hebben,
steeds de subjectzijde met haar onherleidbare individualiteit tot de wetszijde te herleiden, de
tweede beproefden het omgekeerde.

Beide opvattingen vindt men ook in de rechtswetenschap om beurten
vertegenwoordigd.

Het rationalisme openbaart zich hier pregnant in de opvatting, dat het rechtelijk aspect
slechts rechtsregels omvat en dat het subjectieve rechtsfeit, het subjectieve recht, en de
“rechtspersoonlijkheid van een collectiviteit zich tenslotte in rechtsnormen laten oplossen”.

Extreem rationalistisch is ook de later te bespreken, door de neokantiaanse
rechtsgeleerde Hans Kelsen ontwikkelde, stelling dat de staat [tP337] identiek is met een

2 Zo zijn bv. de natuurkundige wetten gebonden aan het logisch aspect, het taalkundig aspect, het
omgangsaspect, het economisch aspect, het geloofsaspect enz. In hun abstractie zijn zij immers niet gegeven en
abstractie is slechts mogelijk door logische analyse die zelf weer niet zonder taal enz. kan fungeren.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, §2
Inleiding (tekstversie 6)

logisch systeem van positieve rechtsnormen die zich in trappen van meer algemene en meer
concrete normen laten ordenen, waarbij telkens een hogere rechtsvormer een lagere delegeert
(machtigt) tot nadere concretisering van de regel. De subjectieve feitelijke zijde van het
rechtsleven wordt hierbij slechts als inhoud van de rechtsnormen gezien, en wel als een in de
laatste zelf vervatte voorwaarde voor in de norm bepaalde rechtsgevolgen (“Wenn A .... soll
B”).

Zo wordt voor hem het rechtssubject zelf een deel van de rechtsorde als
normencomplex een blote personificatie van een complex van rechtsregels.

Daarentegen is bv. een typisch irrationalistische opvatting dat de rechtsnorm als
algemene regel niets anders zou wezen dan een op zichzelf waardeloze logische
generalisering van een concrete subjectieve beslissing in het individuele rechtsgeval.

Irrationalistisch is ook de reeds vroeger vermelde opvatting van de historische school,
dat een rechtsorde het individueel historisch ontwikkelingsproduct is van een individuele
volksgeest.

Natuurlijk kunnen rationalistische en irrationalistische rechtstheorieén weer in allerlei
schakeringen voorkomen al naar gelang van de grondnoemer, waartoe men het juridisch
aspect herleidt. [tP338]

Wij zullen later bij de behandeling van de fundamentele leerstukken van de
rechtswetenschap telkens weer op deze tegenstelling tussen rationalistische en
irrationalistische opvattingen in de gangbare rechtstheorieén stuiten.

Reeds thans kan duidelijk zijn, welke fundamentele betekenis in de rechtsleer aan het
wets- en subjectbegrip toekomt, gelijk dit door een (al of niet aan de wetenschappelijke jurist
bewuste) transcendentale grondidee wordt beheerst.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 83
Inleiding (tekstversie 6)

83
De kosmische orde van de wetskringen en de methode van analyse van hun modale
structuren

Gelijk wij gezien hebben hangen de wetskringen, ondanks hun modale
onherleidbaarheid, onverbrekelijk met elkaar samen.

Door de kosmische tijdsorde zijn zij in een vaste en onomkeerbare volgorde gevoegd,
waardoor hun plaats bepaald is. De vraag is slechts, hoe het theoretisch denken deze tijdelijke
orde kan opsporen. Wij hebben immers gezien, dat wij, in dit denken, van de continuiteit van
de kosmische tijd moeten abstraheren, om van de onderscheiden modale aspecten van de
werkelijkheid een scherp omlijnd wetenschappelijk begrip te kunnen verwerven.

Intussen is ons gebleken, dat de kosmische tijd zich in ieder modaal aspect [tP339] in
eigen modale zin uitdrukt en dat de modale zinstructuren, waardoor de wetskringen van elkaar
onderscheiden zijn, zelf in de kosmische tijdsorde gegrond zijn.

In de modale structuren zelf drukt zich de kosmische orde der aspecten uit

Dit laatste impliceert, dat ook in iedere modale structuur afzonderlijk de kosmische
tijdsorde van de aspecten tot uitdrukking zal komen.

En zo zal een serieuze theoretische analyse van de modale structuur van een wetskring
vanzelf de plaats van die kring in de tijdelijke orde van de wetskringen aan het licht moeten
brengen. Want iedere modaliteit weerspiegelt in eigen structuur de kosmische samenhang en
volgorde van alle modaliteiten.

Reeds de aanvankelijke, nog zeer summiere analyse die wij in 82 van het vorig
hoofdstuk gaven van het alzijdig verband, waarin de juridische zinmomenten van een
koopovereenkomst tot alle andere aspecten van de werkelijkheid staan, heeft ons moeten
duidelijk maken, hoe inderdaad in de modale structuur van het juridisch aspect zelf de
tijdelijke samenhang met de structuren van alle andere ligt uitgedrukt.

Weliswaar kan de theoretische analyse van [tP340] de modale structuren ons nimmer
een begrip geven van de kosmische continuiteit, waarin de tijd de grenzen van de modale
aspecten overspant. Maar zij kan ons althans, zij het al in theoretische discontinuiteit, de
plaats doen kennen, welke de wetskringen in de tijdelijke orde innemen.

De standen van zaken, waarvan in het kritisch onderzoek van de modale structuur van
het juridisch aspect rekenschap moet worden gegeven

Nu hebben wij reeds in hoofdstuk 1 §2 ontdekt, dat de rechtswetenschap met tal van
grondbegrippen werkt, die aan andere vakwetenschappen schijnen te zijn ontleend, maar die
nochtans in hun juridisch gebruik een geheel eigen juridische zin verkrijgen. Zo opereert de
wetenschappelijke jurist met een eigen juridisch begrip van eenheid in de veelheid, dat
blijkbaar terugwijst naar het getalsbegrip der aritmetica, zonder zelf een aritmetische zin aan
te nemen - (denk aan de eenheid van de koopovereenkomst in de tweeheid van wilsverklaring
van de beide partijen, of aan de eenheid van het rechtssubject in de veelheid van zijn
rechtsbetrekkingen); hij werkt met een eigen juridisch ruimte - en plaatsbegrip (het
geldingsgebied van de rechtsnormen, resp. de plaats van een rechtsfeit); met een eigen
juridisch werking-, kracht- en veroorzakingsbegrip (rechtskracht, rechtswerking, rechtsgrond-
rechtsgevolg naar de wetszijde, de subjectieve juridische causaliteit van een [tP341]
menselijke gedraging, resp. de objectief-juridische causaliteit van een objectief rechtsfeit,
waarover later, naar de subjectzijde), dat blijkbaar terugwijst naar het natuurkundig
causaliteitsbegrip, dat op het aspect van de energiewerking van toepassing is; met een eigen
juridisch levens- en orgaanbegrip (het rechtsleven, het rechtsorgaan), dat blijkbaar terugwijst
naar het organisch levensbegrip als grondbegrip van de biologie; met een eigen juridisch

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 83
Inleiding (tekstversie 6)

begrip van wil en wilsbekwaamheid (toerekeningsvatbaarheid), dat blijkbaar terugwijst naar
de grondbegrippen van de psychologie (als vakwetenschap van het emotionele gevoelsaspect)
enz. enz.

Anderzijds vonden wij ook, dat zich in het juridisch aspect de innerlijke samenhang
met het morele aspect uitdrukt, en dat de jurist met een eigen juridisch moraalbegrip opereert,
dat zich in verschillende grondbegrippen als dat der goede trouw, goede zeden, het
schuldbegrip, enz. differentieert.

De primitieve rechtsorden en haar formalisme

Nu moet het tevens in het oog springen dat in de modale structuur van het juridisch
aspect de innerlijke samenhang met de aspecten van hoeveelheid, ruimtelijkheid, beweging,
organisch leven, gevoel, logische onderscheiding, historische ontwikkeling, symbolische
betekenis (taal), omgang, economie en [tP342] esthetische harmonie een andere moet zijn dan
die met het morele aspect. Er is zeer goed een rechtsorde bestaanbaar, waarin de
laatstbedoelde samenhang nog niet tot uitdrukking komt. Primitieve rechtsordeningen houden
in het algemeen geen rekening met de moraal als een van het recht onderscheiden orde. Zij
zijn in hoge mate “formalistisch”, d.w.z. zij binden het gehele rechtsleven aan starre vormen,
die hier vaak een sacrale achtergrond hebben, en die op straffe van nietigheid strikt in acht
moeten worden genomen. Bij zulk een formalisme is uiteraard geen plaats voor een rekening
houden met “schuld”, “goede trouw”, “billijkheid”, “goede zeden”, “morele verplichting” als
bron van een “natuurlijke verbintenis”, “misbruik van recht” enz. enz., d.w.z. met al die
rechtsfiguren, waarin de innerlijke samenhang tussen recht en moraal tot uitdrukking komt.

Daarentegen vindt men ook in zulke primitieve rechtsordeningen noodzakelijk het
innerlijk verband met de aspecten van getal, ruimtelijkheid, beweging, organisch leven,
gevoel, logische onderscheiding, historische ontwikkeling, symbolische betekenis, omgang,
economie, esthetische harmonie terug, gelijk wij in het vervolg zullen aantonen, terwijl het
onmiskenbaar innerlijk verband met het geloof [tP343] in zulke rechtsordeningen een
afzonderlijke bespreking eist, omdat het samenhangt met de uitzonderlijke plaats van het
geloofsaspect in de tijdelijke wereldorde.

Het primitieve strafrecht bv. is in het algemeen gebaseerd op het principe van de zgn.
“Erfolgshaftung”, d.w.z. het vindt zijn maatstaf voor de strafvergelding in het algemeen
uitsluitend in de zwaarte van het door de onrechtmatige gedraging bewerkte feitelijk gevolg.
Het kent dus noodzakelijk de juridische causaliteit, de juridische wilsfunctie, de toerekening,

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 83
Inleiding (tekstversie 6)

en de (Inrechtmatigheid, terwijl het juridisch schuldbegrip hier in het algemeen geen rol
speelt.

Zal het fundamentele rechtsbegrip, waarin wij de modale structuur van het juridisch
aspect synthetisch-analytisch trachten te vatten, inderdaad een betrouwbaar richtsnoer vormen
voor de rechtswetenschap, dan moet het van deze structurele standen van zaken theoretisch
rekenschap kunnen geven. Dat de gangbare methoden van juridische begripsvorming hierbij
ten enenmale te kort schieten, hebben wij reeds vroeger aangetoond.

Modale zinkern, retrospectieve en anticiperende zinmomenten in de modale structuur

De modale structuur van een wetskring [tP347] is, gelijk wij zagen, een
architectonische eenheid in de verscheidenheid van haar structuurmomenten. Hoe kan hier de
eenheid in de theoretisch geanalyseerde verscheidenheid gehandhaafd blijven? Alleen zo,
doordat niet alle modale zinmomenten op hetzelfde plan staan, maar een structurele
groepering om een oorspronkelijk kernmoment vertonen, dat alle andere hun modale
kwalificatie geeft en dus hun onherleidbare modale zin waarborgt.

De overige momenten, die dit kernkarakter missen, zullen dan binnen de modale
structuur van het aspect de innerlijke zinsamenhang van dit aspect met alle andere tot
uitdrukking brengen en daardoor het karakter van analogische zinmomenten hebben. Zij
zullen in een volgorde optreden, waarin zich de volgorde van de aspecten in de kosmische tijd
zelf weerspiegelt. Dit wil zeggen, dat in alle aspecten, die tussen het aspect van de numerieke
hoeveelheid en dat van het geloof zijn gerangschikt, een deel van de analogische
zinmomenten zal terugwijzen naar de kernmomenten van aspecten, die in de kosmische
tijdsorde een vroegere plaats innemen, en een deel van hen zal vooruitwijzen naar de
kernmomenten van in die tijdsorde later gerangschikte aspecten.

! Reeds de collectieve poenale aansprakelijkheid van een huisgezin, een sibbe of zelfs een gehele stam
voor de delicten door een van haar leden tegenover een lid van een andere groep begaan, is met het
individualiserend schuldprincipe niet verenigbaar. Bij de Noord-Amerikaanse indianenstam van de Hupa werd
bv. op grond van het feit, dat een kind in een vuur was gevallen, dat een vrouw buiten haar hut had aangelegd om
waswater te koken, de zoon van de vrouw ter dood gebracht. Vgl R.H.Lowie Primitive Society (2° dr. London
1929 pag.387).

Toch is enige voorzichtigheid bij de generalisering van het principe van de “Erfolgshaftung” in het
primitieve strafrecht noodzakelijk. Dit principe dekt zich vrijwel met het zgn. risicoprincipe in een systeem van
collectieve aansprakelijkheid. Er zijn echter gevallen bekend, waarin ook sommige primitieve volken een
duidelijk onderscheid schijnen te maken tussen, opzet, nalatigheid en aan een “toeval” te wijten schade. Zeer
merkwaardig is b.v.de mededeling van Lowie dat bij de Ifugao stam een man, die onopzettelijk een kind heeft
gedood, dat hem in de weg liep, terwijl hij speren naar een doel wierp, de halve boete voor manslag
heeft te betalen, omdat hij niet voldoende voorzorgen voor de veiligheid had genomen en dat een zwaarder boete
wordt opgelegd aan een man, die een nabuur heeft gedood, die hij bij vergissing voor een vijand hield, omdat de
opzet tot doodslag wordt geacht de aansprakelijkheid voor onachtzaamheid te verhogen.

Het is zeer moeilijk deze korte mededelingen in haar juiste juridische betekenis te peilen. In hoeverre
geven zij werkelijk de rechtsopvatting van de Ifigao zelf weer en in hoeverre wordt hier de observatie van de
moderne onderzoeker beinvloed door zijn eigen interpretatie van hetgeen hem door de bevolking is
medegedeeld? Van dezelfde Ifigao bericht Lowie, dat wanneer een kostbaar feest wordt gegeven de gastheer en
de priester collectief aansprakelijk worden gesteld voor eventueel tijdens het feest plaats vindende ongevallen, de
eerste omdat de ongelukken niet zouden zijn gebeurd, als hij het feest niet gegeven had, en de tweede, wegens
zijn onderstelde nalatigheid in de uitoefening van zijn godsdienstige functies. Ook het vaste systeem van boete-
taxen, dat bij deze stam voor de verschillende delicten geldt, en dat slechts varieert met de drie
vermogensklassen, waarin de bevolking is ingedeeld, is met de toepassing van een wezenlijk schuldprincipe voor
de aansprakelijkheid moeilijk verenigbaar.

In de oude Germaanse volksrechten was een onderscheid bekend tussen “Willenswerk” en
“Ungefahrwerk” ten aanzien van misdrijven, terwijl ook hier overigens de zoengelden naar vaste taxen bepaald
werden. De bedoelde onderscheiding laat zich op zichzelf zeer goed binnen het kader van het onrechtmatigheids-
en toerekeningsbegrip vatten, zonder dat zij nog het schuldbegrip impliceert.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 83
Inleiding (tekstversie 6)

Hier zijn twee richtingen in de kosmische tijdsorde in het geding, een terugwijzende
en vooruitwijzende, welke zich op deze wijze binnen de modale structuur van een aspect zelf
uitdrukken.

Wij zullen het kernmoment, dat de gehele modale structuur kwalificeert en haar
onherleidbaar [tP348] karakter waarborgt, voortaan de modale zinkern van het aspect noemen.

De terugwijzende analogische zinmomenten noemen wij de retrospectieve of
retrociperende, de vooruitwijzende de anticiperende.

En zo kunnen wij de hierboven bedoelde twee richtingen in de kosmische tijdsorde
dien overeenkomstig als de retrociperende of funderende en de anticiperende aanduiden.

Het zal dan duidelijk zijn, dat in de orde van de modale aspecten twee grensaspecten
moeten bestaan, waarvan de eerste geen retrospectieve, de tweede geen anticiperende modale
zinmomenten in hun structuur bevatten.

Het bedoelde eerste grensaspect is dat van de hoeveelheid (het getalsaspect), omdat er
geen aspecten zijn aan te wijzen, die in de kosmische tijdsorde er aan voorafgaan. En het
bedoelde tweede grensaspect is dat van de geloofsmodaliteit, omdat op dit aspect geen andere
meer volgen.

Zowel de analogische als de anticiperende momenten blijven in de modale structuur
van de wetskringen, waarin zij zijn aan te wijzen door de modale zinkern gekwalificeerd. Zij
nemen dus nimmer de modale zin aan van de aspecten, waarnaar zij terug- respectievelijk
waarheen zij vooruitwijzen. [tP349]

Voorts zal, naarmate het aantal retrociperende analogieén in een modale structuur
geringer is, het aantal anticiperende groter moeten zijn en omgekeerd.

De modale structuurmomenten vertonen een onverbrekelijke onderlinge samenhang

Ook zal in een modale structuur, die retrociperende analogieén bevat, de zinkern zich
nimmer los van deze laatste kunnen openbaren en zullen ook de analogieén haar modale zin
slechts kunnen handhaven in haar successieve onderlinge samenhang en in samenhang met
de zinkern.

Deze laatste stand van zaken zal van fundamenteel belang blijken voor de gehele
methode van de juridische begripsvorming en voor de methodische aanpak van de
grondproblemen van de rechtswetenschap.

Op de hierboven omschreven wijze onthult zich de kosmische tijdsstructuur van de
modale aspecten en laat zich de plaats van de desbetreffende wetskring in de gehele orde van
de aspecten inderdaad op nauwkeurige wijze bepalen.

Het modale aspect in gesloten en ontsloten structuur

Zolang zich de modale anticipaties in de structuur van een aspect nog niet hebben
gerealiseerd, zullen wij zeggen, dat de desbetreffende [tP350] betreffende wetskring zich nog
in een gesloten toestand vertoont. De anticipaties ontsluiten en verdiepen de zin van het
aspect, zodra zij zich gaan realiseren, doordat zij in die modale zin zelf de zin van de latere
aspecten benaderen.

Zo is het duidelijk, dat wanneer het juridisch aspect zijn morele anticipaties gaat
ontsluiten, dit een grote verdieping aan de modale zin van het recht moet geven. Men
vergelijke slechts het hierboven genoemde “gesloten” principe van de “Erfolgshaftung” met
het moderne beginsel “straf naar schuld”, of stelle het beginsel van goede trouw bij de
uitvoering van overeenkomsten en van de billijkheid bij de bepaling van de omvang uit de
overeenkomsten naar hun aard voortspruitende verplichtingen tegenover het primitieve
formalisme.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 83
Inleiding (tekstversie 6)

Door de bedoelde ontsluiting van de anticiperende zinmomenten van het aspect zal,
gelijk wij later zullen zien, zich ook de zin van de retrociperende momenten van zijn modale
structuur verdiepen.

De substraatkringen van een wetskring

De wetskringen, welke in de kosmische volgorde aan bepaalde andere voorafgaan,
zullen wij diens substraatkringen noemen. Het moet dan duidelijk zijn, dat een wetskring
zoveel substraatkringen moet hebben [tP351] als in zijn modale structuur retrospectieve
analogieén zijn aan te wijzen. Immers deze analogische zinmomenten wijzen terug naar de
modale zinkernen van vroegere aspecten. ledere retrospectieve modale analogie is zelf
gefundeerd in de oorspronkelijke zinkern van dat aspect, waarnaar zij ter laatste instantie
terugwijst.

Wij hebben hiermee de methode ontdekt, om de juridische begripsvorming op een
inderdaad vruchtbare en bovenwillekeurige grondslag te stellen. Het grondleggend
rechtsbegrip moet de modale structuur van de juridische wetskring analytisch-synthetisch
vatten. En deze structuur laat zich slechts uit de gehele samenhang van de modale aspecten
uitlezen.

De grenzen van begrip en definitie
Geen uitwendige kenmerken van het recht

Wij stuiten hier echter tegelijk op de innerlijke grenzen van alle theoretische definitie.
Bij de theoretische analyse van de modale structuur van het juridisch aspect kunnen wij
nimmer verder komen dan tot de theoretische uiteenlegging van de onderscheiden
structuurmomenten, die door de modale zinkern zijn gekwalificeerd. Bij [tP352] de
synthetische samenvatting van deze momenten tot het fundamentele rechtsbegrip zullen wij
dus steeds op deze onherleidbare zinkern stuiten, die de modaal-juridische zin van de
analogische momenten beheerst. Het is onmogelijk deze zinkern nader logisch te analyseren,
omdat zich in haar de modale soevereiniteit in eigen kring van het juridisch aspect tegenover
het logische zelf geldend maakt.

ledere poging, dit onherleidbaar kernmoment tot iets anders te herleiden, voert, gelijk
wij hebben aangetoond bij onze kritiek op de gangbare methode het recht onder een hoger
generiek begrip te brengen en het daarna weer door specifieke kenmerken van moraal en
omgangsregelen te onderscheiden tot een volkomen onomlijnde en daardoor wetenschappelijk
waardeloze begripsvorming.

ledere poging het recht naar uitwendige (zelf niet juridisch gekwalificeerde)
kenmerken van andere aspecten te onderscheiden dient te worden prijsgegeven en heeft nog
nimmer tot wetenschappelijk houdbare resultaten gevoerd. Slechts het innerlijk criterium van
de modale zinkern handhaaft de onherleidbare eigen aard van het juridisch aspect tegenover
andere modale aspecten. De bestreden methode van begripsvorming [tP353] kunnen wij ook
zo karakteriseren, dat zij poogt het eigen karakter van het recht met enkele willekeurig
gekozen analogische structuurmomenten los van de deze kwalificerende zinkern te bepalen,
waardoor de ware structurele stand van zaken op de kop wordt gesteld. Met analogische
begrippen als “dwang” en “sociaal” (op de samenleving betrokken) kan men nimmer de
innerlijke eigen aard van het juridisch aspect definiéren, omdat analogische begrippen los van
de modale zinkern volkomen veelzinnig zijn.

De modale zinkern van het te definiéren aspect is dus de grens van alle theoretische
definitie.

Maar deze zinkern kan zelf haar zin slechts openbaren in onverbrekelijke samenhang
met de analogische en anticiperende momenten, die het verband van het juridisch aspect met
alle andere aspecten in de structuur van het eerste zelf tot uitdrukking brengen.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 83
Inleiding (tekstversie 6)

De taak van de wetenschappelijke begripsvorming is dus, deze momenten theoretisch
te analyseren, om ze synthetisch in samenhang met de modale zinkern te vatten.

Wij willen thans onze methode van analyse van de modale structuren allereerst aan
enige niet juridische wetskringen demonstreren, niet slechts [tP354] om de lezer te doen zien,
dat zij inderdaad van universele encyclopedische betekenis is, maar ook omdat het
noodzakelijk is in de structuur van de overige aspecten een behoorlijk inzicht te hebben wil
men die van het juridische in haar eigen aard vatten.

Als eerste voorbeeld kiezen wij de modale structuur van het getalaspect. Dit laatste is,
gelijk wij hebben gezien, (in de terugwijzende tijdsrichting) het eerste grensaspect van onze
tijdelijke ervaringswereld, omdat daaraan geen vroegere voorafgaan. Daarom vertoont zijn
modale structuur ook geen retrociperende analogieén. De zinkern van deze structuur is de
(discontinue) hoeveelheid. De samenhang van deze zinkern met die van de overige
wetskringen kan zich dus slechts in de anticiperende of vooruitwijzende richting openbaren.

De zgn. reéle en irrationele getalsfuncties als anticipaties op het ruimtelijk aspect

De eerste anticiperende functie van het getal is die op de zinkern van het ruimtelijk
aspect.

In nog gesloten structuur openbaart het getal zich in de zgn. natuurlijke of rationele
(eindige) getalswaarden. Het getal kan echter in zijn eigen modale zin die van het ruimtelijk
aspect benaderen en daarin openbaart zich zijn [tP355] eerste anticiperende functie. De
modale zinkern van het ruimtelijk aspect is de continue uitgebreidheid. Om zich nu duidelijk
te maken hoe het getal in zijn eigen modale zin (de discontinue zo-veelheid) de continue
uitgebreidheid kan benaderen, denke men zich een rechte AB. Op deze continu uitgebreide
rechte kan een oneindig aantal punten worden aangenomen. Orden nu aan punt A het getal 1
en aan punt B het getal 2 toe, dan kan men aan ieder van de tussenliggende punten een
getalswaarde >1 <2 toeordenen, zonder dat ooit een wezenlijke continuiteit in de reeks kan
worden bereikt, omdat een oneindige reeks nimmer voltooid kan zijn. In de oneindige reeks
van deze zgn. reéle getallen zullen behalve rationele ook zgn. irrationele getalsfuncties als 2,
V3 voorkomen, welker getalswaarde slechts bij benadering valt te bepalen. Deze irrationele
functies zijn echter in wezen slechts anticiperende functies van het eindige of natuurlijk getal,
die nimmer los van de modale zinkern, de discontinue hoeveelheid, zijn te hanteren.

Omgekeerd vinden wij in de modale zinstructuur van het ruimtelijk aspect
retrociperende analogieén van de zinkern van het getal en zulks zowel naar de wetszijde als
naar de subjectzijde van dit aspect. [tP356]

De getalsanalogie in het ruimtelijk aspect

De modale zinkern van de ruimtelijkheid is, gelijk wij zagen, de continue
uitgebreidheid. Maar van een continue uitgebreidheid kan geen sprake zijn zonder dimensies
of afmetingen, waarin zij zich openbaart. Een ruimte moge 2, 3 of meerdimensionaal zijn,
steeds onderstelt zij in haar zinmoment van de dimensionaliteit het getal. Dit zinmoment is
een klaarblijkelijke analogie van het getal in de modale structuur van het ruimtelijk aspect en
wel een getalsanalogie naar de wetszijde van dit aspect. Want de dimensies zijn niet zelf
subjectieve ruimtefiguren, doch slechts ordeningswijzen, wetmatige bepalingen van deze
laatste.

Aan de subjectzijde van het ruimtelijk aspect onthult zich de getalsanalogie in de
begrensdheid van elke ruimtelijke figuur, die steeds het getal onderstelt en, in samenhang van
getal en ruimtelijke maat, de ruimtelijke grootte bepaalt. Zelfs een één-dimensionale rechte
kan als ruimtefiguur eerst fungeren in haar begrenzing door twee punten en het punt zelf is,
gelijk wij later zullen zien, een objectieve getalsanalogie in het ruimtelijk aspect.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 83
Inleiding (tekstversie 6)

De anticipatie van het ruimtelijk aspect op de zinkern van de beweging [tP357]

Nu vertoont ook de modale structuur van het ruimtelijk aspect anticipaties. En wel in
eerste plaats op de zinkern van het bewegingsaspect.

In de oorspronkelijke zin van de ruimtelijkheid is geen beweging mogelijk.? De
ruimtelijkheid draagt een statisch karakter en onderstelt een volstrekte gelijktijdigheid van
alle ruimtelijke posities. Een successie in de oorspronkelijke zin van de beweging kan dus in
de ruimte naar haar oorspronkelijke zin nimmer bestaan.

Maar wel kunnen de ruimtelijke posities van verschillende figuren (bv. van een cirkel
en zijn omgeschreven veelhoek) zo dicht tot elkaar naderen, dat het verschil oneindig klein
wordt. Deze benadering bestaat echter niet in een wezenlijke positieverandering, maar slechts
in een oneindige reeks statische figuren, die onderling oneindig kleine verschillen in
ruimtelijke posities vertonen (vgl. een filmband), zonder dat ooit een wezenlijke continuiteit
in de reeks bereikt wordt. Zo spreekt de projectieve geometrie en de zgn. groepentheorie van
transformaties van de figuren. Daarbij mag echter niet aan wezenlijke beweging worden
gedacht, die door de zinkern van de ruimtelijkheid is uitgesloten, [tP359] maar slechts aan een
anticipatie van de ruimtelijkheid op de beweging.

De zgn. differentiaalfunctie van het getal als anticipatie op de beweging

Ook in de modale structuur van het getalaspect vinden wij een anticipatie op de
beweging in het zgn. differentiaalgetal, dat dient, om de verhouding tussen twee veranderlijke
grootheden, waarbij de ene als athankelijke (de “functie”) van de andere wordt beschouwd en
dus in afhankelijkheid van de andere verandert, tot in oneindig kleine verschillen (het zgn.
“differentiaal quotiént”) te benaderen. Deze zgn. differentiale functie van het getal is dus een
anticipatie op de beweging, die echter weer in de zinkern van het getalaspect (discontinue
hoeveelheid) moet worden gevat. Het getal zelf kan niet in de modale zin van de beweging
van plaatswaarde veranderen.

2 De tegenovergestelde opvatting berust op een wetenschappelijk onverantwoorde verwarring van ruimte
en beweging in haar oorspronkelijke zin met de zinnelijke gewaarwordingsruimte en het daarin gegeven
zinnelijk bewegingsbeeld waarover later.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 83
Inleiding (tekstversie 6)

De analogieén in de modale structuur van de beweging

In de modale structuur van het bewegingsaspect,® waarin weer de zinkern
onherleidbaar is, zijn omgekeerd noodzakelijk zowel getal- als ruimte-analogieén vervat en
zulks zowel naar de wets- als naar de subjectzijde.

De ruimte-analogie onthult zich hier naar de wetszijde in de bewegingsrichting
(analogie [tP363] van de ruimtelijke dimensie), naar de subjectzijde in de bewegingsbaan, die
in subject-objectrelatie betrokken is op de objectieve bewegingsruimte, waarin inderdaad
objectieve positieverandering mogelijk is, omdat zij door de beweging zelf is gekwalificeerd,
ja door de beweging zelf in het leven wordt geroepen.

De getalsanalogie in de modale zin van de beweging ligt naar de wetszijde reeds in de
bewegingsrichting besloten (1 of meer richtingen van beweging) en openbaart zich aan de
subjectzijde van deze wetskring in de graad van de bewegingssnelheid.

De analogieén in de modale structuur van het biotisch aspect

In de modale structuur van de biotische wetskring, waarin het organisch levensaspect
van de werkelijkheid besloten is, vinden wij een bewegingsanalogie in de levensontwikkeling,
die noodzakelijk de groeibewegingen en in het algemeen de stofwisselingsbewegingen
onderstelt. De organische levensontwikkeling is geen beweging in haar oorspronkelijke
modale zin, zij gehoorzaamt aan haar eigen biotische wetten, maar zij is slechts mogelijk op
de grondslag van bewegingen en fysisch-chemische werkingen, die aan bewegingswetten,
resp. energiewetten onderworpen [tP364] zijn en een eigengeaard oorzakelijke betrekking

3 De onderscheiding tussen het modale bewegings- en het energetisch aspect

Waarschijnlijk is het nodig het bewegingsaspect te onderscheiden van het aspect, dat de natuur- en scheikunde
tot eigenlijk veld van onderzoek hebben en dat wij het energetische kunnen noemen. Ik laat deze kwestie in de
tekst opzettelijk rusten, omdat zij verband houdt met enige zeer ingewikkelde natuurfilosofische problemen.

Bij onderscheiding van het bewegingsaspect en het energetisch aspect, moet het eerste aan het laatste
voorafgaan en komt de causaliteit eerst in het laatste aan de orde, terwijl het abstracte bewegingsaspect dan nog
tot het onderzoekingsgebied der wiskunde behoort. VVooral sinds in de moderne natuurkunde gebleken is dat de
energievoortplanting niet continu, maar slechts in zgn. “quanten” plaatsvindt, schijnt de modale onderscheiding
tussen het bewegingsaspect en het energetisch aspect noodzakelijk. Het eerste moet dan als een derde
mathematisch onderzoekingsveld worden gevat.

“Beweging” in oorspronkelijke zin kan slechts als een continue worden gevat. De “energetische
werking", die in discontinuiteit geschiedt, kan dan slechts als een bewegingsanalogie in aanmerking komen. Zij
heeft een ruimte-analogie in het zgn. “veld” (“elektromagnetisch veld”, resp. “gravitatieveld”) van de energie.
De objectieve energetische ruimte, waarin de veldwerkingen zich volgens de moderne opvatting slechts met een
bepaalde waarschijnlijkheid objectiveren, is, gelijk Einstein heeft aangetoond, in haar eigenschappen van de
energieverdeling afhankelijk, waaruit reeds duidelijk blijkt, dat zij geen ruimte in oorspronkelijke mathematische
zin kan zijn.

Objectieve bewegingsruimte en objectieve energie-ruimte
Discontinuiteit van deze laatste?

Bij onderscheiding van het modale bewegingsaspect en het energetisch aspect dient ook de objectieve
bewegingsruimte te worden onderscheiden van de objectief-energetische ruimte en komt alleen de laatste als
“fysische” of “werkingsruimte” in aanmerking. Terwijl de eerste dan naar haar aard nog continu moet zijn, is het
zeer wel mogelijk, dat de laatste, welker eigenschappen immers door de energie worden bepaald, deze
continuiteit mist en als een soort “gequantifiseerde werkingsruimte” zou moeten worden gevat. VVoor zover mij
bekend, rekent de moderne natuurkunde op het voetspoor van Einstein nog steeds met een “continue
werkingsruimte”, waardoor echter typische moeilijkheden ontstaan, die wellicht zelfs het karakter van
antinomieén aannemen. Hetgeen, zoals wij zullen zien, inderdaad zou wijzen op de noodzakelijkheid van een
principiéle onderscheiding tussen (mathematische) objectieve bewegingsruimte en fysische werkingsruimte
(energetische ruimte).

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 83
Inleiding (tekstversie 6)

impliceren.* Een ruimte-analogie vinden we hier in de levensruimte, en het organisch
reactieveld van het levend organisme dat zich weer in een biotische subject-objectrelate
voordoet (het objectief levensmilieu in betrokkenheid op de subjectieve reactiesfeer van het
levend organisme).

Een getalsanalogie ontmoeten wij in het organische structuurmoment, dat een
biotische veel-eenheid van levensfuncties impliceert. De organische eenheid in de veelheid
gehoorzaamt aan organische levenswetten, niet aan de wetten van het getalaspect, al is zij
slechts in de intermodale samenhang met dit laatste te vatten.

Al deze analogieén openbaren zich zowel naar de wetszijde als naar de subjectzijde
van het aspect.

De analogieén in de modale structuur van het sensitieve aspect

In de modale structuur van het sensitieve aspect ontmoeten wij een biotische analogie
in het gevoelsleven, waarin het zinnelijk moment een duidelijke analogie is van het
zintuigelijk-organische. Het gevoelsleven is geen organisch leven, evenmin als het zinnelijke
identiek is met het zintuigelijke. Het is onderworpen aan [tP366] gevoelswetten van eigen
geaardheid. Maar er is geen gevoelsleven in de tijdelijke werkelijkheid mogelijk anders dan
op de grondslag van organisch leven.

Gevoelsleven is steeds emotioneel. In het emotionele structuurmoment onthult zich
een duidelijke analogie van de beweging in haar oorspronkelijke extensieve zin. Emoties zijn
gevoelsbewegingen, die niet aan de wetten van het bewegingsaspect, maar aan die van het
gevoelsleven onderworpen zijn en een eigen causale samenhang hebben in de werkingen van
de gevoelsenergie.> Men denke bv. aan de schrikemotie ten gevolge van gevoelsassociatie
(bv. bij het horen naderen van een bombardeur de gevoelsassociatie met de geluidsindruk van
bominslag).

Het gevoelsleven en de gevoelsbewegingen onderstellen op haar beurt het subjectieve
ruimtegevoel, in subject-objectrelatie betrokken op de objectieve zinnelijke
gewaarwordingsruimte (met haar differentiatie in gehoor-, gezichts- en tastruimte), die
uiteraard weer principieel verschillend is zowel van de oorspronkelijke (meetkundige)ruimte,
als van de (analogische) bewegingsruimte, de energetische ruimte en de organische
levensruimte. [tP368] En eindelijk is geen emotioneel gevoelsleven mogelijk zonder een
gevoelsmenigvuldigheid van emotionele momenten waarin zich de getalsanalogie in de
modale structuur van dit aspect onthult. Deze menigvuldigheid is weer niet aan de wetten van
het getalsaspect onderworpen. De gevoelsmenigvuldigheid is niet kwantitatief en extensief,
maar intensief van aard. De emotionele momenten doordringen elkaar in de ondeelbare
eenheid van de gevoelsstroom. Maar nochtans vooronderstelt de emotionele menigvuldigheid
de getalsverhoudingen, evenzeer als de organische menigvuldigheid.

De analogieén in de modale structuur van het logisch aspect

In de modale structuur van de logische wetskring (met zijn zinkern de analytische
onderscheidingswijze), ontmoeten wij een gevoelsanalogie in het begrijpend structuurmoment
van de logische denkfunctie dat steeds op de grondslag van het grijpend en tastend gevoel rust
zonder zelf van gevoelsgeaardheid te zijn (sinds Leibniz wordt de logische apperceptie
gesteld tegenover de perceptie van het niet-analyserend gevoel). In het nog niet ontsloten

4 Bij onderscheiding van het bewegingsaspect en het energetisch aspect is de levensenergie een duidelijke
analogie van de modale zinkern van het energetisch aspect. De eigenlijke biotische causaliteit zal dan evenzeer
een energetische en niet een blote bewegingsanalogie zijn. Zij hangt aan de organische levenswerking, die
oorzaak en gevolg impliceert.

5 Bij onderscheiding van het bewegingsaspect en het energetisch aspect is de gevoelsenergie met haar
causale werking een analogie van de modale zinkern van het energetisch aspect.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 83
Inleiding (tekstversie 6)

begrip van de naieve denkhouding hangt gelijk wij zo aanstonds zullen zien, de logische
onderscheiding [tP369] nog star aan de zinnelijke voorstellingen en de emotionele
gevoelswerking. Zonder verband met de zinnelijk-sensitieve ervaringswijze zou geen
begripskennis mogelijk zijn, maar het logisch begrijpen is als zodanig niet aan gevoelswetten,
maar aan logische denkwetten onderworpen.

Het logisch begrijpen behoort tot het logisch denkleven, een duidelijke analogie van
het leven als zinkern van het biotisch aspect. Het logisch denkleven is niet aan de wetten van
het organisch levensaspect onderworpen, maar aan de logische denknormen. Niettemin blijft
het rusten op organisch biotische grondslag, zodat zonder organisch leven geen logisch
denkleven bestaan kan en het menselijk denkleven aan de organische levensfuncties van de
cellen van de grote hersenen gebonden blijft, zonder dat deze structurele stand van zaken ooit
in materialistische zin mag worden misverstaan. Het logisch denkleven is op zijn beurt eerst
mogelijk in logische denkbeweging, waarin zich een duidelijke analogie van de zinkern van
het bewegingsaspect onthult, en die onderworpen is aan het logisch principe (de logische wet)
van de toereikende grond.® Hier ontmoeten wij het logisch causaliteitsprincipe, dat
principieel verschillend is van het fysische. [tP371] De logische conclusie behoort uit de
logische gronden met logische noodwendigheid te volgen en in iedere logische redenering
schrijden wij inderdaad voort van de gronden tot de logische gevolgen. Maar deze logische
denkbeweging is uiteraard principieel verschillend van de beweging in haar oorspronkelijke
mathematische zin.

De logische denkbeweging is op haar beurt aangewezen op de logische denkruimte,
een duidelijke analogie van de ruimtelijkheid in haar oorspronkelijke modale mathematische
zin.

De logische denkruimte is een volstrekte voorwaarde voor iedere logische
begripsvorming, omdat wij daarin de begripskenmerken logisch lokaliseren, haar logische
plaats bepalen. Zij is in haar logische geaardheid principieel verschillend van de meetkundige
(metrische) ruimte en van alle tevoren besproken analogische ruimten. En deze logische
denkruimte impliceert op haar beurt de logische menigvuldigheid, die in het begrip tot
logische eenheid wordt verbonden. Deze logische menigvuldigheid is een duidelijke analogie
van de hoeveelheid als zinkern van het getalsaspect, maar de logische verbinding van de
menigvuldigheid [tP372] van de begripsmomenten geschiedt niet naar de getalwetten, maar
naar logische denknormen.’

Hoe valt uit te maken of een modaal structuurmoment van retrociperend dan wel van
anticiperend karakter is?

Hoe kunnen wij nu bij de analyse der modale structuren uitmaken, of een zich daarbij
onthullend analogisch zinmoment van retrociperend, dan wel van anticiperend karakter is?

Hiertoe moeten wij de modale structuren vatten in haar verwerkelijking in dingen,
feiten of samenlevingsbetrekkingen, waarin zij zich nog slechts in “gesloten” toestand
openbaren, d.w.z. zonder dat haar anticipatiesferen zich reeds ontsloten hebben.

In “gesloten toestand” openbaart zich de modale structuur immers nog slechts in de
onverbrekelijke samenhang van zinkern en retrociperende analogieén, resp. (bij het
getalaspect) alleen in haar zinkern.

6 De logische bewijskracht met haar logische causaliteit is de analogie van de modale zinkern van het
energetisch aspect. De logische redenering werkt slechts door haar logische bewijskracht overeenkomstig het
logisch causaliteitsprincipe van de toereikende grond.

7 Wanneer men de vraag stelt hoe een logische analyse van de modale structuur van het logisch aspect
zelf mogelijk is, dan moet men bedenken, dat deze analyse wordt verricht in de theoretische denkact als concrete
(zelf in alle aspecten fungerende) subjectieve werkzaamheid en dat de analyse zich slechts richt op het
geabstraheerde logisch aspect in zijn gegenstandsrelatie tot de niet-logische aspecten. Alleen in deze
antithetische relatie kan het logisch aspect zijn eigengeaarde structuurmomenten aan de analyse onthullen.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 83
Inleiding (tekstversie 6)

Wanneer een wetskring inderdaad substraatkringen heeft, dan kan zijn modale zin zich
nimmer buiten verband met deze laatste uitdrukken en is dus de meest eenvoudige gestalte
van zijn structuur gegeven in de samenhang van kern en retrociperende analogieén.

Het getal openbaart zich in nog gesloten structuur in zijn zgn. rationele functies, in
[tP374] ontsloten structuur daarentegen in zijn irrationele functies, zijn differentiaalfuncties,
zijn imaginaire functies enz.

Zo openbaren de beweging en de energiewerking zich nog in gesloten structuur in de
valbeweging, resp. de energiewerking van de anorganische materie, in ontsloten of verdiepte
structuur daarentegen in de op de organische levensfunctie gerichte
stofwisselingsbewegingen en de daarbij plaatsvindende gerichte energiewerkingen. Zo
openbaart het gevoelsleven zich nog in gesloten structuur in het bloot zinnelijk gevoelsleven
van het dier, in ontsloten of verdiepte structuur daarentegen in het gevoelsleven van de mens,
waarin de anticipaties op de normatieve aspecten zich ontsloten hebben in logisch gevoel,
cultuurgevoel, taalgevoel, omgangsgevoel, economisch waardegevoel, rechtsgevoel, moreel
gevoel, en het gevoel van geloofszekerheid.

Door van de gesloten gestalte van de modale zinstructuur uit te gaan, vinden wij dan
vanzelf het criterium om uit te maken of een analogisch zinmoment het karakter van een
retrocipatie dan wel dat van een anticipatie vertoont.

De anticiperende momenten in de modale structuur van het logisch aspect.

Zo blijkt bij de analyse van de modale [tP375] zinstructuur van de logische wetskring,
dat deze laatste in de kosmische tijdsorde aan de historische wetskring, de wetskring van de
taal, die van de omgang en aan de economische, esthetische, juridische, morele en pistische
wetskringen moet voorafgaan.

In de gesloten structuur van de logische denkfunctie, zoals die zich in de voor-
theoretische denkhouding van de naieve ervaring openbaart, bespeuren wij nog niets van het
zinmoment van de logische beheersing, dat zich eerst in het ontsloten, theoretisch denken
onthult, waarin het systematisch, de geanalyseerde verschijnselen in wetenschappelijke
samenhang vattend, begrip zijn intrede doet. In het véor-wetenschappelijk, (nog star aan de
zinnelijke waarneming van de nog niet in hun modale aspecten uiteengelegde dingen en
verschijnselen gebonden) begrip ontbreekt dit anticiperend moment van de logische
beheersing ten enenmale. De analytische onderscheiding hangt hier nog traag aan de
zinnelijke voorstelling van concrete dingen of feiten (bv. het naieve begrip van de cirkel blijft
hangen aan de ronde vorm van een hoepel of wiel, zonder door te dringen tot het systematisch
inzicht in de exacte ruimtelijke grootteverhouding tussen middellijn [tP376] en omtrek van
iedere mogelijke cirkel als zodanig en in het algemeen van het geheel der wetmatige
betrekkingen die zich in deze ruimtefiguur voordoen). Wij zullen in het moment van de
logische (vorm)beheersing een anticipatie op het kernmoment van het historisch aspect leren
kennen (het machts- of heerschappijmoment).

Vandaar dat het voor-wetenschappelijk denken naar zijn logisch aspect geen
historische ontwikkeling heeft, terwijl dit bij de wetenschappelijke denkleer wel het geval is
(de wetenschappelijke logica heeft een eeuwenlange voorgeschiedenis).

Zo valt in de gesloten structuur van het logisch denkaspect ook nog niets te bespeuren
van de logische symboliek waarin de logische analyse anticiperend vooruitwijst naar het
kernmoment van het taalaspect, (de symbolische betekening). In de logische symboliek
bevrijdt zich het denken van zijn starre gebondenheid aan de zinnelijke voorstelling en kan
daardoor zijn “gegenstand” abstract vatten. Zo eist reeds het abstracte onderzoek van getal- of
ruimteverhoudingen als zodanig een zich verheffen boven de zinnelijk gebonden
voorstellingen en een symbolische onderscheiding van de modale relaties, [377] welker zin
ons slechts door abstracte tekens wordt aangeduid.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 83
Inleiding (tekstversie 6)

Deze logische symboliek ontwikkelt zich eerst in het wetenschappelijk begripsverkeer,
een logische anticipatie op de zinkern van het omgangsaspect. Zij eist die logische exactheid
in de begrippen en definities, en die een-zinnigheid in het wetenschappelijk taalgebruik, die in
het kritisch wetenschappelijk denkverkeer tussen de beoefenaren van de wetenschap
noodzakelijk is. Het voor-theoretisch begrip is niet berekend op logische verantwoording
tegenover anderen.

Eerst in het wetenschappelijk denken ontsluit zich ook de economische anticipatie in
de modale structuur van het logisch aspect, die zich pregnant openbaart in het bekende
beginsel van de denkeconomie. Dit logisch economieprincipe is niets anders dan een
verdieping en ontsluiting van het reeds in de gesloten structuur van het logisch aspect vervat
beginsel van de toereikende grond (het logisch causaliteitsprincipe) en eist een besparing van
overtollige gronden in de logische bewijsvoering. Het mag dus, even als de vroeger
besproken anticipaties, niet los van het logisch causaliteitsprincipe worden gehanteerd en tot
een zelfstandig [tP378] beginsel worden geproclameerd dat zich van het logisch rekenschap
geven van de onderzochte structurele standen van zaken meent te mogen ontslaan. In een
volgende paragraaf zullen wij nog zien, hoe het beginsel van de denkeconomie in dit opzicht
in het rechtswetenschappelijk denken is misbruikt.

Het principe van de denkeconomie speelt in de gesloten structuur van het logisch
aspect nog geen rol. Eerst in het systematisch, wetenschappelijk denken met zijn logische
beheersing van het veld van onderzoek treedt het op en wel in de nauwste samenhang met de
esthetische en juridische anticipaties in de logische structuur. De eerste onthult zich in de
logische harmonie van het theoretisch systeem, de tweede in het vragen naar de logische
rechtsgrond van een wetenschappelijke theorie, waarbij inderdaad in het denkverkeer een
logische rechtsspraak en afweging van aangevoerde gronden en tegengronden plaats grijpt.
Ook in deze juridische anticipatie mag niet een bloot overdrachtelijke spreekwijze worden
gezien. Zij is een essentieel moment in de ontsloten modale structuur van het logisch aspect,
waarin zich inderdaad de innerlijke samenhang tussen [tP379] het logisch en het juridisch
aspect onthult.

Dit moet ook door Kant zijn opgemerkt, toen hij de bekende uitspraak deed, dat wij in
het wetenschappelijk denken ons als rechter tegenover de verschijnselen stellen. In het niet
wetenschappelijk denken is de logische functie hiertoe niet in staat, omdat zij zich nog bloot
receptief in haar begripsonderscheidingen en redeneringen verhoudt, wegens haar starre
gebondenheid aan de zinnelijke voorstelling.

Eerst in de ontsloten structuur van het logisch aspect onthult zich ook zijn morele
anticipatie en wel in de theoretische eroos, de theoretische liefde tot de waarheid, zonder
welke geen waarachtig wetenschappelijk denken mogelijk is.

En ter laatste instantie ontsluit zich de logische denkstructuur haar anticipatie op de
modale zinkern van het geloof in de logische zekerheid, die in het theoretisch axioma naar een
vaste grond voor de logische redenering zoekt.

Ten aanzien van zulke theoretische axioma’s past in het bijzonder een scherp Kritische
houding, omdat juist daarin de invloed van het geloof van de wetenschapsbeoefenaar en van
het religieuze [tP380] grondmotief van zijn denken zich onmiddellijk openbaart. Zodra het
theoretisch axioma als zelfgenoegzame laatste logische grond wordt aangediend, wordt het
wetenschappelijk denken dogmatisch en dwaalt de denker af van het kritisch spoor.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 83
Inleiding (tekstversie 6)

De plaatsverhouding van het juridisch en het economisch aspect in de kosmische
tijdsorde
Stammler en de marxistische geschiedopvatting

Door het hier aan enkele voorbeelden in zijn gebruik geillustreerde criterium tussen
retrocipatie en anticipatie nu op de juridische wetskring toe te passen, zijn wij in staat diens
plaats ook in de orde der na-logische wetskringen wetenschappelijk vast te stellen.

Wij willen ons hier nog beperken tot een onderzoek naar de plaatsverhouding tussen
het juridisch en het economisch aspect, omdat juist deze kwestie het onderwerp is geworden
van een uiterst belangrijke wetenschappelijke discussie.

Sinds het marxisme het recht als een bloot “ideologische bovenbouw” boven de
historisch-economische “structuur” van de maatschappij ging beschouwen, een bovenbouw
die geheel afhankelijk zou zijn van de maatschappelijke productiewijze, is er in de
rechtsfilosofie en de sociologie (de wetenschap van de samenleving) veel te doen geweest
over de vraag, of de economische orde [tP381] inderdaad aan de juridische ten grondslag ligt,
dan wel of omgekeerd de laatste de eerste eerst mogelijk maakt.

De vroeger genoemde neokantiaanse rechtsgeleerde prof. Rudolph Stammler (in leven
hoogleraar te Berlijn) meende in zijn bekend werk "Wirtschaft und Recht nach der
materialistischen Geschichtsauffassung” (2° dr. 1921) de marxistische opvatting te kunnen
weerleggen door zijn kenkritische theorie, dat de historisch-economische verhoudingen
slechts een op zichzelf nog ongeordende “ervaringsmaterie” leveren, die eerst door de
logische categorieén van het recht, resp. van de omgang (de sociale “conventie”) bepaald en
geordend wordt. M.a.w. de juridische en omgangs-“categorieén” maken volgens hem de
historisch-economische ervaring eerst mogelijk en kunnen dus nimmer door de historisch-
economische “ervaringsmaterie” bepaald zijn.

Zonder een rechtsorde kan dus volgens hem een economisch productiestelsel in het
geheel niet gedacht worden; wij moeten het laatste steeds in “juridische categorieén” vatten
(denk bv. aan de eigendom van de productiemiddelen en de arbeidscontracten), willen wij het
empirisch onderzoeken. En daarmee zou nu zijn aangetoond, dat de marxistische [tP382]
poging, de (historisch gevatte) economische verhoudingen aan het recht ten grondslag te
leggen, kentheoretisch onhoudbaar is.

Nu is - nog geheel afgescheiden van de door ons reeds vroeger afgewezen zgn.
“kritische” methode van het neokantianisme - de constatering, dat economische verhoudingen
aan onze ervaring niet toegankelijk zijn los van juridische betrekkingen allerminst beslissend
voor de beantwoording van de vraag of het economisch aspect van de werkelijkheid aan het
juridische, dan wel omgekeerd het juridische aan het economische ten grondslag ligt.

Daar immers in de tijdelijke orde alle aspecten onverbrekelijk met elkaar vervlochten
bleken te zijn, geldt voor ieder aspect, dat het los van de overige niet bestaan kan.

De vraag, waarom het thans gaat, is slechts deze, of in deze orde van de aspecten het
economische aan het juridische voorafgaat, dan wel omgekeerd.

De economische analogieén in de modale structuur van het juridisch aspect

En dan leert ons een serieuze analyse van de modale structuur van dit laatste, dat
daarin noodzakelijk terugwijzende analogieén zijn aan te wijzen. Naar de wets-(norm-)zijde
kan de modale zinkern van het juridisch aspect [tP382] zich ook in een nog “gesloten” of
primitieve rechtsorde slechts openbaren in samenhang met een economische analogie, die ter
handhaving van het evenwicht van de rechtsbelangen een afweer van het exces of de
overdadigheid in de belangenvervolging inhoudt. Waar dit moment ontbreekt, bevinden wij
ons per se buiten de sfeer van het recht.

Reeds in de primitieve rechtsorde komt deze economische analogie tot evidente
openbaring in het talioprincipe (oog om oog, tand om tand). In welke ruwe vorm hier de

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 83
Inleiding (tekstversie 6)

vergeldingsmaatstaf ook moge worden gehanteerd, ook in het primitieve talioprincipe komt
een juridische economie, een juridische besparing in de vergeldingsreactie tot uitdrukking,
die haar van een emotionele uiting van het wraakgevoel principieel onderscheidt. En het
spaarzaamheidsmoment is inderdaad de zinkern van het economisch aspect,® waarop wij reeds
een anticipatie in de modale structuur van het logisch aspect aantroffen (de logische
denkeconomie).

Wij zullen nog zien, hoe de economische analogie zich in de samenhang van alle
juridische grondbegrippen voordoet, met name ook in het grondbegrip van de rechtsmacht of
competentie, [tP385] in dat van de juridische causaliteit, toerekening en onrechtmatigheid
enz. enz.

Ook aan de subjectzijde van het juridisch aspect zullen wij de economische analogie
terugvinden in de figuur van het subjectief recht en het als noodzakelijk element daarin
fungerend rechtsobject.

Zo blijkt dus in de gesloten modale structuur van het juridisch aspect de economische
analogie essentieel, wat trouwens ook reeds in de primitieve benamingen voor de vergelding,
welke goeddeels aan het economisch verkeer ontleend zijn, tot uitdrukking komt. Hierop
komen wij later vanzelf terug.

In het tegenwoordig verband kunnen wij dus met zekerheid vaststellen dat het
economisch aspect aan het juridische ten grondslag ligt en niet omgekeerd. In het debat tussen
Stammler en de marxistische sociologie was deze kwestie niet op wetenschappelijke wijze op
te lossen, omdat beide partijen van een theoretische visie op de werkelijkheid uitgingen,
waarbij het inzicht in de modale structuren van de aspecten principieel onmogelijk werd
gemaakt.

Zo loochende Stammler de eigenwettelijkheid en eigenaard van het historisch en het
economisch aspect, en maakte op innerlijk tegenstrijdige [tP386] wijze de historisch-
economische verhoudingen tot een in zichzelf ongeordende en onbepaalde “materie” van de
ervaring van de sociale werkelijkheid. Hoe kon hij dan echter nog zinvol van een historisch-
economische materie van de sociale ervaring spreken? En hoe zijn op dit standpunt de
onderzoekingsvelden van historiewetenschap, economische theorie en rechtswetenschap nog
van elkaar te onderscheiden?

Op het marxistisch standpunt voerde de historisch-economische visie op de
werkelijkheid tot een evenzeer scheve kijk op de verhouding van de beide modale aspecten.
De gedachte, dat de rechtsorde (evenals de kunst, de morele orde, het geloofsleven enz.)
slechts een “ideologische bovenbouw” zou vormen boven de werkelijke historisch-
economische “onderbouw” en slechts de uitdrukking van de productiewijze van de
maatschappij zou zijn, verstoort principieel het inzicht in de modale structuren van de
werkelijkheid.

In de moderne sociologie heeft men deze zgn. historisch-materialistische visie in het
algemeen prijsgegeven, omdat men inzag, dat het niet aanging de economische factoren in de
samenleving tot de alle overige eenzijdig bepalende te verheffen. Maar niettemin liet men het
grondprobleem [tP387] i.c. de onderlinge verhouding en orde van de modale aspecten van de
sociale werkelijkheid onopgelost liggen. Bij de behandeling van de verhouding tussen
rechtswetenschap en sociologie komen wij op dit punt nog uitvoerig terug.

8 Wij kunnen de modale zin van dit aspect omschrijven als spaarzame wijze van omgang met relatief
schaarse goederen bij de alternatieve keuze van hum bestemming voor menselijke behoeften. Juist de modale
zinkern wordt in de meeste gangbare definities gemist.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 84
Inleiding (teksversie 6)

§4
Antinomieén en ongeoorloofde ficties in het wetenschappelijk denken
De zgn. ficties van de rechtstechniek

De door ons aanvaarde modale soevereiniteit in eigen kring van de onderscheiden
aspecten van de werkelijkheid is weliswaar reeds in onze wetsidee voorondersteld, maar ze is
allerminst een willekeurige hypothese. Dat zij inderdaad in de tijdelijke orde van de
werkelijkheid zelf gegrond moet zijn, blijkt hieruit, dat het theoretisch denken zich bij iedere
poging, de modale zingrenzen tussen de wetskringen uit te wissen, in innerlijke
tegenstrijdigheden verstrikt.

De theoretische antinomie en de logische contradictie

Deze tegenstrijdigheden zijn niet van bloot logische aard. De logische
tegenstrijdigheid, welke door het vroeger besproken principium (exclusae) contradictionis
wordt verboden, heeft slechts betrekking op de logische botsing van twee onderling
tegenstrijdige oordelen ( S is P en S is niet P), die niet beide in hetzelfde opzicht tegelijkertijd
(in logische gelijktijdigheid) waar kunnen [tP388] zijn, maar waarbij uit logisch standpunt in
het midden moet blijven, welke van de beide oordelen op waarheid kan aanspraak maken.
Strijdt een logische redenering met het principium contradictionis, dan is zij onlogisch, maar
niet a-logisch. D.w.z. zij blijft zich toch binnen het logisch aspect bewegen en de logische
tegenspraak blijft logisch gekwalificeerd.

Daarentegen openbaart zich de theoretische tegenstrijdigheid, waarin zich het denken
bij de nivellering van de modale grenzen tussen twee wetskringen verstrikt, hierin, dat de
eigen gebiedswetten van deze laatste in materiéle botsing met elkaar komen.

Wij zullen de hierdoor ontstane tegenstrijdigheden echte antinomieén noemen in
onderscheiding van de bloot-logische contradicties, welke slechts het logisch aspect van deze
antinomieén raken. Van antinomie is uiteraard ook geen sprake, waar binnen een na-logische
normatieve wetskring de subjectieve gedraging met de desbetreffende modale normen in
tegenspraak komt. Zo bestaat geen echte antinomie tussen rechtmatigheid en
onrechtmatigheid (binnen de juridische wetskring), tussen economisch en oneconomisch
beheer van schaarse goederen (binnen de economische wetskring), tussen moreel en immoreel
gedrag (binnen de morele wetskring), tussen geloof en ongeloof (binnen [tP389] de pistische
wetskring), tussen schoon en lelijk (binnen de esthetische wetskring), enz.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 84
Inleiding (teksversie 6)

De contraire tegenstellingen binnen de normatieve wetskringen en de echte antinomieén

Hier is slechts sprake van contraire! tegenstellingen, welke zich in alle normatieve
wetskringen kunnen voordoen, omdat de mogelijkheid van overtreding in de aard van de
norm als behoorlijkheidsregel besloten is. Zulke contraire tegenstellingen zijn in de na-
logische wetskringen alle logisch gefundeerd, zij zijn echte analogieén van de logische
tegenspraak en wijzen terug naar de modale zinkern van het logisch aspect: de analytische
onderscheiding. Zo is in het juridisch aspect de tegenstelling rechtmatig en onrechtmatig een
juridische tegenspraak, die de juridische onderscheiding van geoorloofd en ongeoorloofd
impliceert. Zij blijft als zodanig door de modale zinstructuur van dit aspect omsloten, zij blijft
juridisch gekwalificeerd en kan zich slechts binnen de modale structuur van deze wetskring
voordoen.

Daarentegen openbaart de echte theoretische antinomie zich steeds in een theoretisch
conflict tussen wetskringen onderling.

De term anti-nomie drukt pregnant het tegen-wettelijk karakter van de hier bedoelde
theoretische tegenstrijdigheid uit. De echte antinomie ontstaat, [tP392] doordat het denken
zich tegen de kosmische wetsorde tracht te keren, die, gelijk wij gezien hebben, als kosmische
tijdsorde de onderlinge verhouding en samenhang van de wetskringen reguleert.

Het principium exclusae antinomiae en de irrationalistische visie op de werkelijkheid

Deze antinomie wordt door de tijdelijke wereldorde weersproken en daarom voert de
aanvaarding van de kosmische tijdsorde als wetsorde noodwendig tot de erkenning van het
principium exclusae antinomiae als kosmologisch grondprincipe voor de theoretische
werkelijkheidsleer.

Het is typerend voor de irrationalistische stromingen in de immanentiefilosofie, die
steeds de wetszijde van de werkelijkheid tot de subjectzijde trachten te herleiden, dat zij de
theoretische antinomieén, waarin zij zich in het denken verstrikken, in de werkelijkheid zelf
projecteren. Het is een echt irrationalistische stelling, dat de werkelijkheid vol antinomieén is
en dat het dus op een rationalistische hybris berust, te trachten ze uit de werkelijkheid te
elimineren. Maar deze stelling berust op een grondige miskenning van de aard van de
theoretische antinomie. [tP393]

Inderdaad is onze zondige wereld vol conflicten, wanneer wij haar beschouwen naar
de subjectzijde. De wortel van al deze conflicten ligt in de zondeval, waardoor de mens zich
van God afkeerde en Zijn wet verwierp

! Van de contraire, in de figuur der logische contradictie gefundeerde tegenstellingen, dienen weer te
worden onderscheiden de zgn. polaire, welke wij in niet-normatieve wetskringen aantreffen, zoals gevoelig -
ongevoelig, begeerte - afschuw, vreugde - leedgevoel enz. Het geaardheidsverschil tussen deze beide soorten
tegenstellingen wordt door Leonard Nelson (Kritik der praktischen Vernunft S.347 vlg.) hierop teruggevoerd, dat
de “polaire” zich alleen bij het psychisch “Interesse” zouden voordoen en innerlijk positieve verschillen van de
psychische activiteit zouden betreffen, terwijl de “contraire” daarentegen alle op de objecten van de logische
oordelen of wilsbesluiten zouden betrekking hebben, maar de typische polariteit van de geinteresseerde
gevoelsactiviteit zouden missen.

Inderdaad wordt de term “polair” gewoonlijk voorbehouden aan de tegengestelde gevoelsaandriften (in
het bijzonder aan de sociale), ofschoon wij hem ook hebben toegepast op de centrale religieuze motieven van het
denken, voor zover deze een dialectisch karakter vertonen.

Wanneer men zich aan deze beperkte betekenis van de polaire tegenstelling houdt, zal men voor de
biotische tegenstelling ziek - gezond een andere benaming moeten kiezen. Zij is in geen geval van normatieve
aard en kan om deze reden ook niet met de normatieve tegenstellingen tezamen onder het begrip “contrair”
worden samengevat. Wellicht kan men haar onder de tegenstelling normaal- abnormaal brengen.

Daarentegen zijn de tegenstellingen beweging - rust, rond - hoekig e.d. slechts contrair in logische zin,
d.w.z. voor zover te in logische oordelen fungeren. Op zichzelf leveren zij geen tegenspraak op. Zij dragen
veeleer een complementair karakter.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 84
Inleiding (teksversie 6)

Maar deze conflicten zijn slechts mogelijk, omdat de wetsorde zelf in stand blijft.
Zonder wet zou geen zonde mogelijk zijn. Het hierboven genoemde principium exclusae
antinomiae ontkent dus allerminst het bestaan van subjectieve conflicten, die uit de opstand
tegen of de veronachtzaming van de goddelijke wetsorde geboren zijn. Het verzet zich er
slechts tegen deze conflicten op de werkelijkheidsorde zelf over te brengen en ze op
theoretisch gebied tot een soort dialectische wet voor het denken te verheffen.

Het moet in het licht van onze voorafgaande onderzoekingen duidelijk zijn, dat de
dialectische grondmotieven het theoretisch denken steeds in antinomieén moeten
verwikkelen, omdat zij tot verabsolutering van het betrekkelijke voeren. Aan de theoretische
antinomieén ligt hier een religieuze antinomie ten grondslag, die de gehele theoretische visie
op de onderlinge verhouding en samenhang der modale aspecten bepaalt. Het is dus alleszins
begrijpelijk, dat de irrationalistische [tP394] stromingen haar theoretische antinomieén in de
werkelijkheidsorde zelf projecteren!

Kants verklaring van de theoretische antinomie

Immanuel Kant heeft getracht de theoretische antinomieén te verklaren uit de
metafysische hantering van de kosmologische rede-ideeén (die als zodanig nimmer op
ervaring zijn betrokken), alsof het empirische realiteiten waren.

Zo is bv. de theoretische idee van het heelal niet op de zinnelijke ervaring betrokken.
Gaat men dus in de metafysische werkelijkheidsleer de vraag stellen of het heelal al of niet
begrensd is in ruimte en tijd, dan kan men met schijnbaar hetzelfde logisch recht zowel de
thesis als de antithesis verdedigen, zonder dat deze innerlijke strijd in de menselijke rede zich
laat beslechten.

M.a.w. Kant vereenzelvigt de theoretische antinomie met de logische contradictie en
stelt haar op rekening van een metafysische overschrijding door het wetenschappelijk denken
van de grenzen van de menselijke ervaring. Hij heeft dus het eigenlijk karakter en de
oorsprong van de theoretische antinomie niet gezien, terwijl zijn eigen opvatting van de
empirische werkelijkheid op een verabsolutering [tP395] van het natuurwetenschappelijk
gezichtspunt bleek te berusten.

Geen enkele wetskring kan als zodanig buiten de menselijke ervaringsmogelijkheid
vallen, daar de tijdelijke werkelijkheid, gelijk wij gezien hebben, zich aan de menselijke
ervaring slechts in een onverbrekelijke samenhang van al haar modale aspecten geeft en elke
reductie van de empirische werkelijkheid tot enkele van haar aspecten op een theoretische
abstractie berust, die zelf door een transcendentale grondidee bleek te zijn bepaald.

Wanneer nu het theoretisch denken door een wetsidee wordt geleid, die de kosmische
tijdsorde en de daarin gegronde modale structuren van de aspecten negeert, dan loopt het slag
op slag gevaar de modale retrocipaties en anticipaties, aan welker hantering het nimmer kan
ontkomen, los te vatten van hun eigen zinkern en de oorspronkelijke zin toe te dichten van die
modale aspecten, waarheen ze terug-, resp. vooruitwijzen.

Antinomieén in de wiskunde

Zo kwam bv. de logicistische richting in de wiskunde, die de mathematische aspecten
tot het logische zoekt te herleiden, er toe de logische eenheid en menigvuldigheid, welke in
ieder begrip als vereniging [tP396] van afgezonderde logische momenten vervat is, tot
oorsprong van het getal te proclameren. Maar die logische menigvuldigheid is, gelijk wij in
de vorige paragraaf zagen, slechts een getalsanalogie, die als zodanig de oorspronkelijke zin
van het getal juist vooronderstelt. Zo trachtte de bedoelde richting ook de (mathematische)
ruimte bloot logisch te construeren uit de continue logische voortschrijding van denkpunt tot
denkpunt, waarbij zij de logische denkruimte (dus de ruimte-analogie in het logisch aspect)

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 84
Inleiding (teksversie 6)

tot oorsprong van de geometrische ruimte en de logische denkbeweging tot oorsprong van de
beweging in haar oorspronkelijke modale zin verhief.?

Op deze wijze werden de modale grenzen tussen getal, ruimtelijkheid, beweging en
logische analyse volledig uitgewist. Hierbij ontstonden echter echte theoretische antinomieén.
Het ruimtelijk punt bv. heeft geen uitgebreidheid. Wil men dus uit punten (die men weer
logicistisch met de zgn. reéle getallen vereenzelvigde) logisch een ruimtelijk continuiim
construeren, dan stuit men op de antinomie, [tP398] dat het niet-uitgebreide tot uitgebreidheid
zou moeten komen, hetgeen gelijk staat met de logische opheffing van het punt begrip.

Reeds in de Griekse wijsbegeerte waren zulke antinomieén bekend. Zeno, de leerling
van Parmenides, de Eleaat, meende te kunnen bewijzen, dat aan beweging en veelheid geen
werkelijk bestaan kan toekomen, omdat de in de beweging af te leggen ruimtelijke afstand
tussen twee punten tot in het oneindige deelbaar is, en men een oneindig groot aantal oneindig
kleine deeltjes van een ruimtelijke afstand niet werkelijk kan doorlopen (de antinomie van de
vliegende pijl; die van de wedstrijd tussen Achilles en de schildpad, waarbij de laatste een
voorsprong op de eerste krijgt, welke voorsprong Achilles nooit kan inhalen, enz.). In
waarheid leverde hij slechts een stringent bewijs voor de onderlinge onherleidbaarheid van de
modale aspecten van getal, ruimtelijkheid en beweging. Want de door hem gesignaleerde
antinomieén ontstonden slechts door de theoretische nivellering van de modale grenzen van
deze aspecten (de ruimtelijke continuiteit [tP399] is niet op te lossen in een oneindig aantal
delen en beweging is niet te herleiden tot een statische ruimtelijke afstand tussen punten.

Antinomieén in de rechtswetenschap

Zo zijn ook in de rechtswetenschap vele antinomieén ontstaan, doordat men de modale
zingrenzen tussen de juridische wetskring en de overige wetskringen niet in acht nam.

Enige voorbeelden ter voorlopige introductie:

Voorbeeld |

In de modale structuur van het juridisch aspect schuilt noodwendig een getalsanalogie,
die zich naar de wetszijde openbaart in een juridische veelheid van zich wederkerig
begrenzende competentiesferen voor de rechtsvorming en binnen iedere competentiesfeer in
een juridische eenheid in de veelheid van een stelsel van rechtsnormen; en naar de
subjectzijde in een juridische eenheid van het rechtssubject in een veelheid van
rechtsbetrekkingen, resp. in een juridische eenheid in een meerderheid of veelheid van
rechtssubjecten, resp. in de juridische eenheid resp. veelheid van rechtsfeit enz. In deze
getalsanalogie is naar de wetszijde van het rechtsleven ook het juridisch
evenredigheidsprincipe gegrond, want het evenredigheidsprincipe [tP400] is oorspronkelijk
van mathematische huize.

De antinomieén bij miskenning van de juridische aard van de getalsanalogie in de
rechtsverhoudingen

Deze getalsanalogieén, die in haar juridische zin onverbrekelijk met alle volgende
analogieén en de modale zinkern samenhangen, worden door vele rechtstheoretici telkens
weer uit deze structurele samenhang losgemaakt en in een oorspronkelijk kwantitatieve zin
gevat. Hierbij doet zich de invloed van de vroeger herhaaldelijk gesignaleerde
natuurwetenschappelijke visie op de werkelijkheid gelden. Dit onjuridisch gebruik van
kwantitatieve begrippen bleek echter een ware haard van theoretische antinomieén.

Een scherp licht wordt op dit soort tegenstrijdigheden geworpen in een geestig
gezegde van Franse oorsprong; Vraag: Hoe kunnen man en vrouw in de huwelijksverhouding

2 Wijsgerig is deze logicistische afleiding van de mathesis vooral door de Marburgerschool van de
neokantianen (Hermann Cohen, Paul Natorp en Ernst Cassirer) uitgewerkt.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 84
Inleiding (teksversie 6)

één zijn? Antwoord: Doordat een van beide nul is. Als echter één van beide nul is, is er ook
geen huwelijk.

Voor een kwantitatieve, natuurwetenschappelijke denkwijze blijft de juridische, resp.
morele eenheid in de tweeheid of veelheid [tP401] inderdaad een innerlijke tegenstrijdigheid.
Komt zij in aanraking met de juridische figuur van de vertegenwoordiging, dan blijft de
partiéle juridische eenheid in rechtssubjectiviteit van vertegenwoordiger en
vertegenwoordigde voor haar een onoplosbaar probleem uit het oogpunt van de werkelijke
standen van zaken. Hoe kan, zo redeneert zij, een voogd als wettelijk vertegenwoordiger van
een minderjarig kind, voor dit laatste “werkelijk” subjectieve rechten verwerven, terwijl het
kind de mogelijkheid mist om deze rechten daadwerkelijk zelfstandig uit te oefenen? Zo komt
zij inderdaad tot de solutie: In de verhouding van voogd tot pupil moet de rechtssubjectiviteit
van de laatste nul zijn; de enig gerechtigde is de voogd, van wie dan zgn. ambtelijke
subjectieve rechten worden toegeschreven, omdat weer niet viel te loochenen, dat hij de op
naam van de pupil verworven rechten niet ten eigen behoeve mag uitoefenen.®

Deze theorie van de zgn. ambtelijke rechten, waarop wij in een later verband nader
moeten ingaan, is inderdaad geboren uit een volledige miskenning van het analogisch [tP404]
karakter de juridische getalsverhoudingen en de misvatting daarvan in de oorspronkelijk
kwantitatieve zin van het getalsaspect. Zij voert het juridisch denken in onoplosbare
antinomieén, omdat de gehele juridische zin van de wettelijke vertegenwoordiging inderdaad
onverenigbaar is met de opvatting, dat niet het kind, maar de voogd de gerechtigde zou zijn
met betrekking tot de rechten, die tot het vermogen van zijn pupil behoren. Om deze
antinomie volledig te doorzien, is het noodzakelijk de getalsanalogie in haar structureel
verband met latere analogieén als de biotische, de psychische, de logische enz. te vatten. Want
alleen in die structurele samenhang doet de getalsanalogie zich in de rechtsverhoudingen
Voor.

Zo hangt de hier besproken antinomie bv. weer onmiddellijk samen met de
miskenning van de aard van de juridische orgaanverhouding in het rechtsleven (biotische
analogie), met de hantering van een onjuridisch wilsbegrip (psychische analogie), de
miskenning van de aard van de juridische toerekening (logische analogie), [tP405] van de

8 Het is een geheel andere kwestie, dat primitieve rechtsordeningen de figuur van de vertegenwoordiging
in het algemeen nog niet kennen, gelijk hier ook van een burgerlijk privaatrecht nog geen sprake kan zijn. Op
deze punten kan eerst met vrucht worden ingegaan, nadat wij de verhouding van recht en historie en de
sociologische grondslagen voor de zgn. materiéle indelingen van het recht aan een onderzoek hebben
onderworpen.

In de tekst gaat het uitsluitend er om in de aard van de juridische vertegenwoordiging zelf de
getalsanalogie aan het licht te brengen en aan te tonen, dat een miskenning van het analogisch karakter van deze
getalsverhouding noodzakelijk tot opheffing van het juridisch begrip “vertegenwoordiging” moet voeren. Om
dezelfde reden moet hier ook de aan het Engelse recht ontleende “trustee-verhouding”, waarbij de “trustee” of
vertrouwenspersoon, die naar de interne betrekking voor verschillende belanghebbenden optreedt naar buiten als
enig gerechtigde en verplichte fungeert, buiten beschouwing blijven. Ook hier hebben wij niet met de echte
figuur van de juridische vertegenwoordiging te doen.

Prof. E.M. Meijers ziet in zijn aangehaald werk “De algemene begrippen van het burgerlijk recht” blz. 31/2 in
de juridische vertegenwoordiging een blote fictie, die men - ten koste van een meer omslachtige omschrijving -
evengoed zou kunnen vermijden. “In plaats van: “De voogd vertegenwoordigt de minderjarige”, aldus de
schrijver, “kan men inderdaad evengoed zeggen “de handelingen van de voogd hebben voor de minderjarige
dezelfde gevolgen, als wanneer deze, handelingsbekwaam zijnde, zelf gehandeld had”. Het is de schrijver
blijkbaar ontgaan, dat juist in de laatste omschrijving een fictie, en wel een praktische fictie van de
rechtstechniek, zou schuilen, waarover zo aanstonds nader in de tekst. Rechtswetenschappelijk geeft slechts het
vertegenwoordigingsbegrip rekenschap van de stand van zaken, die in deze praktische fictie omschreven wordt.
Want voor de wetenschappelijke analyse is juist de vraag, waarom deze gedeeltelijke identificatie van voogd en
pupil geschiedt. Daartoe is een rechtstheoretische analyse van de figuur van de vertegenwoordiging in de
samenhang van haar getal- en latere analogieén noodzakelijk. De blote constatering in de vermeend niet fictieve
omschrijving van de werkelijke stand van zaken, geeft ons nog geen rechtswetenschappelijk inzicht.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 84
Inleiding (teksversie 6)

rechtsmacht van de gerechtigde en van de rechtsbetekenis van de wilsverklaring
(taalanalogie).

Wij willen thans in de eerste plaats de antinomieén onder ogen zien waarin het
juridisch denken wordt verwikkeld bij miskenning van het principieel geaardheidsverschil
tussen de psychische en de juridische wilsfunctie.

Voorbeeld 11

In psychologische zin (d.i. naar het sensitieve aspect) kan het willen worden
omschreven als een emotioneel begeren van een voorgesteld doel, begeleid van het gevoel het
begeerde en voorgestelde doel door eigen vrije activiteit met zekere middelen te kunnen
bereiken (dit activiteitsgevoel onderscheidt het psychisch willen van het blote wensen: bv. ik
wenste, dat het al zomer was). In psychologische zin kan dus niets gewild heten, wat niet als
doel en daartoe gekozen middel begeerd en voorgesteld werd.*

In juridische zin is het willen slechts een analogie hiervan. Deze psychische analogie
openbaart zich naar de wetszijde van het rechtsleven als wil van de rechtsvormer en naar de
subjectzijde als het aan de rechtsnormen onderworpen feitelijk (eventueel ook in een
onrechtmatige gedraging uitdrukt) willen van een rechtssubject. [tP407] Het juridisch willen
in zijn reeds vroeger gesignaleerde onverbrekelijk verband met de juridische toerekening, de
wilsverklaring en haar rechtsbetekenis (taalanalogie) draagt naar deze beide zijden een
normatief karakter, d.w.z. het is ook naar zijn subjectieve zijde slechts onder het aanleggen
van rechtsnormen te vatten. Noch bij de verklaarde wil van de rechtsvormer, noch bij die van
een gewoon rechtssubject komt het tenslotte aan op wat psychisch begeerd en voorgesteld
was, doch slechts op wat de wil, zoals hij verklaard is, in het rechtsleven betekent, dat naar de
wetszijde constantheid van ordening en naar de subjectzijde verantwoordelijkheid voor de
feitelijke gedragingen naar normatieve maatstaven eist.

Zodra men deze eigen modale zin van het juridisch willen uit het oog verliest en een
psychologisch wilsbegrip in de rechtswetenschap invoert, verstrikt zich het juridisch denken
in onoplosbare antinomieén.

De wijze van juridische totstandkoming van een wet

Wij willen dit in de eerste plaats aantonen aan het beroemde probleem inzake de wil
van de wetgever.

In Nederland is de wetgevende macht opgedragen aan de Kroon in samenwerking met
de Staten-Generaal.® [tP409]

Het wetsontwerp is — voor zover het niet bij uitzondering aan het initiatief van een lid
van de Tweede Kamer der Staten-Generaal zijn oorsprong dankt (aan deze Kamer komt
volgens de Grondwet, evenals aan de Kroon, het recht van initiatief toe), - gewoonlijk
uitgewerkt aan één van de ministeriéle departementen (het kan ook door een Staatscommissie
of zelfs door een enkel jurist zijn opgesteld, aan wie een speciale opdracht daartoe is gegeven,
zoals b.v. aan wijlen prof. E.M. Meyers het ontwerpen van een nieuw Burgerlijk Wetboek
was opgedragen). Over het ontwerp wordt de Ministerraad gehoord, daarna de Raad van
State, eventueel ook andere adviescolleges. VVervolgens komt het, voor zover het ontwerp bij
de Raad van State tot belangrijke opmerkingen en bezwaren aanleiding heeft gegeven, en
behoudens dringende spoed, na eventuele wijziging opnieuw hij de Raad van State. Daarna
wordt het, vergezeld van een Memorie van Toelichting, ingediend bij de Tweede Kamer der

4 Dat de concrete wilsact zich niet met haar psychisch begerensaspect dekt, is duidelijk. Zoals wij in een
later verband zullen zien, laat de wilsact in haar totaalstructuur zich niet bloot psychologisch vatten.
5 Wij spreken hier over een wet in zgn. formele zin, d.w.z. als juridische ontstaansvorm van een

wettelijke regeling d.i. de wilsverklaring van het wetgevend orgaan. Over de onderscheiding van wet in formele
en materiéle zin spreken wij later bij de leer van de rechtsbronnen.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 84
Inleiding (teksversie 6)

Staten Generaal, meestal bij een volgens vast formulier geredigeerde zgn. Koninklijke
Boodschap, een enkele maal ook door een commissie.

De ondertekening van de Memorie van Toelichting wijst de verantwoordelijke
Minister(s) aan.

Aan de openbare beraadslaging over het ingediende wetsontwerp [tP410] gaat een
onderzoek vooraf, meestal in de vijf afdelingen van de Tweede Kamer, waarin deze laatste
zich drie maal per jaar door loting splitst. Hierna wordt gewoonlijk een “voorlopig verslag”
van de Kamer uitgebracht, dat dan door een “Memorie van Antwoord” van de zijde van de
Minister, dikwijls vergezeld van een “nota van wijzigingen” wordt gevolgd. Daarna een zgn.
“eindverslag” van de Kamer.

Bij de openbare behandeling kan de Tweede Kamer gebruik maken van haar recht van
amendement, dat zij sedert de grondwetsherziening van 1848 bezit en dat haar invloed op de
wetgeving belangrijk heeft doen toenemen. leder lid kan een amendement indienen en
toelichten. VVoor de eindstemming kunnen door de Regering nog veranderingen worden
voorgesteld en ook de leden kunnen nog nieuwe wijzigingen voorstellen, voor zover deze
door de aangenomen wijzigingen of de verwerping van artikelen noodzakelijk zijn geworden.
Dit is de zgn. “tweede lezing” van het wetsontwerp.

Bij aanneming gaat het wetsvoorstel naar de Eerste Kamer, die het recht van
amendement mist en die haar beslissing aan de Kroon en de Tweede Kamer mede deelt.
[tP411]

Tenslotte geeft de Kroon haar sanctie of bekrachtiging en wordt de wet door haar
afgekondigd door plaatsing in het Staatsblad.

De uitgedrukte wil van de wetgever en het psychologisch wilsbegrip

Deze wet is nu, als juridische vorm, waarin recht ontstaat, inderdaad een op
rechtsvorming gerichte wilsverklaring van de wetgever. In het arrest van de Hoge Raad van
12 nov. 1900 W.7525 wordt zij dan ook genoemd “de in haar tekst uitgedrukte wil van de
wetgever”.

Maar ieder moet toch inzien, dat deze verklaarde wetgeverswil zich niet kan dekken
met de psychische begeerten en voorstellingen van de Koningin, de bij de wetgeving
betrokken Ministers en de leden der Staten-Generaal. Om te beginnen is de hier in het geding
zijnde juridische wilsverklaring niet te vatten zonder samenhang met de getalsanalogie in de
modale structuur van het recht. De wetgever is een juridische eenheid in de veelheid.
Evenmin zonder verband met de ruimte-analogie, die zich naar de wetszijde van het
rechtsleven als geldingsgebied van de rechtsnormen kenbaar maakt. Evenmin zonder verband
met de bewegings- en werkingsanalogieén in het rechtsleven. De wet als juridische
wilsverklaring brengt verandering [tP412] in de rechtsorde, zij heeft juridische werking en
heeft rechtsgevolgen. Evenmin zonder verband met de biotische analogie: zij is de
wilsverklaring van een rechtsorgaan, die orde en regel stelt voor het rechtsleven enz. enz.

De verklaarde wetgeverswil is een wil in normatief-juridische zin, een uitgedrukte
juridische ordeningswil, welks inhoud straks nadere bepaling krijgt in de juridische uitlegging
en toepassing door de daarvoor aangewezen staatsorganen (rechtsprekende en eventueel
bestuursorganen).

Toch blijft de wet als rechtsvormende wilsverklaring steeds toegerekend tot de wil van
de wetgever. Zou men nu nochtans trachten deze wetgeverswil in het psychologisch
wilsbegrip te vatten, dan verstrikt men zich bij die poging noodzakelijk in theoretische
antinomieén. Lang niet alle kamerleden bv. nemen van ieder wetsontwerp zelf grondig
kennis, voor zij hun stem uitbrengen. ledere kamerfractie heeft haar specialisten, op wier
gedetailleerd onderzoek andere leden grotendeels afgaan. Bovendien is een wet vaak het
product van een compromis, en wordt het ingediende en vaak sterk geamendeerde ontwerp bij

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 84
Inleiding (teksversie 6)

meerderheid van stemmen aangenomen, zodat verschillende leden van de Staten Generaal
kunnen hebben tegengestemd, terwijl [tP413] ook de Koningin ondanks het verlenen van haar
sanctie ernstige bezwaren tegen de wet kan gevoelen. En eindelijk blijft een niet afgeschafte
wet gelden, ook al is van de personen, die als ministers en leden van de Staten-Generaal aan
haar totstandkoming hebben medegewerkt, niemand meer aanwezig. Als rechtsorgaan is de
wetgever relatief constant evenals zijn in de wet uitgedrukte wil. Wat zou men dus moeten
verstaan onder een psychische wil van de wetgever als juridische veel-eenheid?

Een psychische wil, die onafhankelijk is van de bewuste of althans onbewuste
psychische begeerten, strevingen en voorstellingen van bepaalde mensen is een innerlijke
tegenstrijdigheid.

Anderzijds gevoelt men, dat de wetgeverswil als relatief constante juridische
ordeningswil onbestaanbaar ware, zo hij inderdaad zich zou dekken met de subjectieve
individuele gevoelsstrevingen, begeerten en voorstellingen van de bij de wetgevende arbeid
betrokken personen, die immers aan voortdurende fluctuatie onderhevig zijn.

Ook aan de subjectzijde van het rechtsleven is de juridische wilsfunctie nimmer zonder
antinomieén tot de psychische te herleiden

Maar ook aan de subjectszijde van het rechtsleven laat de juridische wilsfunctie zich
op generlei [tP414] wijze tot de psychische herleiden.

Reeds om deze reden niet, wijl de eerste, in tegenstelling tot de laatste zich - krachtens
de fundering van het juridisch aspect in het taalaspect - in een verklaring of daad ® moet uiten,
welker rechtsbetekenis door uitlegging moet worden vastgesteld en waarvoor men in het
rechtsleven verantwoordelijk wordt gesteld. Men wordt juridisch aan een wilsverklaring
gebonden, ook al heeft men haar volledige inhoud en rechtsgevolgen niet overzien en niet
psychisch gewild.

Ook bij de toerekening van feitelijke juridische gevolgen van een daad (als bv. de
aantasting van het leven als rechtsgoed van een persoon) tot de wil van een delinquent is het
niet de vraag, of deze laatste psychisch die gevolgen gewild had, maar of ze naar juridische
maatstaf als gevolg van zijn in zijn gedragingen geuiten wil behoren te gelden. Door in de
rechtswetenschap een psychologisch wilsbegrip toe te passen, komt men theoretisch dus
telkens in botsing met de wetten van het rechtsleven.

Voorbeeld 111

Een laatste voorbeeld van antinomieén in het rechtswetenschappelijk denken ontlenen
wij aan [tP416] het beroemde juridisch causaliteitsprobleem, waarop wij later afzonderlijk
moeten ingaan. Wij stippen het hier nog slechts aan in verband met het onderwerp, dat ons
thans bezig houdt.

De traditionele opvatting in de rechtswetenschap vatte het oorzakelijk verband tussen
menselijke gedragingen en juridisch relevante feitelijke gevolgen daarvan in een niet-
juridische zin.

Wij merkten reeds vroeger op, dat de juridische causaliteit zich in een onverbrekelijke
samenhang van de wetszijde en de subjectzijde van deze relatie openbaart. Naar de wetszijde
ontmoeten wij dit juridisch oorzakelijkheidsverband in de relatie: rechtsgrond - rechtsgevolg;
naar de subjectzijde in de relatie van een menselijke gedraging tot een feitelijk gevolg, resp.
van de gevolgen van een zgn. objectief rechtsfeit (bv. een brand door blikseminslag ) in relatie
tot subjectieve rechtsverhoudingen ( bv. een verzekeringsovereenkomst, het subjectief
eigendomsrecht enz.). Steeds is echter feitelijke oorzakelijkheid in het rechtsleven
onderworpen aan de relatie rechtsgrond-rechtsgevolg naar de wetszijde van het rechtsleven.

6 Ook een daad, en zelfs een onrechtmatig nalaten is in juridische zin een wilsuiting. De laatste is dus
niet beperkt tot een verklaring in woorden.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 84
Inleiding (teksversie 6)

[tP417] Zo is bv. het lichamelijk letsel van het slachtoffer dat feitelijk is veroorzaakt door een
mishandeling rechtsgrond voor straf, resp. burgerrechtelijke schadevergoeding.

Bij de vaststelling van het feitelijk juridisch causaal verband tussen een onrechtmatige
gedraging en haar gevolgen speelt de juridische toerekening een essentiéle rol. De vraag is
hier of de delinquent het geincrimeerde gevolg heeft veroorzaakt, of dit gevolg hem dus
juridisch als uitvloeisel van zijn gedraging kan worden toegerekend.

Bij hantering van een causaliteitsbegrip ten aanzien van menselijke rechtsgedragingen,
zoals dat in de Kklassieke natuurkunde vanaf Galilei tot het begin der XX® eeuw werd opgevat,
wordt de grondslag voor deze juridische toerekening opgeheven. De klassieke
natuurwetenschap rekende bij de vaststelling van een natuurkundig oorzakelijk verband door
een gehele reeks van factoren; zij kent ook in haar jongste ontwikkeling, waarin zij nog
slechts waarschijnlijkheidsoordelen over het verloop van de fysische processen opstelt,
uiteraard geen toerekening in normatieve zin. Een menselijke handeling staat in een
natuurkundig causaal verband naar haar [tP418] energetisch aspect op €én lijn met
blikseminslag. En het rechtswetenschappelijk denken wordt bij de hantering van zulk een
veroorzakingsbegrip noodzakelijk in de antinomie verstrikt, dat men zonder juridische
toerekening nimmer kan zeggen, dat een bepaald rechtssubject iets heeft veroorzaakt, terwijl
men anderzijds bij hantering van het begrip van de juridische toerekening het terrein van het
natuurwetenschappelijke causaliteitsoordeel verlaat.

Beproeft men deze antinomie te ontgaan, door de vraag inzake de toerekening bij het
juridisch schuldprobleem onder te brengen en de causaliteitsvraag en het handelingsbegrip als
niet-juridische, zgn. bloot feitelijke kwestie, geheel los van de eerste te vatten, dan verstrikt
men zich in nieuwe antinomieén. De jurist kan nl. de schuldvraag nooit los van de
causaliteitsvraag vatten, omdat de eerste los van de laatste geen juridische zin heeft. En wij
zullen bij de behandeling van het juridisch causaliteitsprobleem zien, dat een niet-juridisch
handelings- en causaliteitsbegrip het juridisch schuldbegrip uitsluit en omgekeerd.

De theoretische fictie als bemanteling van antinomieén in het rechtswetenschappelijk
denken en de praktische fictie bij de rechtsvorming [tP419]

Waar nu het gebruik van onjuridische grondbegrippen in de rechtswetenschap tot
botsing voert met de modaal-juridische aard van het rechtsleven, neemt men vaak zijn
toevlucht tot het invoeren van ficties, om zulke theoretische antinomieén te maskeren.

Er bestaat ook een geheel ander gebruik van de fictie, nl. als hulpmiddel van de
praktische rechtsvorming, waardoor men rechtsnormen, die aanvankelijk een beperkter
gelding hadden, analogisch toepast op andere standen van zaken, die voor een gelijke of
overeenkomstige regeling in aanmerking komen. Zo kende het romeinse recht een gehele
categorie van zgn. actiones ficticiae, d.w.z. door de praetor verleende rechtsvorderingen,
waardoor de rechtsbescherming, welke een bepaalde rechtsverhouding naar het alleen voor de
Romeinse stamgenoot geldend oude romeinse ius civile genoot, analogisch werd uitgebreid
tot een andere overeenkomstige rechtsverhouding, waarbij een of meer voorwaarden voor het
toekennen van de civiele actie ontbraken, maar die toch voor gelijke bescherming in
aanmerking kwam.

Tegen dit praktisch gebruik van de fictie in de rechtsvorming kan natuurlijk uit
theoretisch wetenschappelijk oogpunt geen bedenking bestaan.” [tP421] De theoretische fictie
daarentegen is, voor zover zij in het rechtswetenschappelijk denken wordt ingevoerd om
theoretische antinomieén, ontstaan uit het opereren met onjuridisch gevatte grondbegrippen,

7 Geen praktische fictie ligt in het voor tegenbewijs vatbare rechtsvermoeden (de praesumptie iuris).
Wanneer bv. het positieve recht (artt. 604,10 en 605,10 BW) aan het bezit van een zaak voorlopig het vermoeden
van eigendomsrecht vastknoopt, dan betekent dit geen fictie maar slechts het leggen van de bewijslast op de niet-
bezitter, die beweert eigenaar te zijn.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 84
Inleiding (teksversie 6)

te bemantelen en zulke begrippen weer min of meer aan de juridische standen van zaken aan
te passen, wetenschappelijk niet te rechtvaardigen.

Leny’s onderscheiding van “science" en “technique” in het juridisch denken

De bekende Franse rechtsgeleerde Fr. Geny® heeft getracht haar te verdedigen als een
constructief hulpmiddel van de zgn. rechtstechniek, welke laatste hij van de eigenlijke
rechtswetenschap onderscheidt.

De rechtstechniek zou namelijk, in onderscheiding van de rechtswetenschap, niet aan
de in de werkelijkheid gegeven standen van zaken gebonden zijn, maar zich mogen bewegen
in goeddeels willekeurige constructies, waarmee het denken kan werken alsof het hier
werkelijke standen van zaken betrof. Zulke zgn. rechtstechnische constructies zouden nl. een
grote vereenvoudiging in het juridisch denken brengen, doordat zij in werkelijkheid uiterst
gecompliceerde standen van zaken op afkortende wijze samenvatten. D.w.z. [tP423] hij
verdedigt de theoretische fictie met een beroep op het beginsel van de denkeconomie, waarop
wij bij de analyse van de modale structuur van het logisch aspect de aandacht hebben
gevestigd.

Nu staat bij deze opvatting van de rechtstechniek in haar onderscheiding van de
theoretische rechtswetenschap ongetwijfeld wel mede de praktische taak van de juristen in het
proces van de rechtsvorming en de toepassing van positieve rechtsregelen op de bijzondere
gevallen voor ogen. Het bedenkelijke is echter, dat men ongemerkt alle eigenlijk modaal-
juridische grondbegrippen van de rechtswetenschap onder de fictieve constructies van de
rechtstechniek rekent, terwijl dan de niet-fictieve begrippen, die men aan de “werkelijkheid”
gebonden acht, inderdaad van niet-juridische aard blijken te zijn.

v. Jherings opvatting van de rechtstechniek als specifiek juridische methode

Rudolph von Jhering, een van de grootste Duitse rechtsgeleerden van de vorige eeuw,
die wel als eerste een theorie van de rechtstechniek ontwikkeld heeft, zag in de tijd, waarin hij
nog aanhanger van de historische school was, allerminst een tegenstelling tussen deze
“techniek” en de eigenlijke rechtswetenschap. Hij meende integendeel, dat de systematische
rechtswetenschap, [tP424] die hij op v. Savigny's voetspoor van de wetenschap van de
rechtsgeschiedenis onderscheidde, zich geheel met de rechtstechniek dekte en dat juist de
laatste eigenlijk de typisch juridische denkmethode volgt, waardoor de wetenschappelijke
opvatting van het recht zich van de niet-wetenschappelijke lekenopvatting onderscheidt.

Niettemin zag hij in deze juridische techniek niet een willekeurige, eerst door de
wetenschap van buiten af aan het recht opgedrongen, methode, maar een met de aard van het
recht zelf gegeven - en reeds in de voor-wetenschappelijke fase van de rechtsontwikkeling in
kiem aanwezige - methode tot beheersing van de rechtsstof.

Technische onvolkomenheid van het positieve recht is, gelijk von Jhering opmerkt,
noodzakelijke onvolkomenheid van het gehele recht en niet slechts van een enkele zijde
ervan.

De juridische techniek is volgens hem aan twee onderling samenhangende doeleinden
dienstbaar: 1° aan een logische beheersing van de positieve rechtsstof door middel van een
kwantitatieve en kwalitatieve vereenvoudiging, een logische besparing met betrekking tot de
massa van de stof, zonder iets van haar praktische inhoud prijs te geven [tP425] en 2°aan de
vergemakkelijking van de toepassing van de positieve rechtsregels op het concrete geval.

8 Science et technique en droit privé positif. (Paris 1914-1924).

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 84
Inleiding (teksversie 6)

De juridische begripsvorming en de juridische constructie

De gehele juridische analyse van gecompliceerde rechtsverhoudingen als voogdij,
erfopvolging, pandrecht enz. in haar eenvoudigste elementen, de vorming van algemene en
abstracte rechtsbegrippen uit positieve rechtsregels, en met name de gehele juridische
constructie en systematiek van de rechtsstof dienen volgens de schrijver slechts tot beheersing
van het ruwe en in zichzelf onoverzienbare materiaal van de positieve rechtsregels onder
toepassing van het beginsel van de denkeconomie. En juist in haar construerende en
systematische (classificerende) werkzaamheid, die zich als een hogere trap boven de lagere
van de interpretatie van de positieve rechtsregels verheft, wordt volgens hem de
rechtswetenschap productief, een bron van nieuw, in de gegeven rechtsstof nog niet vervat,
recht.

In de juridische constructie en classificering van de stof is de rechtswetenschap geheel
vrij, d.w.z. niet gebonden aan de constructieve vormgeving, die bv. de wetgever aan de stof
heeft gegeven. [tP425]

Men ziet hier duidelijk, hoe bij v. Jhering de grenzen tussen de theoretische
rechtswetenschap en de praktische rechtsvorming zijn opgeheven en dit heeft onmiddellijk
gevaarlijke consequenties voor de wetenschappelijke begripsvorming.

v. Jherings opvatting van de specifiek juridische begrippen als rechtstechnische
constructies

Reeds bij v. Jhering vinden wij nl. de opvatting, dat de eigenlijk juridische begrippen,
slechts het product zijn van rechtstechnische constructies, die uitsluitend beogen een
denkeconomische samenvatting van anders moeilijk te hanteren positiefrechtelijke regels.
Sprekend over de constructiemiddelen van de romeinse juristen noemt hij o.a. de
“schijnhandelingen”, waarbij bv. een driemalige verkoop van een filius familias door de pater
familias slechts als vorm werd benut voor de emancipatie van de eerste uit de patria potestas,
zonder dat hier werkelijke verkoop bedoeld was, en de “ficties”, waarin hij vaak slechts
residuen van vroegere schijnhandelingen ziet. Zonder enige overgang laat hij hierop de
uitspraak volgen: “Eine gewisse Ahnlichkeit mit der Fiction hat die kiinstliche Erweiterung
naturlicher Begriffe z.B. die Ausdehnung des Fruchtbegriffs auf das uti (fructus civiles), des
Besitzes auf Servituten (juris possessio), die der Person auf juristische Personen, die der
Sache auf Complexe von Sachen (juristische) [tP428] Sachen u.s.w.°

In de hier gemaakte tegenstelling tussen “natuurlijke” en “kunstmatige” begrippen
heeft v. Jhering in wezen reeds de door Geny en anderen gemaakte tegenstelling tussen aan de
werkelijkheid gebonden begrippen en de fictieve constructies van de rechtstechniek op het
00g.

Het is intussen duidelijk, dat deze tegenstelling in een theoretische visie op de
werkelijkheid is gegrond, die voor het modaal juridisch aspect geen plaats heeft.

De zinloosheid van een tegenstelling tussen natuurlijke en kunstmatige begrippen in de
rechtswetenschap

Een tegenstelling tussen natuurlijke en kunstmatige begrippen heeft in de wetenschap
geen zin, omdat alle wetenschappelijke begrippen als zodanig het product zijn van een
“kunstmatige” theoretische abstractie, die, gelijk we vroeger gezien hebben, principieel
verschillend is van de “natuurlijke” denkwijze van de naieve ervaring.

Het wetenschappelijk begrip “rechtspersoon” is niet een kunstmatige uitbreiding van
een “natuurlijk” persoonsbegrip, maar eenvoudig een bijzondere toepassing van het abstracte

o “Geist der romischen Rechts” DI. II, 2¢ afd. (6° Aufl. Lepzig 1921) blz. 382/3.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 84
Inleiding (teksversie 6)

begrip rechtssubject, dat een gecompliceerd (niet-elementair) modaal grondbegrip van de
rechtswetenschap is.

Het wetenschappelijk juridische zaakbegrip is niet een kunstmatige uitbreiding van
een natuurlijk zaakbegrip, [tP430] maar een bijzondere toepassing van het abstracte
grondbegrip rechtsobject, dat weer een gecompliceerd modaal grondbegrip van de
rechtswetenschap is.

Evenzo is het rechtswetenschappelijk begrip van bezit niet een kunstmatige uitbreiding
van een natuurlijk begrip van bezit, maar een bijzondere toepassing van het elementaire
modale grondbegrip subjectieve rechtsmacht over een juridisch object.°

De praktisch juridische constructies en haar verhouding tot de theoretische
rechtswetenschap

Het kan zeer goed zijn, dat de praktisch-juridische constructie van rechtsverhoudingen
begint aan te knopen bij de “natuurlijke”, op concrete wezens, dingen en gebeurtenissen
gerichte, begrippen van de naieve ervaring, dat zij bv. het juridisch begrip “zaak” laat
aanknopen bij de “lichamelijke zaak™ als concreet ding (bv. een stuk grond, een huis, een
paard) om dit begrip dan vervolgens uit te breiden tot collectiviteiten als een kudde, een
bibliotheek (universitas rerum), die slechts door bestemming van de zijde van de eigenaar
juridisch als een eenheid in aanmerking komen, tot zgn. “onlichamelijke zaken” (subjectieve
rechten), die slechts onder modaal juridisch gezichtspunt als “zaken” kunnen worden gevat, ja
zelfs bv. tot een gehele nalatenschap als juridische eenheid van rechten en verplichtingen.
[tP433]

Onder rechtswetenschappelijk gezichtspunt komt echter ook een “natuurlijke” zaak
slechts onder zijn modaal-juridisch aspect in aanmerking en dit laatste is nooit identiek met
de concrete werkelijkheid van een ding. Het bevat, evenals de rechtssubjectiviteit, de
juridische getalsanalogie in zich. De juridische constructie van de zaak onderstelt zelf de
modaal-juridische samenhang tussen alles, wat zij juridisch onder res samenvat.

10 Wel te onderscheiden van de later te bespreken rechtsmacht naar de wetszijde van het rechtsleven: de
zgn. competentie.

Het juridisch bezit kan al of niet zijn rechtsgrond vinden in een subjectief recht (bv. eigendom,
pandrecht). Het is echter onder juridisch gezichtspunt nimmer te vatten als een feitelijke macht zonder normatief-
juridische kwalificatie. (Vgl. ook art. 584 BW: “Men kan op zaken hebben hetzij een regt van bezit, hetzij een
regt van eigendom enz.”) Een niet-juridische macht kan als zodanig geen rechtsgevolgen hebben en dat heeft het
juridisch bezit steeds. De bezitter oefent volgens ons Burgerlijk Wetboek, in eigen naam een feitelijke
(subjectieve) rechtsmacht over een rechtsobject uit (vgl. art. 585 BW: “Door bezit wordt verstaan het houden of
genieten ener zaak, welke iemand of in persoon of door een ander, in zijn magt heeft, alsof ze hem
toebehoorde™), waaraan de rechtsorde het rechtsvermoeden van gerechtigdheid vastknoopt (zie de artt. 604,10 en
605 lo BW), zolang het tegendeel niet bewezen is.

Wanneer iemand een zaak juridisch slechts onder zich heeft voor een ander (krachtens een bijzondere
rechtsbetrekking zoals bv. de bewaarnemer voor de bewaargever), en niet voor zichzelf, spreekt men van blote
detentie. Ook deze laatste moet echter in juridische grondbegrippen worden gevat. Onjuridische begrippen zijn
over de gehele linie in de rechtswetenschap contrabande.

Uit het feit, dat het juridisch bezit niet verloren gaat, doordat men een zaak vrijwillig aan een ander in
detentie geeft, blijkt wel duidelijk hier met een specifieke vorm van feitelijke rechtsmacht, een juridische
beschikkingsmogelijkheid en niet met een bloot fysieke of fysisch-psychische verbondenheid met een zaak te
doen hebben. Onder het zgn. “fysisch-psychisch” gezichtspunt, [dat niet georiénteerd is aan de modale aspecten
van de menselijke ervaringswereld, maar aan de traditionele opdeling van de werkelijkheid in lichaam (het
fysische of materiéle) en ziel (het innerlijke, onstoffelijke deel van de menselijke existentie,)] valt tussen detentie
en bezit geen juridische relevant onderscheid te ontdekken. Onder dit gezichtspunt zou men bv. de huurder van
een huis, die juridisch slechts detentor is, bezitter moeten noemen. Of de huurder psychologisch de wil heeft het
gehuurde pand voor zichzelf (als ware hij eigenaar) te bezitten is juridisch irrelevant (art.592 BW). Nu kan
ongetwijfeld een positieve rechtsorde aan de huurder bezit toekennen, maar dit is steeds iets anders dan een bloot
“fysisch-psychische” toestand.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 84
Inleiding (teksversie 6)

De juridische constructies als doelmatige groepering van de rechtsstof

De zgn. juridische constructies dienen als zodanig inderdaad slechts voor de
praktische hantering van positieve rechtsregels, resp. voor nieuwe rechtsvorming. Zij geven
ons als zodanig nog geen theoretisch-wetenschappelijk inzicht in de juridische standen van
zaken.!! Verschillende constructies kunnen tot hetzelfde praktisch doel leiden, en voor zover
dit laatste inderdaad het geval is, zal de theoretische voorkeur voor de ene of de andere
inderdaad worden bepaald door de meer of mindere eenvoudigheid en elegantie van de
gekozen weg of, gelijk prof. E.M. Meyers het uitdrukt, door de maatstaf, “van de meest
doelmatige groepering van de positieve rechtsstof”. [tP437]

Zo was het b.v. voor het inwerking treden van de wet van 23 April 1936 (Stbl.
No0.202) met het oog op de geldende burgerlijke rechtsregels voor huur- en
koopovereenkomst niet onverschillig of men een zgn. “huurkoop” praktisch als huur dan wel
als koop construeerde. Daarentegen kon men praktisch vrijwel tot dezelfde resultaten komen
door zulk een “gemengde overeenkomst™ hetzij als een combinatie van huur en koop dan wel
als een “contract sui generis” te construeren. De wetenschappelijke rechtsbegrippen huur en
koop mogen daarbij niet zelf als willekeurige constructies van de rechtstechniek worden
beschouwd, omdat zij aan typische juridische structuurbeginselen gebonden zijn,? en aan de
constructies ten grondslag moeten worden gelegd.

n Een geheel andere opvatting van de juridische constructie vindt men bij de meermalen genoemde
neokantiaanse rechtsgeleerde R. Stammler in zijn "Theorie der Rechtswissenschaft” (1911 S. 336-364). Volgens
hem is de taak van de juridische constructie van zuiver theoretische aard nl. het systematisch vatten van alle
bijzondere rechtsinhouden van het positieve recht onder de zuivere juridische denkvormen, die de rechtservaring
eerst mogelijk maken. Zij is dan de methode van de positieve rechtswetenschap als zodanig, die nimmer nieuwe
rechtsstof kan vormen, maar slechts de in het positieve recht gegeven stof theoretisch kan reproduceren. Zij moet
zich daartoe baseren op de “reine Rechtslehre”, die onder abstractie van alle bijzondere positieve inhoud, alleen
de algemeengeldige vormen van het juridisch denken in hun logische samenhang heeft te ontwikkelen. Stammler
heeft dus het principieel verschil tussen de theoretische rechtswetenschap en de praktische rechtsvorming en
rechtstoepassing wel gezien. Maar voor de zelfstandige betekenis van de praktische constructie heeft hij geen
00g.

Wat de juridische ficties betreft, maakt de schrijver de op zichzelf juiste opmerking, dat hierbij nooit
gedacht mag worden aan een fingering van “natuurlijke”, in de zin van natuurwetenschappelijk bepaalde
verschijnselen (S.333). Hij ziet er slechts in een denkeconomische formulering van anders niet eenvoudig weer
te geven juridische standen van zaken. Wanneer hij echter ook in het begrip rechtspersoonlijkheid slechts zulk
een “afkortende formule” ziet, om bv. rechtsverhoudingen van de leden van een vereniging onder elkaar en tot
derden in een zekere eenheid samen te vatten, dan openbaart zich daarin de invloed van zijn neokantiaanse
opvatting van het juridisch aspect als een samenstel van transcendentaal-logische denkvormen, welker inhoud
van willekeurig karakter is.

12 Enige voorbeelden mogen dit verduidelijken.

De overgang op een borg van de door deze betaalde vordering tegen de hoofdschuldenaar is naar
Nederlands burgerlijk recht onmogelijk als een koop van deze vordering te construeren, omdat deze overgang
alleen op de wet (art.1877 B.W.) is gegrond en van een overeenkomst tussen de schuldeiser en de borg geen
sprake is. Daarentegen kon in het romeinse recht de cessie (overdracht) van de door de borg voldane vordering
tegen de hoofdschuldenaar op grond van een aan de betaling voorafgegane overeenkomst tussen borg en
schuldeiser zeer goed als uitvoering van een koopcontract worden geconstrueerd, omdat deze cessie-
overeenkomst inderdaad de structurele elementen van een koopovereenkomst bevat (Zie C 76 D. de solutionibus.
XXXXVI, 3). De vordering wordt gekocht tegen de prijs van de hoofdsom. Deze constructie werd door de
Romeinse jurist Modestinus gekozen, om de consequentie van de regel, dat door betaling een vordering teniet
gaat en dus niet meer kan worden overgedragen, te ontgaan.

Wanneer in de moderne rechtspraak voor het arrest HR 12 April 1949 NJ No.452 (dat de zgn. sui
generis-theorie aanvaardde) een pensionovereenkomst als huur werd geconstrueerd, dan is zulks in zoverre te
verdedigen, dat het meest op de voorgrond tredend deel van deze overeenkomst inderdaad de essentiéle trekken
van een huurcontract vertoont. Maar er schuilen daarin ook andere (niet tot het wezen van het huurcontract
behorende) elementen (de levering van maaltijden tegen de in de pensionprijs mede berekende prijs, en het
verrichten van diensten). Het is de onafwijsbare taak van de rechtswetenschap deze verschillende elementen
theoretisch te analyseren en de gekozen praktische constructies met behulp daarvan kritisch te toetsen.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 84
Inleiding (teksversie 6)

Z0o kan men voor vele rechtsstelsels de vraag van juridische constructie opwerpen, of
door het verlies van een zaak de bezitter zijn recht van bezit verliest en de lopende verjaring
waardoor hij van bezitter eigenaar zou worden teniet gaat, terwijl dan bij terugverkrijging van
de zaak binnen het jaar het recht van bezit herleeft en de verjaring met behulp van een fictie
geacht wordt nimmer onderbroken te zijn, dan wel of bij het verlies van de zaak de lopende
verjaring slechts geschorst [tP438] wordt tot het tijdstip, waarop de zaak binnen het jaar weer
is teruggekregen.

De juridische begrippen tenietgaan en schorsing mogen hierbij weer niet zelf als
fictieve constructies van de rechtstechniek worden beschouwd, omdat zij intrinsiek modaal-
juridische tijdsfiguren omvatten.

Het is echter een principiéle verwarring om aan deze praktische constructies reeds als
zodanig een rechtswetenschappelijk karakter toe te kennen, gelijk v. Jhering deed, of wel met
Geny e.a. de eigenlijke rechtswetenschappelijke taak te zien in het blootleggen van de
natuurlijke “gegevens” (enerzijds in de “psycho-fysische” werkelijkheid en de sociale feiten,
anderzijds in het redelijk-zedelijk bewustzijn en het geloof), die aan de kunstmatige en
fictieve constructies van de rechtstechniek ten grondslag zouden liggen.

Beide opvattingen miskennen de aard van het rechtswetenschappelijk denken en het
principieel verschil tussen de denkhouding van de naieve ervaring en die van de wetenschap.
En zij voeren, consequent doorgedacht, onvermijdelijk tot de conclusie, dat alle modale
grondbegrippen van de rechtswetenschap slechts fictieve constructies zijn, omdat men van
een theoretische werkelijkheid uitgaat, [tP439] die voor het modaal juridisch aspect geen
plaats heeft, en die ten onrechte met de in de naieve ervaring gegeven werkelijkheid
vereenzelvigd wordt.

De eigenlijke antinomieén, die zich achter de opvatting van de modale grondbegrippen
van de rechtswetenschap als blote ficties van de rechtstechniek verbergen, komen vanzelf aan
het licht, zodra men de aanhangers van deze opvatting dwingt deze vermeende ficties weer
terug te interpreteren in wat zij als de gegevens van de natuurlijke werkelijkheid beschouwen.

H.J. Wolffs onderscheiding van juridische “Elementarlehre” en “Rechtstechnik”

Ik heb dit indertijd uitvoerig aangetoond ineen critische bespreking van het
standaardwerk van dr. H.J. Wolff (destijds hoogleraar te Riga) “Organschaft und juristische
Person” (1933).%3

Wolff maakt, evenals de Franse hoogleraar Geny, een scherpe onderscheiding tussen
de fictieve constructies van de rechtstechniek en de aan de natuurlijke werkelijkheid
gebonden grondbegrippen van het rechtswetenschappelijk denken. In plaats van Geny’s
tegenstelling van science en technique gebruikt hij die van die van “juridische
Elementarlehre™ en Rechtstechnik, die hij tezamen als rechtstheorie weer onderscheidt van de
rechtsfilosofie enerzijds en de rechtsdogmatiek anderzijds.

Onder de “Elementarlehre” verstaat hij een [tP441] algemeengeldige theorie van de
juridische grondbegrippen (als rechtsnorm, rechtssubject, plichtssubject, rechtsplicht,
subjectief recht, orgaan, organisatie enz.), gelijk zij volgens zijn opvatting bij het in rekening
stellen van de betrekking van de positieve rechtsnormen tot de “natuurlijke” (d.i. de “fysisch-
psychische ) werkelijkheid behoren te worden gevat en voor welke dus ficties contrabande
zijn.

Onder de “rechtstechniek” verstaat hij een theorie, welke de juridische “vorm” van de
positieve rechtsnormen, haar betrekkingen onder elkaar en vooral de specifiek juridische

18 Vgl. mijn “Grondproblemen in de leer der rechtspersoonlijkheid”. Een critische beschouwing naar
aanleiding van dr. H.J. Wolff's standaardwerk “Organschaft und juristische Person” (opgenomen in het
tijdschrift Themis 1937,3e en 4e stuk).

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 84
Inleiding (teksversie 6)

begripsvorming en constructie onderzoekt, met volledige abstractie van de natuurlijke
gegeven werkelijkheid.

De fictieve constructies van de rechtstechniek behoren volgens hem geverifieerd te
worden op haar mogelijkheid, ze weer in de aan de natuurlijke werkelijkheid gebonden
grondbegrippen van de “Elementarlehre” om te zetten, omdat de rechtsgeboden immers
“verwerkelijking” eisen.

Het juridisch wilsbegrip is volgens hem slechts een rechtstechnische constructie,
evenals het juridisch begrip van de handelings- en rechtsbevoegdheid, en van de toerekening,
het juridisch persoonsbegrip, het juridisch begrip van plicht en [tP442] subjectief recht,* die
alle ook op collectiviteiten van individuen kunnen worden toegepast.

In de juridische “Elementarlehre” is de positieve rechtsnorm volgens hem slechts als
een psychische imperatief te vatten, die zich bij het opleggen van plichten slechts tot het
psychisch wilsvermogen van “fysisch-psychische” menselijke individuen kan richten en bij de
toekenning van subjectieve rechten slechts zulke individuele mensen als dragers van rechtens
beschermde psychische belangen op het oog kan hebben.

Kritiek op Wolffs opvatting.

Men ziet hier duidelijk, hoe de grondbegrippen van de “Elementarlehre” bij Wolff niet
uit de modale structuur van het juridisch werkelijkheidsaspect zijn gewonnen, maar aan een
theoretische visie op de werkelijkheid zijn georiénteerd, die de eigenlijk juridische standen
van zaken tot “fysisch-psychische” tracht te herleiden.

De eigenlijk juridische begrippen worden dan fictieve constructies ter
denkeconomische samenvatting van ingewikkelde fysisch-psychische gegevens, die met de
“natuurlijke werkelijkheid” worden vereenzelvigd.

Nu wees ik er in de voorafgaande § op, dat het logisch beginsel van de denkeconomie
(als economische anticipatie in de structuur van het logisch aspect) in zijn theoretisch gebruik
slechts zin heeft als een [tP444] verdieping en ontsluiting van het logisch beginsel van de
toereikende grond (het logisch causaliteitsprincipe).

In de rechtswetenschap betekent de toepassing van het denkeconomisch principe dus,
dat op de meest eenvoudige wijze theoretisch rekenschap behoort te worden gegeven van de
juridische standen van zaken. Ook van de praktisch juridische constructies moet dus op
denkeconomische wijze theoretisch rekenschap worden gegeven. Dit geschiedt niet door bv.
de figuur van de rechtspersoonlijkheid, die door het positieve recht aan een vereniging, een
stichting, een staat of een kerkverband wordt toegekend, als een kunstmatige uitbreiding van
de “natuurlijke” persoonlijkheid van een individuele mens te vatten, ofschoon op zichzelf

14 Hij noemt deze vermeend “rechtstechnische” begrippen daarom “Verpflichtung” en “Berechtigung”, om
ze te onderscheiden van de elementaire (onjuridische) begrippen plicht en recht.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 84
Inleiding (teksversie 6)

zulk een “constructie” aan de praktische rechtstechniek vrij staat.® Want deze “natuurlijke
persoon” fungeert in alle aspecten van de werkelijkheid en is ook zeker niet een bloot
“fysisch-psychisch” individu, gelijk Wolff meent. Men zou dus eerst uit het concrete bestaan
van de individuele mens zijn functie van rechtssubject moeten abstraheren, om een
theoretische basis voor vergelijking met de rechtspersoonlijkheid van een collectiviteit als een
staat, een kerk, een vereniging, of een stichting te verkrijgen. Maar dit ware een
wetenschappelijke omweg. [tP447] In rechtswetenschappelijke zin moet de figuur van de
rechtspersoonlijkheid rechtstreeks worden verklaard van uit de categoriale (niet op een
bepaald analogisch zinmoment betrokken, maar in de, op ieder modaal aspect toepasselijke,
correlatie van wets- en subjectzijde verwortelde) modale figuur van het rechtssubject, dat
slechts in rechtsbetrekkingen fungeert en reeds als zodanig de juridische getalsanalogie in
zich bevat, waardoor het ook op collectiviteiten als juridische veeleenheden van toepassing
kan worden. Het “rechtssubject” is in zijn modaal-juridische zin nimmer een concrete
werkelijkheid, maar slechts een subjectieve wijze van functioneren in rechtsbetrekkingen of
een juridische subjectfunctie. Maar het is evenmin een “fictieve constructie”, die zou kunnen
worden gehanteerd los van de werkelijke standen van zaken. De modale structuur van het
juridisch aspect is in de tijdelijke werkelijkheidsorde gegrond, waarvan zij zelf een aspect is.
En de rechtssubjectiviteit van georganiseerde samenlevingsverbanden, is, gelijk wij later
zullen zien, in haar omvang afhankelijk van de typische structuur van deze verbanden en van
de structuur van de onderscheiden typische rechtssferen, waarin een georganiseerde sociale
eenheid in werkelijkheid als subject kan fungeren door haar vermogen tot georganiseerde
wilsuitingen.

In de hierboven verworpen opvatting van de rechtstechniek en de juridische
“Elementarlehre” wordt deze gehele stand van zaken op de kop gesteld. [tP448]

Het denkeconomisch principe wordt hier gehanteerd los van het principe van de
toereikende grond, om de eigenlijk juridische standen van zaken tot fictieve constructies te
denatureren, die slechts zouden dienen tot een eenvoudige samenvatting van zgn. fysisch-
psychische gegevens. En de theoretische fictie dient dan tot bemanteling van de theoretische
antinomieén, waarin het rechtswetenschappelijk denken zich bij de hantering van onjuridische
begrippen verstrikt.

Aan deze gehele principieel verkeerd uitgewerkte tegenstelling van “science” en
“technique” of van “Elementarlehre” en “Rechtstechnik” ligt een theoretische visie op de
werkelijkheid ten grondslag, die het juridisch denken op een dwaalspoor moet brengen.

De praktische ficties en constructies van de rechtstechniek dienen door de
rechtswetenschap steeds in het kader van de juridische grondbegrippen te worden
geanalyseerd. Een transpositie in onjuridische zgn. “natuurlijke” begrippen is

% Dat de praktische rechtstechniek als zodanig volstrekt niet steeds “denkeconomisch” te werk gaat, blijkt
uit de vaak zeer omslachtige ficties, waarmee het praetorisch-romeinse recht en het Engelse recht nieuwe
rechtsinstituten aan geheel verouderde primitieve zochten aan te passen. Uit rechtswetenschappelijk oogpunt
bezien is een eigenlijke praktisch-juridische fictie nimmer “denkeconomisch”. Het wezenlijk denkeconomisch
beginsel is een theoretisch-logisch principe, dat slechts in het wetenschappelijk denken thuis hoort.

De ware verhouding tussen juridische techniek en rechtswetenschap
De onjuiste benaming van de eerste als praktische rechtswetenschap

Voor zover de rechtstechniek inderdaad denkeconomisch te werk gaat, berust dit slechts op praktische
toepassing van rechts-theoretische inzichten. De praktische rechtstechniek komt nl. bij de ontsluiting van de
cultuur noodzakelijk in handen van wetenschappelijk gevormde juristen. Het blijft echter een principiéle
verwarring de juridische techniek van de rechtsvorming en rechtstoepassing een praktische wetenschap te
noemen. De taak van de praktische juristen is, evenals die van de praktische ingenieur of van de predikant, niet
zelf van wetenschappelijke aard, al eist zij theoretisch-wetenschappelijke voorbereiding en scholing.
Geny's onderscheiding tussen science en technique is dus op zichzelf wel juist. Ze wordt slechts principieel
onjuist in de wijze, waarop zij door hem is uitgewerkt.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 2, 84
Inleiding (teksversie 6)

onwetenschappelijk. En zolang men de antinomieén, welke uit het gebruik van onjuridische
begrippen in de rechtswetenschap ontstaan door theoretische ficties zoekt te maskeren, legt
men het kritisch wetenschappelijk geweten het zwijgen op en komt men aan een herziening
van zijn onjuiste denkwijze niet toe. [tP449]

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3
Inleiding (tekstversie 6)

Hoofdstuk 3

De encyclopedische methode voor de plaatsbepaling en juridische
precisering van de analogische en anticiperende momenten in de
modale structuur van het juridisch aspect

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §1
Inleiding (tekstversie 6)

81
Het juridisch causaliteitsprobleem en de gangbare theorieén daarover

Het inleidend onderzoek naar de modale structuur van de wetskringen schonk ons
theoretisch inzicht in de tijdsorde, waarin deze laatste gevoegd zijn. In de kosmische tijdsorde
bleek hun modale soevereiniteit in eigen kring of modale onherleidbaarheid gegrond, hun
plaats bepaald en hun onverbrekelijke zinsamenhang gewaarborgd. Daardoor bleek ook de
mogelijkheid van een wijsgerige encyclopedie van de rechtswetenschap gegeven, die
gevrijwaard is tegen speculatieve constructies en inderdaad als een onmisbare grondslag voor
een inderdaad kritisch wetenschappelijk juridisch denken moet worden beschouwd.

In de modale structuur van de wetskring zelf onthulde zich aan de theoretische analyse
het tijdelijk zinverband met die van alle andere wetskringen, gewaarborgd door de
retrociperende analogische zinmomenten enerzijds, de anticiperende of vooruitwijzende
anderzijds. [tP450]

De universaliteit in eigen kring van de modale aspecten

En zo kunnen wij inderdaad spreken van een universaliteit in eigen kring van iedere
wetskring gelijkelijk naar zijn modale structuur. In de modale structuur van iedere wetskring
weerspiegelt zich, gelijk wij reeds vroeger opmerkten, de gehele zinsamenhang van de modale
werkelijkheidsaspecten.

Hiermee is tegelijk verklaard waarom de verschillende -ismen in de theoretische visies
op de werkelijkheid, zoals energetisme, biologisme, sensitief psychologisme, logicisme,
historisme, enz., op het eerste gezicht zulk een overtuigende indruk kunnen maken.

Het psychologisme bv. is schijnbaar in heel de theoretische werkelijkheidsopvatting
door te voeren wijl inderdaad de modale structuur van het gevoelsaspect een universaliteit in
eigen kring bezit, d.w.z. de analogieén van en de anticipaties op de modale zinkernen van alle
andere werkelijkheidsaspecten vertoont. Wanneer men slechts de (categoriale) modale
subject-objectrelatie binnen het sensitieve aspect in rekening stelt, schijnt inderdaad de gehele
empirische werkelijkheid daarin te vangen. En toch - ofschoon het sensitief psychologisme
schijnbaar zulk een hoge eer aan het sensitieve aspect onzer ervaringswereld bewijst -
betekent deze verabsolutering niet slechts een [tP451] ontzaggelijke zinverarming van de
empirische werkelijkheid als geheel, maar evenzeer een miskenning van de innerlijke
structuur en geaardheid van het sensitief aspect zelf. Want dit aspect kan zijn eigen zin en
aard slechts in zijn samenhang met alle overige modale aspecten handhaven. De universaliteit
in eigen kring is slechts bestaanbaar binnen de soevereiniteit in eigen kring van alle modale
aspecten. Daar nu in de modale structuur van een wetskring zich inderdaad de kosmische
tijdsorde van alle wetskringen bleek uit te drukken, moeten ook de verschillende analogische
zinmomenten van deze structuur in deze vaste en onomkeerbare volgorde gevoegd zijn.

Wij hebben thans nader te onderzoeken, welke betekenis dit encyclopedisch inzicht
heeft voor de wetenschappelijke juridische begripsvorming, waarbij wij ons voorlopig tot de
modale grondbegrippen moeten beperken, omdat wij voor een onderzoek van de typische
rechtsbegrippen nog niet voorbereid zijn.

In de eerste plaats dienen wij dan vast te stellen, dat de retrociperende of
retrospectieve analogische momenten, die wij in de modale structuur van het juridisch aspect
naar wets- en subjectzijde aantreffen, [tP452] haar juridische zin slechts kunnen openbaren in
de onverbrekelijke samenhang van haar volgorde en in haar kwalificatie door de modale
zinkern van dit aspect. En deze zinsamenhang en volgorde van de retrospectieve modale
analogieén is niet van autonoom logische, maar van structureel-juridische aard. In de tweede
plaats, dat modale anticipaties haar juridische zin slechts kunnen onthullen op de grondslag
van de door de bedoelde zinkern gekwalificeerde retrociperende zinmomenten.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §1
Inleiding (tekstversie 6)

Wij willen de methodologische betekenis van deze beide stellingen voor de juridische
begripsvorming en voor de gehele methodische aanpak van de rechtswetenschappelijke
grondproblemen thans demonstreren in een onderzoek van het beruchte causaliteitsvraagstuk
in de rechtswetenschap in zijn samenhang met andere juridische grondproblemen.

Dat het causaliteitsbegrip in rechtswetenschappelijk gebruik een analogisch begrip is,
dat zijn juridische zin slechts uit de modale structuur van het rechtelijk aspect kan putten, is
uit onze vroegere uiteenzettingen voldoende gebleken.

De relatie tussen oorzaak en gevolg is in deze modale structuur een rechtsbetrekking;
deze [tP454] laatste is geimpliceerd in de dynamische en energetische analogie van de
juridische werking en verandering, die zich in een onverbrekelijke samenhang van wets- en
subjectzijde van het rechtsleven openbaart; naar de wetszijde als in de rechtsnormen vervatte
relatie van rechtsgrond en rechtsgevolg, naar de subject- of feitelijke zijde in de relatie van
feitelijke juridische oorzaak tot feitelijk juridisch gevolg.

De rechtsfeiten en hun onderscheiding in subjectieve en objectieve

Slechts een rechtsfeit, als het juridisch aspect van een concreet werkelijk gebeuren,
kan een feitelijk juridisch gevolg hebben, dat naar de wetszijde van het rechtsleven door een
rechtsnorm als rechtsgrond voor een rechtsgevolg is aangewezen.

Nu zijn de rechtsfeiten (in verband met de reeds herhaaldelijk ter sprake gekomen
subject-objectrelaties in de empirische werkelijkheid) te onderscheiden in subjectieve en
objectieve.

De eerste gaan juridisch uit van rechtssubjecten en zijn steeds juridische gedragingen
(uridische handelingen of omissies), de tweede zijn zgn. natuurfeiten, die in het juridisch
aspect slechts een objectieve of voorwerpelijke [tP455] functie kunnen hebben in relatie tot
subjectieve rechtsfeiten.

Een objectief rechtsfeit als een (in juridische zin niet door een menselijke gedraging
veroorzaakte) brand of overstroming is als zodanig steeds van onzelfstandig karakter. Het is
slechts rechtsfeit, in zover het ingrijpt in subjectieve rechtsverhoudingen. En zijn
rechtsgevolgen, zoals zij naar de wetszijde van het rechtsleven door rechtsnormen zijn
bepaald, zijn eerst in deze relatie tot subjectieve rechtsverhoudingen vast te stellen (bv. het
bestaan van een eigendomsrecht aan het huis, dat door de brand tenietgaat, het in werking
treden van de rechtsplicht van een verzekeringsmaatschappij tot vergoeding van de door de
brand aan de eigenaar veroorzaakte schade op grond van een tussen deze en de
assurantiemaatschappij bestaande overeenkomst enz.)

Het is nu van belang vast te stellen, dat ook de juridisch relevante feitelijke gevolgen
van zulk een objectief rechtsfeit, als het veroorzaken van schade aan de eigenaar, slechts in de
juridische subject-objectrelatie kunnen voorkomen en dat dus ook zulk een feitelijk
oorzakelijk verband van juridische geaardheid moet zijn, d.w.z. rechtswetenschappelijk
slechts naar zijn juridisch [tP456] aspect in aanmerking kan komen, wat weer impliceert, dat
het slechts onder het aanleggen van juridisch-normatieve maatstaven is te bepalen. Dat bv. de
door de brand veroorzaakte en door de verzekering gedekte schade juridisch ook omvat
waterschade, veroorzaakt door het blussingswerk, of het vermissen van iets ten gevolge van
diefstal tijdens het blussen of door de gehele of gedeeltelijke vernieling van het verzekerde
object op last van hoger hand geschied, ten einde de voortgang van de brand te stuiten
(art.291 WvK) is, op welke wijze men dit oorzakelijk verband ook met behulp van
onjuridische causaliteitstheorieén tracht te bepalen, inderdaad slechts onder het aanleggen van
een rechtsbeginsel vast te stellen. Onder het juridisch aspect wordt de omvang van dit feitelijk
oorzakelijk verband inderdaad beheerst door het rechtsprincipe van de risico-
aansprakelijkheid, zoals dit positiefrechtelijk is uitgewerkt in art. 291 WvK en in de
bepalingen van de verzekeringspolis.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §1
Inleiding (tekstversie 6)

Wanneer men nu echter zou beweren, dat het juridisch alleen aankomt op
gevolgsaansprakelijkheid, maar dat van een wezenlijk juridisch causaal verband naar de
feitelijke zijde geen sprake kan zijn, omdat de causaliteitsvraag in het geheel geen juridisch-
normatieve zin heeft,! [tP460] dan beweegt men zich in een vicieuze cirkel. Immers juridische
aansprakelijkheid voor gevolgen onderstelt een verband tussen het rechtsfeit en de feitelijke
gevolgen, waarvoor de aansprakelijkheid intreedt en wanneer nu blijkt, dat de omvang en zin
van dit feitelijk verband zelf slechts onder het aanleggen van rechtsmaatstaven op juridisch
zinvolle wijze is vast te stellen, dan onderstelt dus de juridische gevolgsaansprakelijkheid het
bestaan van een feitelijk juridisch causaalverband en wordt de vraag, of men dit laatste al of
niet zo wenst te noemen, een onvruchtbare woordenkwestie. Men kan dus niet ontkomen aan
de hantering van een wezenlijk juridisch veroorzakingsbegrip en dit geldt in nog sterkere
mate, waar het aankomt op het vaststellen van de feitelijke gevolgen van een subjectief
rechtsfeit (een menselijke gedraging) onder het juridisch aspect.

Reeds de omstandigheid, dat de vaststelling van een feitelijk causaal verband aan de
subjectzijde van het rechtsleven juridisch geen andere zin heeft dan het vaststellen van een
noodzakelijk bestanddeel van de concrete of feitelijke rechtsgrond voor een in de rechtsnorm
verordend rechtsgevolg, moet duidelijk in het [tP461] licht stellen, dat het
causaliteitsprobleem in de rechtswetenschap slechts van juridisch-normatieve aard kan zijn.

Stelt men dit probleem als dat van juridische gevolgsaansprakelijkheid, dan vat men
het juridisch causaal verband als dat van rechtsgrond en rechtsgevolg, d.w.z. naar de
wetszijde van het rechtsleven. Maar deze wetszijde is onlosmakelijk betrokken op de feitelijke
subjectzijde en ook het feitelijk causaal verband kan rechtswetenschappelijk slechts onder het
juridisch aspect in aanmerking komen, d.w.z. het kan slechts als een feitelijke
rechtsbetrekking worden gevat tussen intrinsiek juridische relata.

Hier komt nu onmiddellijk de fundamentele betekenis naar voren van onze vroegere
uiteenzetting inzake het wets- en subjectbegrip in de rechtswetenschap.

Waardoor is immers in de rechtswetenschap het inzicht in de intrinsiek-juridische aard
van het hier aan de orde komend causaliteitsprobleem belemmerd?

! Zo W.D. van Eck in zijn aangehaald proefschrift “Causaliteit en aansprakelijkheid voor gevolgen in het
strafrecht” D1. | (1947). Volgens hem (a.w. blz. 44 jo. blz. 69) kan van veroorzaking van een gevolg door een
menselijke gedraging slechts worden gesproken, wanneer deze gedraging de causa efficiens van het gevolg is en
daartoe moet volgens hem aan twee vereisten zijn voldaan: 1° er moet een zekere fysieke werking naar buiten
van uitgaan en 2¢ door die werking moet het gevolg zo tot stand komen, dat er een rechtstreekse band ontstaat
tussen hem, van wie de werking uitgaat en het gevolg. Dat het binnen het juridisch aspect slechts om juridische
(analogische) werkingen kan gaan, ziet hij geheel over het hoofd. De causaliteit heeft volgens de schrijver “geen
enkel normatief aspect”, zij is een “historisch feit”, dat “ex post” (d.i. na de verrichting van de daad en het
intreden van het juridisch relevante gevolg) moet worden beoordeeld en zij is slechts te constateren in de
“fysische” werkelijkheid. VVan een “veroorzaken door nalaten” kan dan natuurlijk geen sprake zijn, en de
schrijver meent dat de gevolgsaansprakelijkheid nimmer op feitelijke veroorzaking van het gevolg berust.

Hier wreekt zich wel sterk het gemis aan inzicht in de modale aspecten van de werkelijkheid en hun
innerlijke samenhang. Het door de schrijver opgestelde (aan de scholastieke wijsbegeerte ontleende) begrip
“causa efficiens” of werkoorzaak ontbeert iedere modale zinbegrenzing en is daarom voor geen enkele
vakwetenschap bruikbaar. Met name het begrip “rechtstreekse band” tussen werkoorzaak en gevolg mist bij hem
iedere wetenschappelijke precisering. De “causa efficiens” is in de scholastiek identiek met de causa materialis,
in tegenstelling tot de causa formalis (doeloorzaak), en deze onderscheiding is georiénteerd aan het aristotelisch-
thomistisch vorm-materieschema. De schrijver gaat a-priorisch van dit scholastisch causaliteitsbegrip uit en kan
dan natuurlijk geen enkel juridisch aspect aan het oorzakelijkheidsverband ontdekken. Het is echter
merkwaardig, dat hij, zodra het er op aankomt het verband tussen een delict en zijn feitelijke gevolgen te
bepalen, dat als rechtsgrond voor de gevolgsaansprakelijkheid moet dienen, weer tot de hieronder te bespreken
causaliteitstheorieén van de condicio sine qua non en van de adequate veroorzaking zijn toevlucht neemt,
waaraan hij in het eerste deel van zijn proefschrift het karakter van causaliteitstheorie had ontzegd. Daardoor
wordt zijn betoog op dit punt een onvruchtbare woordenstrijd.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §1
Inleiding (tekstversie 6)

Doordat men het eigenlijk juridisch gezichtspunt beperkte tot de wetszijde van het
juridisch aspect (d.i. tot de positieve rechtsnormen), [tP462] maar voor een feitelijke of
subjectzijde van dit aspect in zijn naturalistische visie op de werkelijkheid geen plaats had.

Zo kwam men er toe de feitelijke zijde van het rechtsleven te vereenzelvigen met wat
men de “fysisch-psychische werkelijkheid” noemde, d.w.z. haar in een geheel onjuridische
zin te vatten.

De onjuridische opvatting van de subjectieve, van rechtssubjecten uitgaande,
veroorzaking, begint met de onjuridische opvatting van het begrip handeling als een fysisch-
psychisch feit, een in psychologische zin gewilde spierbeweging! Men zag niet, dat een
handeling als zodanig een concreet feitelijk gebeuren is, dat in beginsel in alle modale
aspecten van de werkelijkheid fungeert en dus in de rechtswetenschap slechts naar haar
juridisch aspect, in onderworpenheid aan rechtsnormen, in aanmerking kan komen. Daardoor
wist men uiteraard met de juridische omissie, het niet-handelen, waar een rechtsplicht tot een
bepaald handelen bestaat, geen raad. Dat de omissie in juridische zin evenzeer causaal is als
een positieve handeling naar haar aspect van subjectief rechtsfeit, moest dan evenzeer een
mysterie blijven. In juridische zin veroorzaakt de seinwachter evengoed een
spoorwegongeluk, [tP463] wanneer hij het sein verkeerd stelt, als wanneer hij verzuimt het
veilig staande signaal op onveilig te stellen. Maar de juridische omissie als juridisch aspect
van een feitelijke menselijke gedraging past niet in een theoretisch werkelijkheidsbeeld,
waaruit de normatieve aspecten zijn uitgeschakeld en dat verschraald is tot een abstracte
“fysisch-psychische” werkelijkheid.

En dus verstrikte men zich noodzakelijk in antinomieén, waar men beproefde de
handeling en het nalaten naar de logische classificatiemethode van de algemene rechtsleer in
een “generiek” begrip samen te vatten? en het onjuridisch handelingsbegrip met juridische
begrippen als onrechtmatigheid, toerekening, schuld enz. te verbinden. Wat dit laatste punt
betreft, zagen wij reeds vroeger - bij de bespreking van de antinomieén van het psychologisch
wilsbegrip in de rechtswetenschap - dat zulk een verbinding nimmer mogelijk is, omdat de
natuurwetenschappelijke en psychologische aspecten van de menselijke handeling zich als
zodanig nimmer onder juridisch normatief gezichtspunt laten vatten. Wat het eerste punt
betreft, kwam de bekende Duitse strafrechtsgeleerde en rechtsfilosoof Gustav Radbruch in
zijn hierboven aangehaald geschrift, [tP465] na een zeer scherpzinnig en eerlijk onderzoek
van het psycho-fysisch handelingsbegrip, zelf tot de conclusie, dat zo zeker als een positief en
een negatief begrip (A en niet -A) zich niet onder een gemeenschappelijk hoger begrip laten
vatten, zo zeker ook de handeling en de omissie in de algemene leer van het delict
onverbonden naast elkaar moeten blijven staan (a.w. S.141/2). Ongetwijfeld, zo moeten wij
zeggen, zolang men van een “fysisch-psychisch” (en dus niet-juridisch) handelingsbegrip
blijft uitgaan, zal een synthese met een zo evident normatief-juridisch begrip als de omissie
onmogelijk blijken. Deze conclusie bewijst echter slechts, dat men met de invoering van een
“psycho-fysisch’ handelingsbegrip in de rechtsleer op een fundamenteel dwaalspoor was.

De onderscheiding tussen “rechtsfeit” en rechtsfeitverwerkelijking (Beling,
Zevenbergen)

Men stelt de hier in het geding zijnde kwestie niet beter, door met de Duitse
strafrechtsgeleerde Beling en t.0. W.Zevenbergen te onderscheiden tussen rechtsfeit en
rechtsfeitverwerkelijking. Hierbij wordt dan het eerste vereenzelvigd met de wettelijke
omschrijving als wettelijk beeld of schema, waaraan een menselijke handeling moet voldoen
om (straf)rechtelijk in aanmerking te komen, en dat men bovendien meent [tP466] te kunnen
abstraheren van de onrechtmatigheid en de schuld als zelfstandige bestanddelen van een

2 Vgl. G. Radbruch “Der Handlungsbegriff in seine Bedeutung fiir das Strafrechtssystem” (Berlin 1904)
S.141/2.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §1
Inleiding (tekstversie 6)

delict, terwijl de “fysisch-psychische” handeling, die aan het “rechtsfeit” beantwoordt, dan als
de “verwerkelijking” van dit wettelijk schema of type wordt beschouwd.?

Men herkent achter deze vermeend zuiver-wetenschappelijke onderscheiding weer
duidelijk de invloed van een theoretische visie op de empirische werkelijkheid, die de laatste
in haar fysisch-psychische aspecten laat opgaan, terwijl tegelijk op rationalistische wijze het
juridisch aspect wordt vereenzelvigd met zijn wetszijde. Het “rechtsfeit” wordt hier herleid tot
bestanddeel van de positieve rechtsnorm, waaraan het onderworpen is en de rechtsnorm wordt
op innerlijk tegenstrijdige wijze betrokken op de psycho-fysische aspecten van de handeling,
die voor de volle empirische werkelijkheid van de gedraging worden gehouden. Er blijft in dit
theoretisch werkelijkheidsbeeld geen plaats voor de subjectieve of feitelijke zijde van het
rechtsleven, voor de erkenning van een juridisch aspect van de concrete en feitelijke
menselijke gedraging. Het rechtsfeit zelf blijft hier een abstract wettelijk schema en zijn
“verwerkelijking” valt [tP468] naar deze opvatting eigenlijk geheel buiten de “normatieve
rechtswereld”, omdat de werkelijke handeling slechts een psychisch gewilde spierbeweging
zou zijn. De vraag, hoe de laatste dan kan “beantwoorden” aan een wettelijk omschreven
rechtsfeit wordt in het geheel niet kritisch gesteld. Immers zodra men zulks doet, moet toch
duidelijk zijn, dat van zulk een “beantwoording” geen sprake kan wezen, omdat nu eenmaal
het juridisch aspect van het menselijk handelen van principieel andere modale aard is dan zijn
fysische en psychische zijden.*

Het gevolg van de foutieve vereenzelviging van het “rechtsfeit”” met zijn schematische
“wettelijke omschrijving” is natuurlijk ook, dat men de individuele karaktertrekken van het
eerste, die met name in het statelijk strafrecht van grote betekenis zijn in verband met de
straftoemeting, niet wezenlijk juridisch weet te vatten, zodat de eigenlijk rechtskundige
beschouwing zich in abstracte algemene schema's blijft bewegen, en men voor de rechtelijke
zijde van de individualiteit geen oog heeft. Dat is het rationalisme in deze opvatting.

In het kader van het hier gesignaleerde onjuridisch handelingsbegrip past nu ook
geheel het onjuridisch veroorzakingsbegrip dat aan de [tP470] meest gangbare
causaliteitstheorieén in de rechtswetenschap ten grondslag ligt. Dit zijn de theorie van de
condicio sine qua non en de verschillende theorieén van de zgn. adequate veroorzaking.

De theorie van de condicio sine qua non

De eerste theorie gaat terug op de Engelse wijsgeer John Stuart Mill en werd door de
Duitse strafrechtsgeleerde M. von Buri in min of meer zelfstandige uitwerking in de
rechtswetenschap geintroduceerd.

3 Beling Die Lehre vom Verbrechen en W. Zevenbergen Leerboek van het Nederlandse Strafrecht. DI. |
(1924) blz. 48 vig.
4 Dat zulks aan de verdedigers van deze opvatting van het rechtsfeit ontgaat, vindt ten dele zijn verklaring

in de poging de “wettelijke omschrijving” als een zelfstandig en primair element van het delict naast de
onrechtmatigheid en de schuld te vatten. Op deze wijze ontstaat de schijn, als zou deze “omschrijving” zelf niet
anders zijn dan een abstract schema of type van een “fysisch-psychische” handeling. Maar men loopt hier
spoedig vast, wanneer men bv. met Zevenbergen erkennen, dat de wettelijke omschrijving van diefstal als
“rechtsfeit” impliceert het wegnemen van een zaak, die geheel of ten dele aan een ander toebehoort. Want dit
laatste is een juridische stand van zaken, die in geen geval in de fysisch-psychische aspecten van de handeling is
terug te vinden. Bovendien omvat de wettelijke omschrijving van diefstal in ons Wetb. v. Strafrecht ook de
essentiéle toevoeging “met het oogmerk zich die wederrechtelijk toe te eigenen”. Die toevoeging omvat het
onrechtmatigheids- en schuldbestanddeel, die Zevenbergen van de wettelijke omschrijving van het strafbaar feit
wil scheiden, hetgeen apert onmogelijk is, omdat zonder deze “bestanddelen” van diefstal geen sprake kan zijn.
De antinomie, waarin zijn opvatting van de wettelijke omschrijving als schematisch beeld van een a-normatieve
fysisch-psychisch handeling zich verstrikt, springt hier in het oog.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §1
Inleiding (tekstversie 6)

Zij gaat uit van het door J. Stuart Mill® in zijn System of Logic geformuleerde zgn.
wijsgerig causaliteitsbegrip, volgens hetwelk oorzaak is het geheel van de voorafgaande en
samenwerkende verschijnselen (the whole of antecedents), die in hun samenwerking het
gevolg onvoorwaardelijk en noodzakelijk moesten teweegbrengen. In dit causaliteitsbegrip is
dus ondersteld de noodzakelijkheid van het oorzakelijk verband en de gelijkvormigheid of
wetmatigheid in het verloop van de natuurverschijnselen, m.a.w. de gelding van een algemene
wet van oorzaak en gevolg in de natuur. Deze wet is volgens Mill echter niet een synthetisch
oordeel a priori in de kantiaanse zin, [tP472a] maar ze berust, evenals de wiskundige
axioma’s, slechts op de meest algemene, op associaties van zinnelijke waarnemingsindrukken
gegronde, zinnelijke ervaring, waarover het menselijk bewustzijn beschikt, waartegenover
onze natuurervaring geen gevallen van afwijking heeft kunnen vaststellen. Daardoor biedt zij
ons de hoogste graad van zekerheid, die in de steeds relatieve wetenschappelijke kennis
mogelijk is en ligt zij aan het gehele empirische natuuronderzoek als vooronderstelling ten
grondslag. Op deze grondslag ontwikkelde Mill dan zijn logica van de
natuurwetenschappelijke onderzoekmethode. Uit een en ander blijkt reeds, hoe Mills zgn.
wijsgerig causaliteitsbegrip van natuurwetenschappelijke huize is. Volgens de Engelse denker
omvat de “oorzaak” (als geheel van de “condiciones sine qua non”) zowel positieve als
negatieve voorwaarden voor het intreden van het gevolg (System of Logic 1. p. 370).

Dit causaliteitsbegrip werd nu door v. Buri, naar diens zeggen geheel onafhankelijk
van Mill, in de rechtswetenschap geintroduceerd. Hij geeft er echter een wending aan, die aan
Mills conceptie vreemd was geweest en die klaarblijkelijk moest dienen, om het voor een
juridische toepassing bruikbaar [tP472b] te maken. Volgens hem zijn nl. alle voorwaarden
voor het intreden van het gevolg in zoverre equivalent of gelijkwaardig, dat het ontbreken van
elk van deze afzonderlijk genomen het gehele gevolg zou opheffen, hetgeen intussen niet
betekent, dat zij een kwantitatief gelijke waarde ten aanzien van dit laatste zouden hebben.
Het gaat echter het menselijk kenvermogen te boven het kwantitatieve aandeel van elke
c.s.g.n. in het oorzakelijk verband vast te stellen en daarom moet het causaliteitsbegrip
hiervan abstraheren.

Zo komt hij tot de opvatting, dat ook iedere condicio sine qua non afzonderlijk als
oorzaak van het gevolg kan worden beschouwd. En daarmee schijnt dan de mogelijkheid
gegeven een menselijke handeling als oorzaak van een in de strafwet omschreven gevolg te
vatten, zonder dat men daarvoor de normatief-juridische toerekening zou behoeven.

Deze theorie heeft in de rechtswetenschap nog steeds zeer vele aanhangers, zowel
onder de strafrechtsgeleerden als onder de beoefenaars van het burgerlijk recht. Er bestond
echter van meet af onder haar aanhangers groot verschil van mening over haar eigenlijke aard
en haar draagwijdte. Terwijl Mill zijn causaliteitsbegrip het wijsgerige [tP473] noemde, werd
v. Buri’s theorie, die iedere afzonderlijke “condicio sine qua non” tot oorzaak verhief, door
verschillende juristen als een formeel-logische veroorzakingstheorie aangediend, als de

5 J. Stuart Mill (1806-1883) behoort tot de modern-empiristische richting in de 19¢ eeuwse Engelse
wijsbegeerte, die de lijn van de door J. Locke en Hume gegrondveste sensitivistische kennistheorie voortzette,
doch boven Humes scepticisme ten aanzien van de zgn. objectiviteit van de natuurwetenschappelijke kennis
trachtte uit te komen, doordat zij deze kennis baseert op de constante en vaste verbindingen tussen onze
voorstellingen van de natuurprocessen, die niet, gelijk Hume meende, te herleiden zijn tot bloot subjectieve
associaties tussen onze opeenvolgende bewustzijnstoestanden, maar betrokken zijn op relaties tussen zinnelijk
waarneembare dingen. De constante verbindingen van onze voorstellingen van deze relaties leiden tot algemene
oordelen over de natuurprocessen, die, hoezeer ze ook op zinnelijke waarnemingen van afzonderlijke gevallen
berusten, in hun generalisering zich met een psychologische noodzakelijkheid aan ons opdringen, omdat ons
geen gevallen bekend zijn, die ermee in tegenspraak zijn. Deze generaliserende natuurwetenschappelijke
oordelen onderstellen de hypothese dat de natuurprocessen aan vaste wetten onderworpen zijn.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §1
Inleiding (tekstversie 6)

“logisch alleen mogelijke”, terwijl men haar toch weer tegelijk een natuurwetenschappelijk
karakter toekende.®

Juist om die reden beperkten schrijvers als Radbruch en Zevenbergen haar
toepasselijkheid tot de fysisch-lichamelijke zijde van de handelingen, omdat men bij
doorvoering van deze causaliteitstheorie op het gebied van de psychische processen geen kans
zag de vrijheid van de menselijke wil en daarmee de grondslag voor de menselijke
verantwoordelijkheid te redden. De psychische factoren zouden dan slechts in de schuldleer in
aanmerking komen, hetgeen echter weer op de onjuiste veronderstelling berust, dat de
rechtswetenschap met een psychologisch wilsbegrip zou kunnen werken. Daarentegen achtten
v. Buri, Traeger’ e.a., evenals Mill zelf, haar ook op het psychisch gebeuren toepasselijk. En
terwijl Mill ook negatieve voorwaarden in zijn causaliteitsbegrip had opgenomen, achtten
verschillende aanhangers van v. Buri’s theorie dit logisch onmogelijk, omdat een niet plaats
gehad [tP475] hebbend gebeuren, een “niets” niet kan gerekend worden tot de factoren, die
een positief gevolg in het leven hebben geroepen. Daarom noemt Radbruch de
oorzakelijkheid van een omissie een fictie.®

Nu moet aanstonds worden opgemerkt, dat de theorie van de condicio sine qua non,
voor zover zij zich inderdaad tot het door de natuurkunde onderzochte aspect van het
handelen zou beperken, nog altijd ook voor de natuurkunde zelf onbruikbaar zou zijn, omdat
zij iedere mathematische formulering ontbeert. Bovendien gaat ze van een deterministische
opvatting van het natuurgebeuren uit, die door de natuurkunde van de XX® eeuw moest
worden prijsgegeven. VVoor zover zij zich echter als een “logische” of als een “wijsgerige”
veroorzakingstheorie aandient, die het werkelijk gebeuren naar al zijn aspecten bedoelt te
verklaren, berust zij op een verabsolutering van het begrip natuurwet, zoals dit in de klassieke
natuurkunde werd opgevat. Het hier gehanteerde veroorzakingsbegrip is natuurlijk heel iets
anders dan het logisch causaliteitsprincipe (het principe van de toereikende grond). Terecht
heeft men ook tegen v. Buri’s theorie aangevoerd, dat wanneer men begint het geheel van de
voorafgaande voorwaarden tot oorzaak van het intredend gevolg te stempelen, het logisch
[tP477] tegenstrijdig is ook een afzonderlijke voorwaarde tot causa te proclameren.

Wij zagen reeds, dat zulks geschiedde uit juridische overwegingen. In het strafrecht
gaat het immers steeds om het causaal verband tussen een menselijke gedraging en een zeker
gevolg. De vraag luidt hier steeds: Wie heeft rechtens veroorzaakt? Mills theorie kon op deze
vraag nimmer antwoord geven, omdat zij slechts het geheel van de condiciones sine qua non
als oorzaak liet gelden en dus nimmer tot toerekening van een causaal verband tot een
handelend subject kon voeren, maar door een geheel complex van voorwaarden doorrekende
tot het gevolg. En daar dit complex in zijn gedachtegang een oneindige reeks vormt (iedere
condicio sine qua non vraagt weer een vroegere ad infinitum), was dit causaliteitsbegrip
wetenschappelijk niet hanteerbaar.

Maar v. Buri's theorie, die van een scherpe scheiding tussen de causaliteitsvraag en de
juridisch normatieve vragen van de toerekening, onrechtmatigheid, schuld en
aansprakelijkheid uitging, en de handeling zelf op onjuridische wijze als een fysisch-
psychisch gebeuren vatte, kon dit fundamenteel gebrek van de theorie niet verhelpen. De
verwekking van het kind, dat later een moord pleegde, [tP478] is in zijn gedachtegang
ongetwijfeld condicio sine qua non van de dood van het slachtoffer, evenals de verwekking

6 Zie mijn verhandeling Het juridisch causaliteitsprobleem in het licht der wetsidee (A.R. Staatkunde 3
maandel. orgaan 1928 blz. 48 vlg. en mijn De modale structuur van het juridisch oorzakelijkheidsverband
(Mededelingen der Kon. Ned. Akademie van Wetenschappen afd. letterkunde, nieuwe Reeks DI. 13 nr. 5, 1950).

7 Traeger zelf is overigens een van de meest eminente verdedigers van de theorie van de adequate
veroorzaking.
8 G. Radbruch Die Lehre von der adaquaten Verursachung (1902) blz. 74

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §1
Inleiding (tekstversie 6)

van de vader van de moordenaar enz. Het wordt op deze grondslag volstrekt willekeurig de
handeling van een bepaald persoon als “oorzaak” te proclameren.

Ook afgescheiden van deze juridisch zinloze consequenties moest de theorie, wegens
het uitschakelen van alle juridisch-normatieve gezichtspunten, buiten de eigenlijke
rechtsvraag omgaan. Wel verdedigen zich haar aanhangers tegen het verwijt, dat zij geen
maatstaf hebben voor de omgrenzing van de juridische aansprakelijkheid met het argument,
dat deze begrenzing door de onrechtmatigheids- en schuldleer moet geschieden. Maar wij
zagen reeds vroeger, dat deze causaliteitsleer de grondslagen voor de juridische toerekening,
voor het onrechtmatigheids- en schuldoordeel en voor de juridische gevolgsaansprakelijkheid
opheft. Zij leidt in het rechtswetenschappelijk denken tot onoplosbare antinomieén. Zeer sterk
openbaren zich deze antinomieén bij de juridische figuur van veroorzaking door nalaten.
[tP479]

Wij zagen reeds vroeger, dat de meeste volgelingen van v. Buri weigeren aan de
negatieve factoren oorzakelijk karakter toe te kennen. Maar zelfs voor zover men op Mills
voetspoor dit wel zou doen, moet men in de theorie van de condicio sine qua non tot de
juridisch zinloze slotsom komen, dat het nalaten van degene die juridisch verplicht was te
handelen in het causaliteitsoordeel op één lijn staat met dat van de talloos anderen, die niet
daartoe verplicht waren.

In het kader van het hierboven besproken naturalistisch begrip van het rechtsfeit zou
zulks betekenen, dat niet slechts de moeder, die haar jonge kind het voedsel onthoudt, ten
gevolge waarvan het sterft maar ook alle andere mensen de dood van het kind veroorzaakt
hebben, omdat zij immers eveneens een negatieve condicio sine qua non voor het
doodsgevolg hebben gesteld. Gelijk men evenzeer zou moeten concluderen, dat in positieve
zin de leverancier, die te goeder trouw aan de moordenaar het pistool leverde, waarmee deze
het dodelijk schot loste de dood van het slachtoffer heeft bewerkt.

Daarmee is de juridische onbruikbaarheid van deze theorie wel voldoende in het licht
gesteld. VVoor zover zij soms in de rechtsspraak [tP480] scheen te worden gehanteerd, was zij
in werkelijkheid reeds grondig in de zin van de juridische vraagstelling omgezet en werd
inderdaad de juridische causaliteitsvraag naar normatief-rechtelijke maatstaven beantwoord,
gelijk ons in het vervolg blijken zal. Nimmer heeft de rechtspraktijk er aan gedacht een
juridisch zinloze causaliteitsvraag te stellen, zoals men die in de dogmatische bespiegelingen
van de theoretici slag op slag kan aantreffen.

De theorieén van de adequate veroorzaking

Tegenover de causaliteitstheorieén van de condicio sine qua non stellen zich die van
de adequate veroorzaking. De grondslagen hiervoor werden in 1888 gelegd door de
Freiburgse fysioloog en logicus Joh. von Kries,® die zijn theorie in een bijzondere
verhandeling voor het strafrecht heeft trachten aannemelijk te maken.

Von Kries baseerde zich op de wiskundige waarschijnlijkheidsrekening, om van
daaruit in het algemeen de waarschijnlijkheidsoordelen te onderzoeken. Daarbij ging hij
evenals alle latere aanhangers van de adequatietheorie, uit van Mills zgn. wijsgerig
causaliteitsbegrip, volgens hetwelk, gelijk wij zagen, oorzaak is het geheel van de condiciones
sine qua non. VVolgens hem past echter [tP482] dit causaliteitsbegrip niet voor het recht, en
voert ook v. Buri’s theorie, die elke afzonderlijke condicio sine qua non tot oorzaak

9 Johannes von Kries, “Ueber den Begriff der objectiven Mdoglichkeit” (Vierteljahrschrift flr
wissenschafliche Philosophie dI. 12 blz. 179-240;287-323; 393-428).
10 Uber die Begriffe der Wahscheinlichkeit und ihre Bedeutung im Strafrecht (Zeitschrift fiir die gesamte

Strafrechtswissenschaft Bnd. 9 S. 528-537).

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §1
Inleiding (tekstversie 6)

promoveerde, in bepaalde gevallen tot consequenties ten aanzien van de
gevolgsaansprakelijkheid, die het rechtsgevoel niet bevredigen.

De door het gevolg gekwalificeerde delicten

In het strafrecht wijst men met name op de zgn. door het gevolg gekwalificeerde
delicten (bv. mishandeling de dood ten gevolge hebbende), waar de in de delictsomschrijving
bijzonder vermelde gevolgen niet door het schuldvereiste worden beheerst, zodat de
consequenties van de theorie van de condicio sine qua non ten aanzien van de
gevolgsaansprakelijkheid hier niet door de schuldleer worden “gecorrigeerd”.

In het algemeen gesproken wil de theorie van de adequate veroorzaking daarom
slechts zulke condiciones sine qua non als oorzaak laten gelden, die, bepaalde factoren
gegeven, met een zekere waarschijnlijkheid het gevolg met zich brengen of het intreden van
dit gevolg “begunstigen”. Daarmee werd het element van de “voorzienbaarheid” in het
causaliteitsoordeel gebracht. En daar de hierdoor in de theorie van de condicio sine qua non
aangebrachte beperkingen [tP483] met het oog op de juridische aansprakelijkheid waren
geconstrueerd, meende men hier van een juridische veroorzakingstheorie te mogen spreken.
In 1900 werd zij door de Duitse rechtsgeleerde Riimelin in een bijzondere uitwerking in de
rechtswetenschap geintroduceerd en hier te lande het eerst door P. Scholten en de
strafrechtsgeleerde Simons aanvaard.

In het arrest van 3 febr.1927 NJ 1927 werd de grondgedachte van deze theorie naar
men meent ook door de Hoge Raad in zijn burgerrechtelijke rechtspraak overgenomen en
sindsdien in een groot aantal arresten tot “constante jurisprudentie” verheven.

Intussen doen zich bij de bepaling van het waarschijnlijkheidsoordeel een drietal
belangrijke vragen voor:
1¢ welke feitelijke factoren mag de beoordelaar als gegeven veronderstellen. Welke
feitenkennis (von Kries sprak hier van ontologische kennis) mag m.a.w. aan het
waarschijnlijkheidsoordeel worden ten grondslag gelegd?

Moet bv. bij de vraag of een lichte messteek of een lichte klap op het hoofd met
waarschijnlijkheid de dood van de getroffene ten gevolge kan hebben, rekening worden
gehouden [tP484] met de achteraf gebleken feiten, dat het slachtoffer een zgn. “bloeder” was
of een uiterst dun schedeldak had? Of moet men zich plaatsen op het zgn. ex ante standpunt
en alleen rekening houden met de feitelijke kennis van een normaal mens, resp. van de dader
zelve op het ogenblik van het begaan van het feit?
2° welke kennis van de natuurwetten en ervaringsregels, die het empirisch gebeuren
beheersen, welke nomologische kennis, gelijk von Kries haar noemde, moet bij de berekening
der waarschijnlijkheid als maatstaf dienen? Deze kennis is immers steeds in voortgang en
deskundigen weten daarvan uiteraard meer dan normaal ontwikkelde leken;
3° hoe groot moet de graad van de waarschijnlijkheid zijn, wil men juridisch een causaal
verband vaststellen? Deze kan schommelen tussen een minimale kans en een
waarschijnlijkheid van 99%.

Vooral naar aanleiding van de eerste vraag zijn de aanhangers van de adequatietheorie
onderling verdeeld.

v. Kries stelde zich op het standpunt van de zgn. subjectieve prognose. Hij nam daarbij
als maatstaf de feitenkennis, die de dader heeft op het ogenblik van de daad, of die hij bij
behoorlijke [tP485] opmerkzaamheid op dit ogenblik bezitten kon. VVolgens zijn eigen
uitspraak ging hij hierbij uit van de schuldige gedraging waarbij hij de schuld in een
onjuridische, psychologische zin vatte, waarover later. Daartegenover verdedigde Rumelin het
standpunt van de zgn. Objektive nachtragliche Prognose. VVolgens deze opvatting moeten alle
voorwaarden, die op objectief (en dus niet slechts voor de dader) kenbare wijze ten tijde van
de handeling aanwezig zijn geweest, ook die welke eerst door het verloop van het gebeuren

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §1
Inleiding (tekstversie 6)

zelve ontdekt zijn, bij het waarschijnlijkheidsoordeel worden in rekening gesteld. Deze laatste
opvatting wordt in de literatuur slechts door enkelen gedeeld, terwijl v. Kries’ subjectieve
theorie onder de juristen in het geheel geen aanhang vond. Het meest gehuldigd standpunt is
dat geen rekening dient te worden gehouden met omstandigheden, die eerst achteraf (ex post)
bekend werden, maar alleen met zulke die op het moment van de handeling (ex ante) kenbaar
waren voor een normaal mens en dus maar niet enkel voor de dader. Dit standpunt wordt
blijkbaar ook door de Hoge Raad sinds 1927 in de burgerrechtelijke rechtspraak ingenomen,
als hij spreekt over een “redelijkerwijze te voorzien gevolg”, [tP486] maar, gelijk wij zullen
zien, alleen dan, wanneer voor de juridische aansprakelijkheid het schuldvereiste is gesteld.
Daarentegen blijkt in de strafrechtspraak bij de bepaling van het causaal verband tussen de
door het gevolg gekwalificeerde delicten en het kwalificerend gevolg in hoofdzaak de theorie
van Riumelin te worden gevolgd, voor zover het gaat om biologische of fysisch-chemische
voorvragen, waarvoor het oordeel van deskundigen wordt ingeroepen,*! in de overige
gevallen meestal geen bepaalde theorie als grondslag van het causaliteitsoordeel valt te
onderkennen; ten aanzien van de delicten, waarvoor “opzet” is vereist, wordt de
waarschijnlijkheid of voorzienbaarheid van het gevolg gewoonlijk onmiddellijk aan het
schuldoordeel vastgeknoopt.

Ten aanzien van de tweede hierboven gestelde vraag, welke nomologische kennis aan
het waarschijnlijkheidsoordeel ten grondslag moet worden gelegd, is men het in de theorie er
over eens, dat tenminste in de berekening dient te worden betrokken de gehele
ervaringskennis van de mensheid en dus niet de individuele kennis van de dader, tenzij deze
boven de normale uitging. Zo oordeelt zelfs v. Kries. Ten aanzien van de vraag, op welk
tijdstip, dat van de handeling [tP488] dan wel dat van haar beoordeling, deze nomologische
kennis in rekening gebracht moet worden, verschillen de theorieén onderling weer, evenals
ten aanzien van de eerste vraag.

Ten aanzien van de derde vraag eindelijk, welke graad van waarschijnlijkheid men
voor het causaliteitsverband dient aan te nemen geeft de theorie weinig zeggende algemene
formules, (bv. dat de condicio sine qua non de mogelijkheid van het gevolg objectief moet
vergroten waaraan sommigen nog toevoegen “op niet onaanzienlijke wijze”).

Bezien wij de verschillende theorieén van de adequate veroorzaking kritisch, dan
kunnen wij in het algemeen opmerken, dat zij tot een wezenlijk juridisch causaliteitshegrip
niet konden komen, omdat zij alle zonder onderscheid van de leer van de condicio sine qua
non bleken uit te gaan en slechts naar een selectie uit de op zichzelf onoverzienbare reeks van
voorwaarden streefden. Een intrinsiek juridisch oorzaakbegrip kan echter nimmer bestaan in
een selectie van bepaalde factoren uit een intrinsiek onjuridisch, naturalistisch oorzaakbegrip.
Juist doordat de leer van de adequate veroorzaking de theorie van de condicio sine qua non tot
grondslag nam, stond zij principieel zwak tegenover het verwijt, van de zijde van von Buri’s
volgelingen, dat de [tP489] waarschijnlijkheid of voorzienbaarheid van het ingetreden gevolg
met de causaliteitsvraag zelf niets van doen heeft, evenmin als de overwegingen van
billijkheid en van het “rechtsgevoel” ten aanzien van een beperking van de juridische
aansprakelijkheid voor de gevolgen.

Overigens is de waarschijnlijkheid of voorzienbaarheid van een bepaald gevolg op
zichzelf allerminst een juridische stand van zaken. Men kan een waarschijnlijkheidsoordeel
vaststellen los van iedere rechtsvraag, gelijk ook de moderne natuurkunde in wezen geheel op
waarschijnlijkheidsberekening gebouwd is.

Het innerlijk verband van de juridische causaliteitsvraag met de voor-juridische
oorzakelijke samenhangen brengt wel met zich, dat de eerste niet los van de laatste kan

1 Zie v. Eck, DI. 1, blz. 170, die, gelijk wij zagen, voor de eigenlijk juridische causaliteitsvraag geen oog
heeft.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §1
Inleiding (tekstversie 6)

worden beantwoord, maar zij laat zich nimmer tot een niet-juridische oorzakelijkheidsvraag
herleiden.

Wanneer bv. Riimelin in het door v. Kries gestelde geval, dat een verpleegster, het
medisch voorschrift vergetend, aan een patiént nog eens een artsenij geeft, waarin intussen
buiten haar voorkennis een ander gift gemengd had, onder toepassing van zijn theorie van de
objectieve prognose ex post, tot de conclusie komt, dat de verpleegster op adequate wijze de
dood [tP490] van de patiént heeft veroorzaakt, dan is geen ogenblik de eigenlijk juridische
causaliteitsvraag in het geding geweest. Het door hem aan zijn conclusie ten grondslag
gelegde waarschijnlijkheidsoordeel gaat geheel buiten deze vraag om en is daardoor juridisch
waardeloos.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §2
Inleiding (tekstversie 6)

82
Toepassing van de encyclopedische methode op dit probleem

De grote fout in de hierboven besproken causaliteitstheorieén was dat men het
causaliteitsbegrip niet als een modaal grondbegrip van de rechtswetenschap onderkend heeft.
Uitgaande van een onjuridisch oorzakelijkheidsbegrip behandelde men het
causaliteitsprobleem slechts incidenteel in bepaalde onderdelen van de rechtswetenschap. Zo
is in het strafrecht bij de materiéle delicten, in het burgerrechtelijk schadevergoedingsrecht
bij de leer van de wanprestatie (bij de uitvoering van overeenkomsten) en bij de leer van de
onrechtmatige daad, in het private schadeverzekeringsrecht bij de vraag: eenheid of
meerderheid van verzekerde oorzaken van schade en in het sociale verzekeringsrecht bij de
vraag of het “ongeval” de arbeider is overkomen in verband met het bedrijf, waarin hij
werkzaam was. En daar zich bij deze specifieke causaliteitsvragen typische bijzonderheden
geldend maken, die samenhangen [tP492] met de typische geaardheid van de rechtssferen,
waarbinnen zij zich voordoen, bleef de grondleggende modaal-juridische eenheid in de
vraagstelling verborgen.

Daarom hebben wij ons tot eerste taak te stellen de modale structuur van het juridisch
oorzakelijkheidsverband bloot te leggen en theoretisch te analyseren. En daartoe moeten wij
breken met de grondslag van de onjuridische theorieén.

De methode, die wij hierbij volgen, zal ons impliciet de structurele samenhang van
alle modale grondbegrippen van de rechtswetenschap ontdekken. Zij is tegelijk de methode
om een juister inzicht te krijgen in de fundamentele betekenis en functie van het zgn.
rechtsbegrip als grondleggend begrip van de wetenschappelijk juridische denkwijze.

De methode tot vorming van het juridisch oorzakelijkheidsbegrip

Hoe kunnen wij dus tot een intrinsiek rechtskundig veroorzakingsbegrip komen?
Alleen langs de vroeger door ons aangegeven weg, waarbij wij ons van het analogisch
karakter van dit begrip bewust blijven en tot een geleidelijke precisering van zijn juridieke zin
voortschrijden, door het oorzakelijkheidsmoment in successieve samenhang met alle andere
modale structuurmomenten van het juridisch aspect te vatten, in hun gezamenlijke
kwalificatie door de modale zinkern. [tP493]

De getalsanalogie in het juridisch causaliteitsverband

Om te beginnen is een rechtelijk causaal verband nimmer te vatten los van de
juridische getalsanalogie. De vraag of wij met één of meer rechtsfeiten en met één of meer
juridisch relevante causale verbanden te doen hebben, is een intrinsieke rechtsvraag en laat
zich slechts naar juridisch normatieve maatstaven beantwoorden. Dit geldt zowel ten aanzien
van subjectieve als objectieve rechtsfeiten. In het hierboven gestelde geval van de
verpleegster en de giftmenger worden twee concrete handelingen verricht door twee
verschillende personen. Onder het juridisch aspect is het echter de vraag of de dood van de
patiént door één of door twee rechtsfeiten worden bestreken en hoe deze rechtsfeiten zijn te
vatten. Wij stuiten hier nl. op de juridische figuur van het instrumentele daderschap, waarbij
de giftmenger de verpleegster als instrument gebruikt tot uitvoering van zijn plannen. De
toediening van de vergiftigde artsenij is juridisch zijn daad, al beperkt zich de fysieke en
biologische zijde van zijn handeling tot de menging van het gif in het medicament. Wanneer
nu het biologisch causaal verband tussen de toegediende hoeveelheid gif van deze bepaalde
soort en de [tP494] dood van de patiént is vastgesteld, wat eventueel door deskundigen moet

! Onder materiéle delicten verstaat men zulke in wier wettelijke omschrijving een bepaald gevolg als
constitutief vereiste van het strafbaar feit is opgenomen (bv. doodslag, veroorzaken van dood door schuld,
zaakbeschadiging, mishandeling enz.)

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §2
Inleiding (tekstversie 6)

worden uitgemaakt, is de eigenlijke rechtsvraag: Wie heeft de dood veroorzaakt? nimmer los
van rechtsmaatstaven te beantwoorden. En bij deze vraag is primair deze: “Heft het
instrumentele daderschap als rechtsfeit de juridische toerekening van het gevolg tot de
verpleegster op, of zijn er twee, aan verschillende personen toe te rekenen, rechtsfeiten (bv.
moord door A en veroorzaking van dood door schuld door B) gepleegd, die ieder afzonderlijk
het doodsgevolg omvatten? De Nederlandse rechtspraak beantwoordt deze vraag
tegenwoordig? eenstemmig in eerstgenoemde zin, uitgaande van de opvatting, dat de als
instrument gebruikte persoon slechts “willoos werktuig” is (vgl. bv. HR 15 jan. 1912
W.9278). Het is echter duidelijk, dat bij deze juridische vraagstelling het doodsgevolg zelf
onder zijn rechtelijk aspect in aanmerking komt en nimmer onder een bloot biologisch
gezichtspunt. De dood van het slachtoffer is zelf een objectief en dus onzelfstandig rechtsfeit,
dat rechtsgevolgen met zich brengt en slechts in rechtsverhoudingen is vast te stellen.

De getalsanalogie in het juridisch causaal verband bij de zgn. deelnemingsvormen
[tP496]

Nog gecompliceerder openbaart zich de getalsanalogie in het juridisch
oorzakelijkheidsverband bij de zgn. deelnemingsvormen als mededaderschap,
medeplichtigheid en uitlokking.

Bij het mededaderschap vormen ook geheel uiteenlopende handelingen van de
samenwerkende delinquenten juridisch één geheel (bv. twee houden de armen van het
slachtoffer vast, de derde brengt de dodelijke steek toe). Juridisch is er eenheid van
oorzakelijk verband bij een veelheid van gelijksoortige delicten: ieder veroorzaakt onder
juridisch aspect het gehele gevolg. Daarom kan het hier ook niet ter zake doen of twee
mededaders gelijktijdig of achtereenvolgens een op zichzelf dodelijke steek toebrengen.
Volgens de naturalistische theorie van de condicio sine qua non zou men in zulk een geval
zich hebben af te vragen, of de tweede steek een condicio sine qua non voor het ingetreden
doodsgevolg is, ofschoon v. Buri deze moeilijkheid trachtte te ontgaan door de
deelnemingsleer buiten de causaliteitsvraag te houden en vanuit de schuldvraag te
behandelen. En ook de theorieén van de adequate veroorzaking moeten deze onjuridische
vraag stellen, omdat ook in haar gedachtegang slechts een naturalistisch gevatte condicio sine
qua non als adequate [tP497] oorzaak in aanmerking kan komen.?

De getalsanalogie openbaart zich hier, evenals bij het middellijk daderschap ook aan
de wetszijde van het juridisch aspect, en wel in de normen, waarnaar het feitelijk causaal
verband wordt beoordeeld. Bij het mededaderschap is er steeds eenheid van overtreden norm:
de mededaders overtreden in hun verenigde activiteit dezelfde rechtsnorm, die het in
juridische zin met boos opzet en onrechtmatig veroorzaken van het omschreven gevolg
verbiedt. Juist daarom is er ook naar de feitelijke zijde juridische eenheid van oorzakelijk
verband bij een veelheid van gedragingen voor zover van een handelen in vereniging sprake
is.

Bij medeplichtigheid en uitlokking daarentegen is er - in verhouding tot de hoofddaad
- juridische verscheidenheid van overtreden norm en daardoor ook verscheidenheid van
feitelijk causaal verband. Medeplichtigheid en uitlokking zijn zgn. accessoire
deelnemersvormen. De medeplichtige bij of uitlokker tot een diefstal of moord is niet (gelijk
de middellijke en de mededader) zelf dader van deze delicten, doch hij verricht slechts
voorbereidende of ondersteunende handelingen, die in juridisch causaal verband tot de
hoofddaad staan en slechts in dit juridisch [tP499] causaal verband met de hoofddaad als

2 Sinds het arrest van de Hoge Raad van 27 Juni 1898 W. 7146 oordeelde de H.R. vroeger anders.

3 Zevenbergen, Leerboek van het Nederlandse strafrecht, DI. | blz. 247, redt zich uit deze impasse door
op te merken, dat de deelnemingsleer met het “natuuroorzakelijkheidscriterium” niets heeft uit te staan. Dit zij
gaarne toegegeven. Maar met de juridische causaliteitsvraag heeft zij alles van doen.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §2
Inleiding (tekstversie 6)

medeplichtigheid, resp. uitlokking in aanmerking komen. Bij de medeplichtigheid moet deze
hoofddaad, waartoe de dader reeds tevoren het besluit had genomen, verricht zijn, of althans
een begin van uitvoering hebben verkregen, met medewerking van voorgestelde
hulpverlening; bij de uitlokking moet de hoofddader door bepaalde middelen (art. 47, 20 WvS
noemt giften, beloften, misbruik van gezag, geweld, bedreiging of misleiding, of het
verschaffen van gelegenheidsmiddelen of inlichtingen) bewogen zijn tot het plegen van het
hoofdfeit, waartoe het besluit dus eerst ten gevolge van de uitlokking werd genomen. De
uitlokker en medeplichtige overtreden een norm, die het veroorzaken, resp. begunstigen van
het hoofdfeit en niet die, welke het hoofdfeit zelf verbiedt. Daarom luidt ook de juridische
causaliteitsvraag ten aanzien van deze accessoire deelnemingsvormen anders dan ten aanzien
van de hoofddaad.* [tP501]

Ook bij het causaal verband van objectieve rechtsfeiten doet zich, gelijk wij
opmerkten, de juridische getalsanalogie gelden. Men denke aan het vroeger gegeven
voorbeeld van de door brand veroorzaakte en door verzekering gedekte schade, waar
juridische eenheid van causaal verband en van de dit causaal verband beheersende rechtsnorm
bestaat bij een veelheid van schadeveroorzakende objectieve en subjectieve rechtsfeiten (de
brand, de door de brandweer genomen maatregelen, eventuele diefstal tijdens de brand en het
blussingswerk gepleegd).®

Het moet op het eerste gezicht duidelijk zijn, dat het principieel onmogelijk is dit
causaal verband in een a-normatief veroorzakingsbegrip te vatten, daar men toch moeilijk zal
kunnen vol houden, dat de blussingsmaatregelen en eventuele diefstallen in een
natuurwetmatig verband met de brand als “natuurfeit” staan. Onder natuurwetenschappelijk
gezichtspunt is het dwaasheid te zeggen, dat brand de door blussing aangerichte schade,
vermissing ten gevolge van diefstal of schade geleden door op bevel van hoger hand genomen
maatregelen ter voorkoming van uitbreiding van de brand zou veroorzaken. Als condicio sine
gua non voor deze schade kan de brand slechts worden gevat, wanneer men allerlei juridisch
normatieve standen van zaken in rekening stelt als overheidsvoorschriften, het
eigendomsrecht [tP503] van de bestolene en de onrechtmatigheid van de handeling van de
dief, en daarbij verliest het begrip condicio sine qua non zijn in de theorie daaraan gehechte
zin. En dan is het nog alleen mogelijk al deze schadegevolgen op rekening van de brand te
stellen, door een objectief-juridische toerekening, die dit objectieve rechtsfeit tot rechtsgrond
voor de aansprakelijkheid van de verzekeraar verheft, waarover zo straks nader. Het condicio
sine qua non - verband kan los van juridische gezichtspunten, nimmer een rechtsgrond voor
de gevolgsaansprakelijkheid aangeven.

De ruimte-analogie in het juridisch causaal verband

Evenmin als het feitelijk juridisch causaal verband kan worden gevat los van de
getalsanalogie, kan het zijn rechtskundige zin openbaren los van de juridische ruimte-
analogie. Geen enkel feit kan juridisch een ander feit veroorzaken, dat buiten de rechtsruimte,
d.i. het geldingsgebied van een rechtsorde, valt en daarin geen juridische plaats heeft. De
hierboven geanalyseerde vragen inzake juridische eenheid of veelheid van causaal verband
laten zich slechts stellen en beantwoorden binnen [tP506] het geldingsgebied van een
bepaalde rechtsorde. Kan men bv. zeggen, dat iemand zich op Nederlands grondgebied als
middellijk dader schuldig maakt aan moord ,wanneer het doodsgevolg buiten de Nederlandse
grenzen intreedt? (lemand laat bv. in Amsterdam door een tussenpersoon vergiftigde
chocolade verzenden aan zijn in Londen wonende vrouw, die hij van het leven wil beroven.)

4 v. Eck (a.w. dl. 1l blz.51) erkent, dat de uitlokker en medeplichtige aansprakelijk zijn voor het
veroorzaken, dat een ander de dadersnorm overtreedt. Daarmee geeft hij zelf impliciet toe, dat hij met zijn begrip
“causa efficiens” juridisch niet uitkomt, want van een “fysisch bewerken” is hier natuurlijk geen sprake.

5 Strafrechtelijk zou hier uitsluitend de diefstal als causaal rechtsfeit in aanmerking komen.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §2
Inleiding (tekstversie 6)

De biotische analogie in het juridisch causaal verband
De causale ingreep in het rechtsleven als labiel evenwicht van rechtsbelangen
Het verband tussen juridische veroorzaking en gevolgsaansprakelijkheid

Niets kan voorts in juridische zin oorzaak zijn, wat niet ingrijpt in het rechtsleven.
Daarmee raken wij de biotische analogie in het juridisch causaliteitsverband. Het rechtsleven
nu is een labiel, door rechtsorganen in stand gehouden evenwicht van rechtsbelangen, dat
door rechtsnormen wordt gereguleerd. Slechts aan rechtsbelangen kan in juridische zin
schade worden toegebracht en slechts rechtsbelangen kunnen in het rechtsleven worden
gediend. Wanneer een brandweerman, om een kind uit een door de bliksem getroffen,
brandend huis te redden, een ruit inslaat, dan veroorzaakt hij in juridische zin [tP507] geen
schade, omdat door zijn daad het evenwicht van de rechtsbelangen niet verbroken wordt. De
schade wordt hier toegerekend tot het objectieve rechtsfeit van de brand en zal eventueel door
verzekering worden gedekt.

Het moet tevens duidelijk zijn, dat het begrip “juridische schade”,® dat voor de
juridische causaliteitsvraag zowel bij de aansprakelijkheid uit onrechtmatige daad als bij de
risicoaansprakelijkheid essentieel is, in een naturalistische oorzakelijkheidsleer zinloos wordt,
omdat het normatieve waardering en afweging van rechtsbelangen onderstelt. Men denke bv.
aan de juridische figuren: veroorzaken van aanstoot voor de eerbaarheid (artt. 240 en 451
Wetbk. v. Strafr. of aantasten van iemands eer of goede naam (art. 261 Wetbk. v. Strafr.).
Schade kan in juridische zin ook worden veroorzaakt door het in gevaar brengen van
rechtsgoederen of door het verstoren van de orde (bv. door links te rijden, waar de
verkeersregeling het voorschrift rechtsrijden bevat). En het juridisch gevaarsbegrip laat zich
nimmer herleiden tot een natuurwetenschappelijk waarschijnlijkheidsbegrip. Het moet zijn
juridische zin putten uit de modale structuur van het juridisch aspect zelf, al zal het in deze
rechtskundige betekenis weer niet los van a-normatieve waarschijnlijkheidsoordelen [tP509]
kunnen worden gevat.

De psychische analogie in het juridisch causaal verband
De rechtelijke wilscausaliteit

De biotische analogie in het juridisch oorzakelijkheidsverband eist op haar beurt een
nadere precisering door de sensitief-psychische en na-psychische analogieén. Het rechtsleven,
dat, gelijk wij zagen bestaat in een labiel door rechtsnormen gereguleerd evenwicht van
rechtsbelangen, is naar zijn subjectieve zijde betrokken op de wil in zijn juridische zin, die
verantwoordelijkheid voor iemands gedragingen tegenover de rechtsorde impliceert en welks
juridische sfeer in rechten en plichten is afgebakend. En ook de feitelijke gevolgen van
objectieve rechtsfeiten komen krachtens de juridische subject-objectrelatie, rechtens alleen in
aanmerking onder het gezichtspunt der juridische verantwoordelijkheid en aansprakelijkheid
van rechtssubjecten, wier rechten en plichten op die feitelijke gevolgen betrokken zijn. Zo
doet bv. een brand ten gevolge van blikseminslag het object van eigendomsrecht tenietgaan,

6 “Juridische” schade is ook niet identiek met economische schade. Bij daling van de koers van aandelen
in een onderneming ten gevolge van een slechte gang van zaken lijden de aandeelhouders economische schade,
van een juridisch oorzakelijke inbreuk op hun rechtsbelangen behoeft hierbij echter nog geen sprake te zijn. Dat
is wel het geval, wanneer de koersdaling bv. veroorzaakt is door de verspreiding van onjuiste berichten over de
financiéle positie van de onderneming in een financieel dagblad, ten gevolge waarvan verschillende
aandeelhouders tot verkoop van hun aandelen overgaan. Want dan is de schade door hen geleden veroorzaakt
door een onrechtmatige daad van de berichtgever. De aan de gedupeerde aandeelhouders veroorzaakte schade is
in dit geval ook van juridische aard en wordt rechtsgrond voor de verplichting tot schadevergoeding ex art. 1401
BW.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §2
Inleiding (tekstversie 6)

en is dit gevolg weer rechtsgrond voor het inwerking treden van de rechtsverplichting van de
verzekeraar tot uitkering van de verzekerde som.’

Daarom is inderdaad de juridische causaliteitsvraag [tP512] naar haar feitelijke zijde
onlosmakelijk betrokken op de vraag van de rechtsgevolgen naar de wetszijde. Los hiervan
verliest zij haar rechtskundige zin. De feitelijk-oorzakelijke ingreep van menselijke
gedragingen in het evenwicht van rechtsbelangen is steeds een juridische wilscausaliteit en er
is geen rechtsleven mogelijk zonder juridische verantwoordelijkheid voor wilsuitingen.

De logische analogieén in het juridisch causaal verband
De samenhang tussen de subjectieve veroorzaking en de juridische toerekening, de
rechtmatigheid of onrechtmatigheid

Dit impliceert tevens, dat de rechtskundige causaliteitsvraag niet is te vatten los van de
subjectieve, resp. objectieve juridische toerekening en van de vraag inzake de rechtmatigheid
resp. onrechtmatigheid voor zover betreft de subjectieve rechtsfeiten. Daarmee raken wij de
logische analogieén in het juridisch oorzakelijk verband die gefundeerd zijn in het vroeger
besproken logisch principe van de toereikende grond, maar nimmer tot logische relaties te
herleiden zijn. Wij wezen er reeds vroeger op, dat bij de subjectief-feitelijke veroorzaking van
een in het rechtsleven ingrijpend gevolg, de juridische vraag steeds luidt: Wie heeft dit
veroorzaakt? en dat deze vraag de juridische toerekening van het gevolg tot een rechtssubject
onderstelt. Wij zagen tevens, dat alle theorieén, die van het onjuridisch gevatte begrip van de
condicio sine qua non uitgingen, reeds op dit [tP513] essentiéle punt de rechtswetenschap in
de steek moesten laten, omdat zij de grondslag voor de juridische toerekening ophieven.

Ook in de objectieve theorieén van de adequate veroorzaking kan niet worden
ontkend, dat het te goeder trouw verkopen van een revolver aan een persoon die daarmee een
moord pleegt, de objectieve kans voor het veroorzaken van eens anders dood op niet
onbelangrijke wijze verhoogt, evenals bv. de levering van een auto aan iemand, die pas
onlangs in het bezit van zijn rijbewijs is gekomen en door onoplettendheid een voetganger
dood rijdt, en dat dus deze leveranties bij consequente toepassing van de theorie moeten
geacht worden op “adequate wijze” de dood van het slachtoffer te hebben veroorzaakt. Maar
ieder gevoelt toch, dat zulk een “adequaat oorzakelijkheidsverband” geheel buiten de
rechtsvraag: “Wie heeft veroorzaakt?” omgaat.

De juridische toerekening van een gevolg tot een rechtssubject is slechts mogelijk op
de grondslag van het rechtmatigheids- of onrechtmatigheidsoordeel, want het gaat om de
juridische “toereikende grond” voor de rechtsgevolgen. Alleen op deze grondslag heeft het
ook juridisch zin van veroorzaken door nalaten te spreken. Alleen diegenen, op wie in een
gegeven geval een rechtsplicht [tP514] tot handelen rustte, kunnen door hun niet-handelen
oorzakelijk in het rechtsleven ingrijpen.

7 De neokantiaans georiénteerde rechtstheoretici zullen aan deze logische analogieén weer oorspronkelijk
logische zin toekennen. Zo vatte H. Kelsen de juridische toerekening uitdrukkelijk als een logische toeordening
van een rechtsfeit tot de eenheid van de rechtsorde of een deel daarvan door middel van de persoonscategorie (de
categorie van het rechtssubject die op extreem rationalistische wijze door hem werd gevat als “personificatie van
rechtsnormen”). Daarbij verwikkelde hij zich in de antinomie, hoe dan het “onrecht” (het “onrechtmatige™)
logisch tot het “recht” kan worden toegerekend. Zie mijn inaugurele oratie: “De Betekenis der Wetsidee voor
Rechtswetenschap en Rechtsphilosophie” (1926, Kok, Kampen) blz. 26 vig. en blz.34 vig.).

W. Zevenbergen (Leerboek van het Nederlandse Strafrecht DI. I, 1924 blz.160) ziet in de
onrechtmatigheid “de kwaliteit van de handeling, die, logisch, daardoor ontstaat, dat de handeling, bepaaldelijk
wat de objectieve zijde betreft, getoetst wordt aan de rechtsorde en daarmede in strijd blijkt te zijn”. Hier wordt
dus de contraire tegenstelling tussen rechtmatig en onrechtmatig met de logische tegenspraak verward. De
vaststelling van de onrechtmatigheid van een handeling is toch geheel iets anders, dan een bloot logisch oordeel.
Zij eist een rechtswaardering in een juridieke interpretatie van het feit.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §2
Inleiding (tekstversie 6)

Het labiele evenwicht van de rechtsbelangen eist, dat ieder zijn rechtsplichten nakomt.
Het stilzitten, waar men juridisch behoort te handelen, is niet een logisch niets, gelijk
verschillende aanhangers van de naturalistische theorie van de condicio sine qua non
beweerden, maar een oorzakelijke ingreep in het rechtsleven, dat berekend is op nakoming
van de rechtsplichten.

Dit impliceert tevens, dat de onrechtmatigheid van een gedraging haar juridische
causaliteit onderstelt. Want geen gedraging kan door de rechtsorde verboden zijn, die niet
causaal in het evenwicht van de rechtsbelangen ingrijpt. Wanneer dus het
onrechtmatigheidsbegrip een grondbegrip van de rechtswetenschap is - wat door niemand
geloochend wordt - dan geldt hetzelfde voor het juridisch causaliteitsbegrip. Men heeft dit
met name voor het strafrecht ontkend met een beroep op de zgn. formele delicten (beter: de
delicten “met formele omschrijving”), waarbij in de wettelijke omschrijving geen verband
met een bijzonder gevolg is opgenomen, in tegenstelling tot de zgn. materiéle (beter: delicten
met materiéle omschrijving) [tP515] als bv. moord, doodslag, diefstal, brandstichting enz.,
waar dit wel het geval is. Daarbij ontkende men niet, dat iedere menselijke handeling, dus ook
die, welke aan een formeel delict (als bv. het rijden met een auto een uur na zonsondergang
zonder de voorgeschreven verlichting) beantwoordt, zekere gevolgen met zich brengt. Maar
hier zouden deze gevolgen strafrechtelijk irrelevant zijn.

Daargelaten nu, dat de onderscheiding tussen formele en materiéle delicten door vele
strafrechtsgeleerden principieel is bestreden, doet zich in bovenstaande redenering de invloed
van het onjuridisch causaliteitsbegrip van de condicio sine qua non gevoelen. Men klampte
zich vast aan de gedachte, dat het gevolg, om juridisch relevant te zijn, in de wettelijke
omschrijving als een van de “fysisch-psychische handeling” wel onderscheiden tastbaar feit
van fysiek karakter moest zijn aangeduid, waarvoor de handeling dan condicio sine qua non
moet zijn. Men vergat echter, dat in het rechtsleven ook het bloot veroorzaken van gevaar
voor rechtsgoederen een causale ingreep in het evenwicht van de rechtsbelangen kan
opleveren en dat het rechtens verboden zijn van een handeling of een nalaten, zonder dat
daarbij [tP516] een specifiek gevolg als bestanddeel van de delictsomschrijving is
opgenomen, slechts gegrond kan zijn in hun juridische zin van voor de beschermde
rechtsgoederen gevaar veroorzakend karakter. Het oorzakelijk ingrijpen in het labiele
evenwicht van de rechtsbelangen is een modaal bestanddeel van ieder rechtsfeit. Alleen
daardoor is het ook gekarakteriseerd als rechtsgrond voor rechtsgevolgen naar de wetszijde
van het rechtsleven.

Het in art.165 Wetbk. v. Strafrecht, lid 1, omschreven delict van “door schuld gevaar
veroorzaken voor het verkeer door mechanische kracht over een spoorweg” is ongetwijfeld
een delict met materiéle omschrijving, dat wel onderscheiden is van het in het 2° lid
omschreven door het gevolg gekwalificeerd delict (het gevaar veroorzaken voor dit verkeer,
dat iemands dood ten gevolge heeft). Het is echter duidelijk dat aan eerstgenoemd delict ook
beantwoordt de gedraging van een machinist, die met de door hem bestuurde trein op
schuldige wijze door een onveilig signaal rijdt, hetgeen evengoed als een formeel delict (de
formele overtreding van een verkeersvoorschrift) zou kunnen worden opgevat.®

Het strafrechtelijk verschil tussen formele en materiéle delicten kan dus - indien het al
is te [tP518] handhaven - slechts van bewijsrechtelijk belang zijn, in zoverre bij de laatste in
de dagvaarding uitdrukkelijk het veroorzaken van het in de wettelijke omschrijving
aangeduide specifieke gevolg moet worden ten laste gelegd, en de bewijslast inzake het
causaal verband op de openbare aanklager (het “Openbaar Ministerie) drukt, terwijl bij de
tenlastelegging van een formeel delict de causale ingreep in het rechtsleven in de zin van een
gevaarveroorzaking voor door de rechtsnorm beschermde rechtsgoederen ondersteld is.

8 In deze zin Hof Den Bosch 17 febr.1930, ber. bij arrest Hoge Raad 2 Juni 1930, aangehaald bij v. Eck
a.w. Il blz. 253 noot 27. Hier moet slechts vaststaan, dat ook in concreto gevaar is veroorzaakt.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §2
Inleiding (tekstversie 6)

De materiéle onrechtmatigheidsleer en de zgn. rechtvaardigingsgronden

Met de vraag, of het juridisch causaliteitsbegrip een grondbegrip van de
rechtswetenschap is, heeft de onderscheiding dus niets uit te staan. Het standpunt, door
verschillende aanhangers van de zgn. materiéle onrechtmatigheidsleer verdedigd, dat wanneer
in een bepaald geval kan worden aangetoond, dat een formeel handelen in strijd met een
rechtsnorm in concreto geen gevaar voor rechtsgoederen oplevert, zulk een handeling in
materiéle zin niet onrechtmatig kan zijn, is in zijn grondslag zeker juist. Alleen dient te
worden bedacht, dat althans op strafrechtelijk gebied een formele overtreding reeds als
zodanig het gevaar van navolging door anderen in zich sluit, dat alleen [tP519] op zwaar
wegende gronden door de rechtsorde kan worden aanvaard, wanneer daartegenover een groter
rechtsbelang het formeel handelen in strijd met de gestelde regel zou rechtvaardigen. Men
spreekt hier dan ook van rechtvaardigingsgronden, die de onrechtmatigheid uitsluiten. Ons
strafwetboek (art. 40 tot en met 43) kent een viertal algemene of absolute
rechtvaardigingsgronden, die altijd de handeling rechtmatig maken, t.w. overmacht,
noodweer, (het begaan van het feit, als dit is geboden door de noodzakelijke verdediging van
eigen of eens anders lijf, eerbaarheid of goed tegen ogenblikkelijke, wederrechtelijke
aanranding), het voldoen aan een wettelijk voorschrift en aan een bevoegd gegeven ambtelijk
bevel. Daarnaast staan de relatieve of bijzondere rechtvaardigingsgronden, die slechts ten
aanzien van een bepaald rechtsfeit gelden (bv. het handelen in het algemeen belang of tot
noodzakelijke verdediging bij het opzettelijk aanranden van iemands eer of goede naam, door
tenlastelegging van een bepaald feit, met het kennelijk doel daaraan ruchtbaarheid te geven,
eventueel door geschriften of afbeeldingen, art.261, 3° lid WvS).

Ook buiten het Strafwetboek om zijn in bijzondere wetten verschillende
rechtvaardigingsgronden [tP520] te vinden. Zo ligt bv. in het ouderlijk tuchtrecht een
rechtvaardigingsgrond voor het toedienen van een matige kastijding. Zo kan bv. een door een
chirurg in het belang van de patiént verrichte deskundige operatie zonder meer nimmer vallen
onder het begrip mishandeling. Voor deze handelwijze is ongetwijfeld een
rechtvaardigingsgrond te vinden in de wet op de uitoefening van de geneeskunst, die echter
geen aan schuld te wijten medische fouten kan dekken.

Het systematisch gezichtspunt voor het vatten van de rechtvaardigingsgronden dient
echter steeds te worden gevonden in de onlosmakelijke modale samenhang tussen de
onrechtmatigheid en de juridische causaliteit.

Causaliteitsvraag en onrechtmatigheidsvraag blijven ondanks haar innerlijke
samenhang onderscheiden

Hiermee is niet gezegd, dat bij de onrechtmatige gedragingen de causaliteitsvraag zich
zou dekken met de onrechtmatigheidsvraag.

Dat dit niet het geval is springt onmiddellijk in het oog bij de door het gevolg
gekwalificeerde delicten. Maar ook buiten deze categorie van onrechtmatige daden is dit niet
het geval. Men kan alleen zeggen, dat de onrechtmatigheid in het algemeen een storende
subjectief-causale ingreep in het evenwicht van de rechtsbelangen vooronderstelt. [tP521]
Maar de feitelijke juridische omvang van het oorzakelijk verband is in de formele
onrechtmatigheid van de gedraging nog niet geimpliceerd. Wie in strijd met de
verkeersvoorschriften zonder noodzaak links van de weg rijdt pleegt een onrechtmatige daad,
in zover hij in het algemeen in juridische zin gevaar voor de ordelijke loop van het verkeer
veroorzaakt. Maar of aan deze onrechtmatige daad bijzondere feitelijke gevolgen als
aanrijding, zaakbeschadiging, dood of verminking van bepaalde personen, operatiekosten enz.
zijn toe te rekenen, is een vraag, die zich vanuit de onrechtmatigheid alleen niet laat
beantwoorden.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §2
Inleiding (tekstversie 6)

Deze structurele stand van zaken komt volledig tot zijn recht in onze reeds meermalen
gegeven formule: Geen onrechtmatigheid zonder een storende causale ingreep in het
evenwicht van de rechtsbelangen, hetgeen echter in zich sluit, dat het juridisch causaal
verband slechts is vast te stellen in een afweging van deze belangen door de rechtsvormer.

De historische analogie in het juridisch causaal verband
De juridische vormgeving door competente organen

Hiermee raken wij een nieuwe analogie in de modale structuur van het juridisch
aspect, de cultuur-historische, [tP522] die weer een nadere precisering geeft aan de aard van
het juridisch oorzakelijk verband.

De afweging van de rechtsbelangen en daarmee ook de praktische opvattingen inzake
de juridische causaliteit zijn, ondanks de constante grondslag, die zij in de modale structuur
van het juridisch aspect bezitten, in haar concrete vormen afhankelijk van de historische
ontwikkeling. Bij primitieve volkeren en ook in de middeleeuwen der westerse cultuur en
zelfs nog in de XV1I° eeuw geloofden de rechtsvormers in magische causale samenhangen
(toverij, hekserij enz.), die ook in hun juridisch aspect werden erkend als schadelijk voor het
evenwicht van de rechtsbelangen, als oorzakelijke wilsingrepen in het rechtsleven. Anderzijds
miste men hier het inzicht in vele natuurwetmatige samenhangen, die ons eerst door de
moderne wetenschap ontsloten zijn en in verband waarmee ook de juridische
causaliteitsoordelen in vele opzichten wijziging en uitbreiding hebben ondergaan, omdat,
gelijk wij herhaaldelijk hebben vastgesteld, het juridisch oorzakelijkheidsverband in zijn
eigengeaardheid nimmer los van de niet-juridische is te vatten. De plaats, welke het juridisch
aspect in de gehele orde van de modale aspecten inneemt, [tP523] brengt met zich, dat een
juridisch causaal verband zich slechts kan voordoen op de grondslag van een cultuur-
historische samenhang en dat het naar de wetszijde van het rechtsleven positieve vormgeving
eist door daartoe met rechtsmacht beklede organen. Het kan zich nimmer, gelijk een
natuurwettelijk causaal verband, vanzelf voordoen, onafhankelijk van menselijke waardering.

Van een “opzettelijk gevaar veroorzaken voor het spoorwegverkeer” (het delict
omschreven in art. 164 WvS) kon voor de X1X® eeuw uiteraard geen sprake zijn. De wetgever
heeft hier dus vorm gegeven aan een modern rechtsfeit, aan een moderne wijze van schadelijk
oorzakelijk ingrijpen in het evenwicht van de rechtsbelangen.

Het concrete individuele rechtsfeit met zijn concrete oorzakelijke samenhang kan zich
uiteraard slechts aan de feitelijke zijde van het rechtsleven voordoen.

Maar als rechtsfeit moet het beantwoorden aan de typische vormgeving, welke de
rechtsvormer in zijn omschrijving als rechtsgrond voor rechtsgevolgen naar de wetszijde van
het rechtsleven heeft gegeven. Het in de positieve rechtsregel omlijnde type of de juridische
vorm van rechtsfeit en feitelijk causaal verband als rechtsgrond voor [tP524] rechtsgevolgen
behoort dus tot de wets- of normzijde van het rechtsleven. Er is op zichzelf geen bezwaar
tegen dit onderscheid tussen de wetszijde en de feitelijke zijde van het rechtsfeit aan te duiden
met de termen rechtsfeit en rechtsfeitverwerkelijking, mits men maar niet (met Beling en
Zevenbergen) deze termen in een onjuridische zin gaat vatten.

De relativiteit van de begrippen onrechtmatigheid en juridische veroorzaking

Met de hier gesignaleerde historische analogie van de juridische vormgeving hangt ten
nauwste samen de relativiteit van het juridisch causaliteits- en onrechtmatigheidsoordeel,
relativiteit hier bedoeld in deze zin, dat zij een verschillende (historisch gefundeerde) vorm
zullen aannemen al naar gelang van de typische rechtssferen, waarin zij fungeren. Zo is er bv.
een typisch verschil tussen de (statelijk) strafrechtelijke en de burgerrechtelijke vorm van
onrechtmatigheid en oorzakelijkheid. De aard van het moderne strafrecht, voor zover het
berust op het sinds de XIX® eeuwse codificaties erkende beginsel: geen strafbaarheid zonder

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §2
Inleiding (tekstversie 6)

een aan het rechtsfeit voorafgaande wettelijke strafbepaling (vgl. art. 1. WvS)® brengt met
zich, dat de onrechtmatigheid en oorzakelijkheid hier steeds gebonden zijn aan afzonderlijke
[tP526] en min of meer streng omlijnde wettelijke omschrijvingen van typische
delictsvormen. M.a.w. niet iedere onrechtmatige daad is dit ook in strafrechtelijke zin, maar
alleen diegene, welke beantwoorden aan de strafwettelijke delictsomschrijvingen. Ook brengt
de aard van het (statelijk) strafrecht met zich dat de onrechtmatigheid en oorzakelijkheid van
een menselijke gedraging hier de typische zin hebben van een storende ingreep in het
publieke rechtsbelang van de gehele staatsgemeenschap, zodat hier nimmer sprake kan zijn
van een daad, die alleen tegenover een bepaald persoon onrechtmatig en causaal is.

In het moderne burgerlijk privaatrecht daarentegen, gaat het bij de onrechtmatigheids-
en causaliteitsvraag steeds om een in juridische zin schadelijke oorzakelijke ingreep in de
burgerrechtelijke belangensfeer van een bepaald rechtssubject, dat als gelijke tegenover de
dader staat. Hier kan iedere onrechtmatige daad, voor zover die slechts schadelijk in de
burgerrechtelijke belangen van de gelaedeerde ingrijpt, en deze schade aan schuld van de
dader is te wijten, de dader aansprakelijk maken voor schadevergoeding. De nadere juridische
vormgeving aan de modale elementen onrechtmatigheid [tP527] en causaal verband en
daarmee de nadere juridische vormgeving aan het begrip onrechtmatige daad is hier in
beginsel (behoudens enkele aanvullende wettelijke regelingen) aan de rechtspraak
overgelaten, terwijl de wetgever zich beperkt tot een algemene aansprakelijkheidsformule.
Daarom schuilt er geen enkele tegenstrijdigheid in dat een handeling, die uit het oogpunt van
het publieke rechtsbelang ten volle rechtmatig is (bv. de aanleg van een spoorwegdijk),
niettemin uit burgerrechtelijk oogpunt tegenover bepaalde personen onrechtmatig is wegens
een (niet door een wettelijk voorschrift gedekte) inbreuk op hun burgerrechtelijk
eigendomsrecht (bv. door het veroorzaken van oppersing van naburige gronden en de
scheuring van de muren der zich daarop bevindende particuliere huizen).'° Daarom beperkt
zich hier het rechtsgevolg naar de wetszijde tot een veroordeling tot schadevergoeding en zal
de gelaedeerde niet een rechtelijk bevel tot staking van de aanleg en opruiming van de
aangelegde werken kunnen uitlokken, omdat zulk een bevel het publieke rechtsbelang zou
schaden en met de rechtmatigheid van de aanleg onder dit gezichtspunt geen rekening zou

9 Dit beginsel is bv. aanvaard in de Verenigde Staten van Noord-Amerika, Frankrijk, Nederland, de
Duitse Bondsrepubliek, Belgié en Italié. In Groot-Brittannié en de Sovjet Unie daarentegen is het niet wettelijk
erkend. Evenmin in het nazistisch Duitsland en in het door onze Londense noodwetgever uitgevaardigde
buitengewone strafrecht voor de tijdens de Duitse bezetting gepleegde misdaden.

10 Vgl. HR 8 April 1881 W.4663 en (in revisie) HR 23 Juni 1882 W.4791, Hof Amsterdam 31 jan.1902
W.7746 en Rb. Amsterdam 25 nov. 1932 W12621.

Zeer duidelijk vindt men de in de tekst gemaakte onderscheiding tussen de publiekrechtelijke
rechtmatigheid en de burgerrechtelijke onrechtmatigheid van een handeling in de nieuwere jurisprudentie van de
HR inzake de schadevergoedingsplicht van de overheid voor onrechtmatige inbreuk op burgerrechtelijke
eigendom ten gevolge van maatregelen in het algemeen belang genomen.

Z0 HR19 Maart 1943 NJ 1943, 312 inzake de VVoorste Stroom bij Tilburg. De gemeente Tilburg voor de
keus gesteld tussen een zeer kostbare effectieve en een goedkopere, doch onzekerder methode voor reiniging van
het rioolwater, koos op financiéle gronden de laatste, ondanks de kans, dat de bewoners langs de VVoorste
Stroom, bij niet doeltreffendheid van deze methode (door de HR als inbreuk op hun eigendomsrecht
beschouwde) overlast zouden ondervinden door de opstijgende dampen en stank. Toen inderdaad bleek, dat de
dampen en de stank niet ophielden, spraken de betrokken bewoners de gemeente ex. art.1401 BW aan tot
schadevergoeding. Tot vijfmaal toe werd de HR geroepen naar aanleiding hiervan uitspraak te doen. Het vijfde
geval werd beslist bij het bovengenoemd arrest. De HR wees de eis toe, overwegende: “dat de Gemeente dus
doende een gedragslijn volgde, die weliswaar vanuit het oogpunt van de door haar te behartigen
gemeentebelangen volkomen gerechtvaardigd en zelfs geboden kon zijn, doch waarvan tegenover de eigenaar
van een bedreigd perceel de eventuele nadelige gevolgen, die daaruit voor deze mochten voortvloeien, voor haar
rekening behoren te komen”.

In gelijke zin HR 18 febr. 1944 NJ 1944, 226 (inzake uitdroging van particuliere grond ten gevolge van
massale wateronttrekking aan de bodem door de Haagse waterleiding).

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §2
Inleiding (tekstversie 6)

houden.!! Ook het feitelijk juridisch causaliteitsverband [tP531] richt zich in zulke gevallen
naar de burgerrechtelijke sfeer en wordt naar burgerrechtelijke maatstaven vastgesteld.
Wegens de hoge (historisch gefundeerde) burgerrechtelijke waardering van het
eigendomsrecht in de democratische staten zal hier het oorzakelijk verband tussen de daad en
haar voor de eigendom schadelijke gevolgen zeer ruim worden genomen en praktisch naar het
beginsel van de risicoaansprakelijkheid worden beoordeeld, terwijl het in andere gevallen,
waarin men de aansprakelijkheid scherper aan het schuldvereiste bindt, veel enger zal worden
gevat.'2 Want, om het nog eens te herhalen, het feitelijke causaal verband van een daad komt
juridisch slechts in aanmerking als rechtsgrond voor rechtsgevolgen naar de wetszijde van het
rechtsleven en de beantwoording van een juridische causaliteitsvraag berust steeds op een
afweging van rechtsbelangen. Slechts zij die van een naturalistisch causaliteitsbegrip uitgaan,
kunnen in deze relativiteit van de juridische oorzakelijkheidsoordelen iets tegenstrijdige zien.

De relativiteit van de juridische toerekeningsvatbaarheid

De bedoelde relativiteit deelt zich vanuit [tP533] de historische analogie ook aan de
juridische toerekening en toerekeningsvatbaarheid mede. Zij die door het burgerlijk
privaatrecht als ontoerekeningsvatbaar en daarom onbekwaam worden beschouwd ten aanzien
van het verrichten van geoorloofde rechtshandelingen als bron van burgerrechtelijke
verbintenissen, behoeven daarom nog niet als ontoerekeningsvatbaar ten aanzien van
onrechtmatige daden te worden aangemerkt. Art. 1483, 1o lid BW sluit uitdrukkelijk de
bepaling van het vorig artikel, dat alle verbintenissen door minderjarige of onder curatele
gestelde personen aangegaan van rechtswege nietig zijn, uit ten aanzien van verbintenissen
voortvloeiende uit een begaan misdrijf of uit een daad welke aan een ander schade heeft
veroorzaakt. Sommige civilisten hebben nu gemeend, dat hier voor de juridische toerekening
en verantwoordelijkheid geen toerekeningsvatbaarheid vereist zou zijn, een opvatting, die
innerlijk nog tegenstrijdiger wordt, omdat zij in deze gevallen wel aan het burgerrechtelijk
schuldvereiste voor de aansprakelijkheid vasthouden.®® De fout schuilt hierin, dat deze
schrijvers geen rekening houden met de relativiteit van het juridisch begrip van de
toerekeningsvatbaarheid. [tP535] Ook in het strafrecht geldt deze betrekkelijkheid van het
begrip. Slechts ten aanzien van personen, die op biologische gronden volstrekt
wilsonbekwaam moeten worden geacht, kan van een absolute ontoerekeningsvatbaarheid
worden gesproken.

De hierboven gesignaleerde (in de historische analogieénsfeer van de modale structuur
van het juridisch aspect gegronde) relativiteit van het onrechtmatigheids- en
causaliteitsbegrip, maakt het ook begrijpelijk, dat beide (in hun onverbrekelijke samenhang)
in de rechtspraak van de Hoge Raad op art.1401 BW sinds het beroemde arrest van 31 jan.
1919 W.10365 NJ 1919, 161 een geweldige uitbreiding konden verkrijgen, waarbij intussen

1 Bekend zijn ook de gevallen van schade aan de eigendom van anderen toegebracht door mijnexploitatie
(wegens verzakking van de bovengrond). VVgl. HR 31 dec.1920 W.10698, Rb. Maastricht 14 april 1927 W.11718
en 30 Juni 1927 NJ 1927, 1226.

12 In sommige rechterlijke uitspraken wordt hier inderdaad de onrechtmatigheid en schuld aangenomen,
omdat de gedaagde “op eigen risico” of “op eigen gevaar” handelde. Zo Rb. Den Haag 27 okt 1925 NJ 1926,
218; Rb. Dordrecht 2 feb. 1927 W.11637 (beide betreffende de executie van een bij voorraad uitvoerbaar
verklaard vonnis, dat later vernietigd werd); HR 23 dec. 1932 W.12632 NJ 1933, 984 (het zgn.
liquidateursarrest).

Dit is uiteraard een innerlijk tegenstrijdige constructie, omdat, gelijk wij hieronder zullen zien, het
risicoprincipe het schuldprincipe uitsluit. VVgl. hierbij v.d. Grinten in “Rechtsgeleerd Magazijn” - Themis 1940
blz.420) en Mr. J. Drion “Een nieuwe koers in ’s Hogen Raads’ jurisprudentie over de onrechtmatige daad” in
WPNR 3¢ artikel n0.3994 (1947).

18 Zo dr. L.C. Hofmann Het Nederlands Verbintenissenrecht 1¢ dl. 5% dr. 1937 blz. 285/6 noot 4) en de
daar aangehaalde literatuur.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §2
Inleiding (tekstversie 6)

weer een principieel onderscheid valt te constateren ten aanzien van de beoordeling van
private burgerrechtelijke onrechtmatige daden en onrechtmatige overheidsdaden. Op deze
jurisprudentie komen wij zo aanstonds nader terug. Steeds dient hierbij echter in het oog te
worden gehouden, dat zulks niets afdoet aan de constante modale structuur van het juridisch
causaliteits- en onrechtmatigheidsmoment, maar alleen betreft de wisselende inhoud van de
vormgeving, welke zij in het (historisch gefundeerd) proces van de rechtsvorming [tP536]
ondergaan. De noodzakelijkheid van juridische vormgeving is een constant moment in de
modale structuur van het rechtsleven. Slechts haar inhoud is aan verandering onderhevig.

De taalanalogie in het juridisch causaal verband
De rechtsbetekenis van het veroorzaken

Deze stand van zaken wordt nog duidelijker, wanneer wij de historische analogie van
de juridische vormgeving vatten in haar onverbrekelijk verband met de taalanalogie, d.i. de
naastvolgende analogieénsfeer in de modale structuur van het juridisch aspect. Bij de
vaststelling van het juridisch causaal verband in zijn precisering door de juridische
vormgeving gaat het steeds om de vaststelling van de rechtsbetekenis van de causale ingreep
in het evenwicht van de rechtsbelangen. leder rechtsfeit, ten aanzien waarvan de
oorzakelijkheidsvraag wordt opgeworpen, eist in de eerste plaats juridische interpretatie.

Wanneer tijdens een dichte mist twee personenauto’s met elkaar in botsing komen,
waarbij de ene geheel vernield en de ander zwaar beschadigd wordt, dan moet eerst het
rechtsfeit in zijn juridische betekenis worden vastgesteld, zal het zin hebben de juridische
causaliteitsvraag op te werpen. De eerste vraag is: moet de botsing juridisch worden
toegeschreven aan een objectief [tP537] rechtsfeit, de dichte mist, die ook bij de in zulke
omstandigheden in acht te nemen normale voorzichtigheid van de bestuurders, een nimmer uit
te schakelen gevaar voor aanrijdingen veroorzaakt, dan wel kan hier de subjectieve
causaliteitsvraag worden gesteld: Wie van de twee bestuurders heeft onder de gegeven
omstandigheden de botsing veroorzaakt? In het laatste geval maakt de oorzakelijkheidsvraag
een onverbrekelijk bestanddeel uit van de juridische interpretatie van de subjectieve
gedragingen van de bestuurders. Dan moet een van beiden of wel moeten beiden een
onrechtmatige daad hebben gepleegd, waaraan de veroorzaakte schade juridisch valt toe te
rekenen.

Ook in het geval, dat het schadelijk gevolg juridisch moet worden toegerekend tot het
objectieve rechtsfeit, de mist, en de causaliteitsvraag nog slechts zin heeft voor het vaststellen
van de aansprakelijkheid van de verzekeraars, is deze vraag natuurlijk bestanddeel van de
juridische interpretatieve vraag inzake de rechtsbetekenis van het gehele voorval. Men denke
ook aan het vroeger gegeven voorbeeld van de verzekering van een schip tegen zeegevaar en
tegen molestgevaar. De juridische causaliteitsvraag betr. de geleden schade impliceert de
juridische interpretatie van de contractuele termen “zeegevaar” en “molestgevaar”. In iedere
juridische causaliteitsvraag schuilt een vraag van juridische interpretatie van de feiten. Bij
uitschakelijking van de taalanalogie verliest het causaliteitsprobleem zijn juridische zin. Het
juridisch aspect van de feiten kan slechts bestaan op de [tP538] grondslag van dat van de
symbolische betekenis.

De omgangsanalogie in het juridisch causaal verband
De correlatie van juridische maatschaps- en gemeenschapsverhoudingen

De rechtsbetekenis zelf van de feiten en van hun feitelijke gevolgen is op haar beurt
afhankelijk van de eisen, welke in het rechtsverkeer gelden. Hiermee raken wij de analogie
van het omgangsaspect in de modale structuur van het rechtsleven, waardoor de biotische
analogie een nadere juridische precisering krijgt. Wij hebben het rechtsleven vroeger
omschreven als een labiel evenwicht van rechtsbelangen, dat door rechtsnormen wordt

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §2
Inleiding (tekstversie 6)

gereguleerd en waarin oorzakelijke ingrepen hetzij aan subjectieve juridische wilsuitingen,
hetzij aan objectieve rechtsfeiten worden toegerekend als rechtsgrond voor rechtsgevolgen
naar de wetszijde. Wij hebben gezien, hoe deze causale ingrepen zich alleen kunnen voordoen
in historisch gefundeerde juridische vormen, onder vaststelling van hun rechtsbetekenis. Het
rechtsverkeer geeft nu deze nadere precisering aan het evenwicht van de rechtsbelangen, dat
het zich steeds voordoet in een correlatie van juridische maatschaps- en juridische
gemeenschapsverhoudingen.

Onder de eerste verstaan wij zulke rechtsverhoudingen, waarin de rechtssubjecten
gecoordineerd [tP539] naast elkaar fungeren, zonder dat zij hier als leden van een geheel
optreden. Onder de tweede diegene, waarin dit laatste juist wel het geval is, zodat hier ook de
causale ingreep in het evenwicht van de rechtsbelangen steeds een ingreep in het juridisch
gemeenschapsbelang betekent. Impliciet stuitten wij reeds op deze stand van zaken bij de
bespreking van de relativiteit van het juridisch onrechtmatigheids- en causaliteitsoordeel. Zo
bleek bij de strafrechtelijke causaliteitsvraag steeds een schadelijke ingreep in het publieke
gemeenschapsbelang in het geding, terwijl bij de burgerrechtelijke causaliteitsvraag
daarentegen de oorzakelijke ingreep in de burgerrechtelijke belangensfeer van een individueel
rechtssubject aan de orde kwam, dat met de dader op voet van gelijkheid aan het
maatschappelijk rechtsverkeer deelneemt.

Het rechtsleven kan echter slechts in een evenwicht van gemeenschaps- en
maatschapsbelangen fungeren, omdat iedere gemeenschapsverhouding in het rechtsverkeer
haar keerzijde heeft in maatschapsverhoudingen en omgekeerd. Dit is een modaal-structurele
stand van zaken, die zowel geldt voor een primitieve als voor onze hoog ontwikkelde
moderne samenleving. [tP540]

Bij de behandeling van de sociologische grondslagen van de rechtswetenschap komen
wij hierop uiteraard uitvoerig terug. In het tegenwoordig verband is het voldoende de
betekenis van deze stand van zaken voor het juridisch causaliteitsprobleem te illustreren aan
het hierboven gegeven voorbeeld van de aanleg van een spoorwegdijk, die tegelijk het
publieke gemeenschapsbelang dient en schadelijk oorzakelijk ingrijpt in het private
eigendomsrecht in de burgerrechtelijke maatschapsverhoudingen. Hier behoort in de
rechtsgevolgen van het rechtsfeit een evenwicht tussen gemeenschaps- en
maatschapsbelangen te worden gevonden.

Dit impliceert tevens, dat de normatieve maatstaven van het rechtsverkeer, waarnaar
de rechtsbetekenis van het rechtsfeit en zijn oorzakelijke gevolgen wordt afgewogen zich in
een correlatie van gemeenschaps- en maatschapseisen zullen openbaren, waaraan op de
grondslag van de historische ontwikkeling op verschillende wijze juridisch vorm zal worden
gegeven.

De economische analogie in het juridisch causaal verband
De juridische economie in het evenwicht van de rechtsbelangen

Hoe wordt echter het evenwicht van de rechtsbelangen in hun correlatie van
gemeenschaps- en maatschapsfuncties nader door de modale structuur [tP541] van het
rechtsleven zelf gepreciseerd? Het evenwichtsbegrip is van natuurkundige oorsprong. In de
fysica is de evenwichtsverhouding betrokken op krachten of energiewerkingen. Maar alle
wetenschappen, die de tijdelijke werkelijkheid onder de na-fysische aspecten onderzoeken,
moeten dit evenwichtsbegrip in analogische zin hanteren. De biologie gebruikt het in een
modaal-biologische zin (het evenwicht in het organisch-levensaspect), de psychologie in een
modaal-psychologische zin (het psychisch evenwicht in het gevoelsleven), de
historiewetenschap in een modaal-historicale zin (het historisch machtsevenwicht), de
taalwetenschap in een modaal-taalkundige zin (het taalkundig evenwicht in de zinsbouw), de
economische wetenschap in een modaal economische zin (het economisch evenwicht in de

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §2
Inleiding (tekstversie 6)

prijsbeweging van de goederen) enz. enz. Het betreft hier steeds een wezenlijk analogisch
moment in de modale structuur der aspecten, dat op generlei wijze mag worden verward met
een bloot overdrachtelijke uitdrukkingswijze, omdat het een essentiéle stand van zaken in
deze modale structuur uitdrukt, die in een innerlijke samenhang met het fysisch of energetisch
aspect is gegrond. Ook voor het modaal-juridisch evenwichtsbegrip geldt hetzelfde. [tP542]
De weegschaal van Themis was vanouds het symbool van de juridische belangenwaardering.
Het evenwichtselement is een essentieel moment van het rechtsbegrip zelf. Het heeft reeds
een successieve zinbelasting ondergaan doordat het op de analogische
evenwichtsverhoudingen in de modale zin van alle vroegere aspecten appelleert. Hier is het
met name de economische analogie, die aan het evenwicht van de rechtsbelangen zijn nadere
precisering geeft. ledere naar rechtelijke maatstaf excessieve, iedere overdadige vervolging
van een bepaald belang waardoor rechtsplichten van maatschaps- of gemeenschapskarakter
worden geschonden, stoort het juridisch evenwicht en betekent een oorzakelijke inbreuk op de
overige belangensferen. Het rechtsleven moet spaarzaam omgaan met de rechtsgoederen, het
mag niet het ene rechtsbelang overmatige vrijheid van bevrediging geven ten koste van een
ander, evenmin de juridische maatschapsbelangen volledig ten offer brengen aan een
gemeenschapsbelang, noch omgekeerd. Toen Kant de idee van het recht omschreef als
“Inbegriff der Bedingungen unter denen die Willkir des einen mit der Willkir des anderen
unter einem allgemeinen Gesetz der Freiheit zusammenbestehen kann”, gaf hij een
humanistisch georiénteerde [tP543] definitie van de juridische evenwichtsverhouding, waarin
de juridische gemeenschapsbelangen geheel ten bate van de maatschapsbelangen werden
genegeerd. Deze omschrijving was eenzijdig toegespitst op de typische rechtssfeer van het
moderne burgerlijk privaatrecht en kon reeds daarom aan de modale evenwichtsverhouding in
het rechtsleven, die, onafhankelijk van de typische samenlevingsverhoudingen, een algemene
correlatie van gemeenschaps- en maatschapsbelangen insluit, geen uitdrukking geven.

Het evenwicht van de rechtsbelangen kan niet zonder offers aan vrijheid, zowel van de
zijde van de maatschaps- als van die van de gemeenschapsverhoudingen worden in stand
gehouden. Daarom is ook in de oorzakelijke ingreep in dit juridisch evenwicht de
economische analogie essentieel, al eist ook deze analogie krachtens haar historische
fundering juridische vormgeving, die naar haar inhoud een met de historische ontwikkeling
wisselend karakter draagt.

De esthetische analogie in het juridisch causaal verband
De harmonie van de rechtsbelangen en het juridisch evenredigheidsprincipe

Ditzelfde geldt tenslotte voor de esthetische analogie van de juridische harmonie,
waardoor de juridische evenwichtsverhouding en daarmee ook het juridisch causaliteitsbegrip
de laatste [tP544] modaal-analogische precisering krijgt. Het evenwicht van de rechtsbelangen
eist een juridische harmonisering van deze laatste volgens het rechtsbeginsel van de
evenredigheid, dat voor de juridische maatschapsverhoudingen een andere maatstaf stelt dan
voor de juridische gemeenschapsbetrekkingen, maar dat beide maatstaven weer verenigt bij
de afweging van de maatschapsbelangen tegen de gemeenschapsbelangen. De rechtsgevolgen,
welke de rechtsorde verbindt aan een oorzakelijke inbreuk op het door haar gereguleerde
evenwicht van de rechtsbelangen, behoren zelf weer evenredig te zijn aan de juridische
betekenis van het causale rechtsfeit. En daar het oorzakelijk verband tussen een rechtsfeit en
zijn feitelijke gevolgen slechts als rechtsgrond voor de rechtsgevolgen naar de wetszijde in
aanmerking komt, behoort het ook zelf naar een juridische evenredigheidsmaatstaf te worden
bepaald, die op zijn beurt afhankelijk is van de eisen van het rechtsverkeer in de correlatie van
gemeenschaps- en maatschapsbelangen.

De rechtsvraag, of de bestuurder van een personenauto, die op een voorrangsweg met
onverminderde snelheid doorrijdt, wanneer van een zijweg een andere auto nadert, de daarop

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §2
Inleiding (tekstversie 6)

gevolgde aanrijding [tP545] heeft veroorzaakt, laat zich met een natuurwetenschappelijk
causaliteitsbegrip evenmin beantwoorden als de juridische vraag, of waterschade en diefstal
als gevolg van een blikseminslag en de daardoor uitgebroken brand is ontstaan. Het gaat in
beide gevallen om een juridische toerekening van in het rechtsleven ingrijpende gevolgen
naar een juridische evenredigheidsmaatstaf, die afhankelijk is van het bijzondere
rechtsbeginsel, dat men aan de bepaling van de gevolgsaansprakelijkheid ten grondslag legt
en dus noodzakelijk een relatief karakter heeft. Wanneer de aanhangers van de leer van de
condicio sine qua non hiertegen aanvoeren: “Bij een oorzakelijk verband denken wij toch een
een gevolg, dat onafhankelijk van tijd en menselijk inzicht met noodzakelijkheid op het
veroorzakende feit volgt”,** dan moeten wij hun weer de vraag stellen of waterschade en
diefstal als zulk een natuurwetenschappelijk te bepalen gevolg van een brand is te begrijpen
en hoe het ooit mogelijk is met behulp van naturalistisch gevat begrip van de condicio sine
qua non uit te maken, wie een in juridische zin schadelijk gevolg heeft veroorzaakt.

Het adequaatheidselement in het juridisch causaal verband

Het juridisch evenredigheidsprincipe impliceert, [tP547] dat het causaal verband
tussen een rechtsfeit en zijn feitelijke gevolgen in het rechtsleven niet los is te vatten van de
rechtsnorm, die de rechtsgevolgen van het causale rechtsfeit regelt. Het is nu duidelijk, dat de
rechtsnorm zich bij de afweging van het feitelijk causaal verband tegen de rechtsgevolgen
steeds op het ex ante standpunt plaatst en slechts zulke gevolgen als door het betrokken
rechtsfeit veroorzaakt kan beschouwen, die met de aard van het laatste juridisch verband
houden, m.a.w. met een zekere waarschijnlijkheid daaruit voortvloeien. Dit was de juiste kern
in de leer van de adequate veroorzaking, die echter van het juridisch spoor afweek, door het
waarschijnlijkheidsbegrip los van de modale structuur van het juridisch causaliteitsverband te
vatten. Wat de vereiste graad van waarschijnlijkheid betreft, deze hangt weer geheel af van de
bijzondere evenredigheidsmaatstaven, die in de verschillende sferen van het rechtsleven
worden aangelegd. Wij wezen reeds op het verschil tussen het risicoprincipe en het
schuldprincipe bij de vaststelling van het juridisch causaal verband.

Kranenburgs psychologistische opvatting van het juridisch evenredigheidsprincipe
De mathematische oorsprong van het evenredigheidsbegrip

Het zo even genoemd evenredigheidsbeginsel [tP548] wordt door de Leidse oud-
hoogleraar in het staatsrecht W.R. Kranenburg als het grondbeginsel van alle juridische
waarderingsoordelen en kernmoment van het rechtsbegrip beschouwd, zodat hij het zelfs tot
criterium voor de onderscheiding van recht en moraal verheft.?> Hierbij wordt het analogisch
karakter van dit beginsel geheel uit het oog verloren. Het evenredigheidsprincipe is immers
niet van juridische, maar van mathematische oorsprong en kan dus nimmer het kernmoment
in de modale structuur van het recht zijn.

Evenals wij van het evenwichtsbegrip moesten opmerken, dat het van natuurkundige
oorsprong is, maar in alle vakwetenschappen, die op het onderzoek van de na-fysische
aspecten van de werkelijkheid gericht zijn, in een analogische zin terugkeert, zo kunnen wij
ook van het evenredigheidsbegrip zeggen, dat het in zijn analogisch gebruik in de niet-
mathematische wetenschappen telkens de modale zin van het onderzochte aspect aanneemt.
Wanneer Kranenburg dan ook schrijft, dat in de juridische waardering, “wordt geteld,
gemeten en gewogen, welke gevolgen de menselijke gedragingen aan lust en onlust gehad
hebben, of naar het normale verloop van zaken volgens menselijke [tP550] berekening zullen
hebben”, dan schuilt in deze uitspraak een dubbele verwarring: in de eerste plaats toch kunnen

14 Aldus prof. W.E.M. Meyers in zijn bekende artikelenreeks De betekenis der elementen
“waarschijnlijkheid” en “schuld” voor de aansprakelijkheid uit onrechtmatige daad. (WPNR. nrs. 3442 e.v.).
5 De grondslagen der rechtswetenschap (2¢ dr. 1948) blz.170/1.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §2
Inleiding (tekstversie 6)

lust- en onlustgevoelens niet in eigenlijke (d.i. mathematische en natuurkundige) zin geteld,
gewogen en gemeten worden en in de tweede plaats gaat het in het juridisch causaal verband
niet om de veroorzaking van lust- en onlustgevoelens, die zich immers nimmer naar een
juridische evenredigheid laten afmeten, maar uitsluitend om de veroorzaking van in het
rechtsleven ingrijpende gevolgen. Prof. Kranenburg meent echter, dat het recht van
psychische oorsprong is en uit het rechtsgevoel ontspringt, en zo wordt ook verklaarbaar, dat
hij aan het juridisch evenredigheidsprincipe als “wet van het rechtsbewustzijn of
rechtsgevoel” de volgende psychologische formulering geeft: “elk lid van de
rechtsgemeenschap is ten aanzien van de voorwaarden voor lust en onlust gelijk en
gelijkwaardig, voor zover hij niet zelf de voorwaarden schept voor het ontstaan van
bijzondere lust en onlust; zoveel lust en onlust, als waar voor elk de voorwaarden heeft
geschapen, komen aan hem toe”.'® Maar lust- en onlustgevoelens volgen nu eenmaal geen
juridische evenredigheidsmaatstaf, maar slechts hun eigen psychische wetmatigheid, die,
gelijk [tP552] wij reeds opmerkten, ook zelf allerminst van mathematische of fysische aard
is.” Er moge een innerlijke samenhang tussen het juridisch en het gevoelsaspect bestaan,
maar nimmer is het eerste tot het laatste, als tot zijn oorsprong te herleiden. En evenmin laat
zich de juridische evenredigheid tot een mathematische of fysische terugbrengen. VVoor zover
in de juridische waardering wordt “geteld”, “gewogen” en “gemeten” gaat het steeds om
analogieén van getal, energetisch evenwicht en mathematische evenredigheid, die zich niet
naar mathematische of natuurkundige wetten, maar slechts naar de normatieve wetten van het
juridisch aspect zelf richten en in de modale zinkern van dit aspect dienen te worden gevat.

Juridische en morele evenredigheid

En daar het evenredigheidsprincipe in het rechtsleven zelf een analogisch karakter
draagt, is het ook onhoudbaar daarin met Kranenburg het criterium ter onderscheiding van
recht en moraal te willen vinden. In de morele waardering wordt een eigen
evenredigheidsmaatstaf toegepast, die hier op de tijdelijke liefdeverhoudingen van toepassing
is. Onevenredige liefde tot het vaderland doet in morele zin tekort [tP555] aan de
liefdesplichten in kerk en gezin, en aan de liefdesplichten tegenover de burger van een
vijandige staat, die als onze naaste op onze weg geplaatst wordt.

En ook in de morele waarderingsoordelen wordt in analogische zin geteld, gewogen en
gemeten, en wel hier met inachtneming van de morele gevolgen van de daad (bv. de morele
invloed van onze gedragingen op anderen). Het penningske door de arme weduwe in de
offerkist geworpen, wordt door Christus Jezus meer geacht dan wat de rijken van hun

16 Positief recht en rechtsbewustzijn (2¢ dr. 1928) blz. 130 en De grondslagen der rechtswetenschap (2¢ dr.
1948) blz. 22.
S Lust en onlust dragen een zgn. polair karakter en laten zich in het gevoelsleven niet van elkaar

scheiden. Een lustgevoel is gewoonlijk met een minder intensief onlustgevoel doordrongen en slaat bij zgn.
verzadiging in zijn tegendeel om, d.w.z. dat het onlustgevoel de overhand krijgt.

Bovendien reageert het individuele gevoelsleven verschillend met name op culturele prikkels.
Ingespannen arbeid geeft de een overwegend lust-, de ander overwegend onlustgevoel. Ten aanzien van
zinnelijke prikkels kan het gevoelsleven afstompen.

Als het in het rechtsleven inderdaad zou gaan om evenredige toedeling van lust en onlust, dan zou bv.
een subjectief recht onder “lust” en een rechtsplicht onder “onlust” moeten worden gerangschikt. Maar ieder zal
toch toegeven, dat dit onmogelijk is. De rechtsorde heeft geen zeggenschap over het menselijk gevoelsleven, al
moet zij, krachtens de onloochenbare innerlijke samenhang van het juridisch en het psychisch aspect wel
degelijk met de eigenwettelijkheid van het laatste rekening houden. Dit geldt met name ten aanzien van het
strafrecht. De straf in juridische zin is ongetwijfeld een naar de rechtsmaatstaf verdiend leed. Al is dit leed in
juridische zin allerminst een leedgevoel, bij zijn toedeling en tenuitvoerlegging is het gevoelsleven van de
gestrafte op typische wijze betrokken, omdat de straf als rechtsactie op typische wijze (en niet slechts in de
algemeen-modale zin) in het menselijk gevoelsleven gefundeerd. Deze stand van zaken zal de lezer vanzelf
duidelijk worden bij de behandeling van de individualiteitsstructuren in het rechtsleven.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, §2
Inleiding (tekstversie 6)

overvloed gaven, waaruit wel duidelijk blijkt, dat het ook in de morele waardering wel
degelijk op de daad zelf, met al haar uiterlijke omstandigheden, aankomt en niet gelijk
Kranenburg met Kant meent alleen op de innerlijke gezindheid. Ongetwijfeld, de morele
evenredigheidsmaatstaf is een andere dan de juridische, al vertoont hij weer een innerlijke
samenhang met de laatste. Maar dit verschil kan niet gelegen zijn in een vermeend
mathematisch karakter van de rechtelijke waardering van het oorzakelijk verband tussen het
feit en zijn gevolgen als rechtsgrond voor de daaraan verbonden rechtsgevolgen. We stuiten
hier veeleer ter laatste instantie op de onherleidbare [tP556] modale zinkernen van het
juridisch en morele aspect, die wij logisch nog slechts kunnen onderscheiden op de
immanente grondslag van hun tijdelijke samenhang en op de transcendente grondslag van hun
religieuze worteleenheid, maar niet op de grondslag van een logisch genusbegrip.

De modale zinkern van het juridisch causaal verband: het vergeldend moment
kwalificeert het juridisch causaliteitsbegrip

Wij hebben de modale zinkern van het juridisch aspect in de vergelding, die van het
morele aspect in de (tijdelijke) liefde gevonden en kunnen van dit inzicht eerst in een later
verband theoretisch rekenschap geven. Hier willen wij slechts waarschuwen tegen een
vereenzelviging van het modale kernmoment van de vergelding met zijn bijzondere
uitdrukking in de strafvergelding.

De vergelding is het modale kernmoment in ieder juridisch waarderingsoordeel d.i. bij
elke vaststelling van de rechtsfeiten onder afweging van rechtsgronden en rechtsgevolgen,
onverschillig welk typisch karakter deze in het rechtsleven aannemen, onverschillig ook of de
rechtsfeiten een overtreding van bepaalde rechtsnormen betekenen, die in straf of
schadevergoeding of juridische vernietiging of door enige andere sanctie wordt opgewogen,
[tP557] dan wel of zij als rechtmatige handelingen of objectieve rechtsfeiten rechtsgronden
zijn voor het ontstaan of teniet gaan van rechten en verplichtingen.

Het is echter niet mogelijk dit modale kernmoment nader te analyseren of te
definiéren, omdat het de voorwaarde is voor iedere theoretisch-juridische analyse en definitie.
Het is een laatste intuitief gegeven, dat iedere onderscheidende ervaring van het juridisch
aspect van de werkelijkheid eerst mogelijk maakt, en dat alle analogische en anticiperende
momenten in de modale structuur van dit aspect hun juridische kwalificatie geeft.

En toch kan dit modale kernmoment zijn zin eerst ontplooien in zijn onverbrekelijke
samenhang met de gehele orde van de analogische momenten, die wij nu in hun successieve
samenhang hebben geanalyseerd. Maar men beweegt zich in een vicieuze cirkel, wanneer
men beproeft de modale zinkern te herleiden tot een analogisch moment als de
“evenredigheid”, omdat men bij deze herleidingspoging onmiddellijk het ogenschijnlijk
duidelijker begrip “evenredigheid” modaal dient te kwalificeren.

De “juridische evenredigheid" is een in oorsprong [tP558] mathematische analogie,®
die echter in de modale structuur van het rechtelijk aspect een successieve zinbelasting heeft
ondergaan door alle volgende analogische momenten en haar laatste modaal-analogische
precisering ontvangt door de esthetische analogie van de juridische belangenharmonisering.

Daarom is ook het juridisch causaliteitsbegrip eerst door zijn modale zinkern: de
vergelding innerlijk gekwalificeerd.

18 Dit werd reeds opgemerkt door Hugo de Groot (Inleidinge tot de Hollandsche Rechtsgeleerdheid B.I,
DI.1 811 en §12), die ten aanzien van de zgn. aritmetische en geometrische evenredigheidsmaatstaf bij de
rechtelijke waardering (de Groot noemt ze “evenredenheid” en “slechte evenheid”) opmerkt: “De woorden zijn
genomen uit de wiskonsten”.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

83
De juridische causaliteit en het schuldprobleem

De modale anticipaties in het juridisch causaal verband
De verhouding van schuld, onrechtmatigheid en causaliteit

Tot zover preciseerden wij het juridisch causaal verband in zijn onverbrekelijke
correlatie van wets- en subjectzijde vanuit de analogische structuur van het juridisch aspect in
haar kwalificatie door de modale zinkern van dit laatste: de vergeldende wijze.

Wij wenden ons thans tot de modale anticipaties, welke zich in de juridische
oorzakelijkheid gaan openbaren, wanneer het rechtsleven zich in ontsloten structuur bevindt.
Hier doet, voor zover betreft het causaal verband van rechtsfeiten, die door de rechtsorde tot
onrechtmatige daden zijn gestempeld, de schuldfiguur haar intrede. Zij beheerst [tP560] nu
naar de wetszijde van het rechtsleven de gevolgsaansprakelijkheid voor delicten, voor zover
het schuldprincipe niet voor het principe der risicoaansprakelijkheid (bij subjectieve
rechtsfeiten ook het beginsel van de gevaarzetting genoemd) heeft moeten wijken.

Het schuldbegrip is niet in dezelfde zin een modaal grondbegrip van de
rechtswetenschap als de analogische begrippen, die wij in het voorafgaande hebben
geanalyseerd.

De laatste waren immers essentiéle elementen van het transcendentale rechtsbegrip
zelf, dat het rechtswetenschappelijk denken eerst mogelijk maakt en de modale structuur van
het juridisch aspect in nog gesloten toestand synthetisch moet trachten te vatten.
Anticiperende structuur-momenten behoren strikt genomen in dit fundamentele rechtsbegrip
niet thuis, omdat het ook van de modale geaardheid van nog gesloten, primitieve
rechtsverschijnselen theoretisch rekenschap heeft te geven. En voor het vatten van de bloot
modale geaardheid van de rechtsverschijnselen is het schuldbegrip niet noodzakelijk. Ook
rechtsordeningen, waarin het schuldprincipe als richtsnoer voor de
aansprakelijkheidsafweging nog niet tot ontwikkeling is gekomen, kunnen zich slechts binnen
[tP561] de modale structuur van het juridisch aspect openbaren en hebben dus
rechtsgeaardheid. De anticiperende structuurmomenten behoren echter wel in de theoretische
idee van het recht te worden gevat, omdat deze laatste, zoals wij vroeger gezien hebben, de
modale structuur in de totaliteit van haar momenten op de worteleenheid en Oorsprong van
alle theoretisch uiteengestelde aspecten heeft te betrekken.

Het zgn. psychologisch schuldbegrip in de rechtswetenschap
De twee schuldvormen opzet en onachtzaamheid (dolus en culpa)

Evenals het causaliteitsbegrip en de meeste overige analogische grondbegrippen van
de rechtswetenschap wordt ook het schuldbegrip door de wetenschappelijke juristen telkens
weer in een onjuridische zin gevat. Daarvoor is in de eerste plaats de naturalistische
werkelijkheidsvisie aansprakelijk, die het subjectieve rechtsfeit als een getypiseerd fysisch-
psychisch verschijnsel vatte. Is de handeling, welker type in de rechtsnorm als rechtsgrond
voor rechtsgevolgen is omschreven, niets anders dan een gewilde spierbeweging en wordt
daarbij het wilsmoment in een psychologische zin gevat, dan ligt het voor de hand ook de
schuld als “innerlijk subjectief moment™ van het gedrag in een onjuridische, psychologische
[tP562] zin te nemen. Dit scheen bij de meest sprekende en zware schuldvorm, de opzet,
(“dolus™), ook zonder moeite mogelijk, terwijl het bij de lichtere vorm van de
onachtzaamheid (culpa in engere zin) onmiddellijk tot antinomieén moest voeren.

In psychologische zin dekt het opzettelijke in de gedraging zich met het gewild zijn,
waarbij dan het willen is te omschrijven als een emotionele gevoelsaandrift gericht op het
bereiken van een zeker doel en begeleid van het bewustzijn, dat men dit begeerde doel
begeerd als gevolg van eigen “activiteit” kan verwerkelijken. De verdere gevolgen van de

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

daad werden niet onmiddellijk begeerd en vallen dus buiten de eigenlijke psychologische
doelstelling (het gevoelsoogmerk), maar men kan niettemin het zekerheids- of
waarschijnlijkheidsgevoel hebben, dat zij zullen of kunnen intreden. Het kan zijn, dat de
voorstelling van deze niet-rechtstreeks begeerde gevolgen een remmend motief in de
gevoelsaandrift wordt, dat echter door het tot de daad drijvend motief wordt overheerst.

Het kan ook zijn, dat die voorstelling in het geheel geen remmende invloed op het
psychisch [tP563] willen uitoefent en geen enkele tegenstrevende gevoelsaandrift zich
geldend maakt.

Het moet duidelijk zijn, dat dit gehele psychisch aspect van de opzettelijke
wilsactiviteit geen enkel verband behoeft te houden met een juridische laakbaarheid en
verantwoordelijkheid van de dader. De psychische opzet kan gericht zijn op een
daadwerkelijk te bereiken gevolg, dat in het geheel niet schadelijk in het rechtsleven ingrijpt
en de daad zelf kan naar haar juridisch aspect volkomen toelaatbaar zijn. Ik krijg bv. een
sterke begeerte naar roken en steek een sigaar uit mijn voorraad op, of stap een winkel binnen,
om een nieuwe voorraad te kopen. Ongetwijfeld worden deze handelingen onder haar
psychisch aspect opzettelijk verricht, maar hier is uiteraard geen sprake van schuldig of boos
opzet in juridische zin, ook dan niet, wanneer ik bv. het roken had moeten laten, omdat het
voor mij schadelijk is, of omdat ik teveel geld eraan besteed, overwegingen, die zich zeer
goed als remmende, maar niet doorslaande motieven in mijn gevoelsleven kunnen geldend
maken.

Anders kan dit ongetwijfeld worden, wanneer de gevoelsaandrift gericht is op een
handeling [tP564] en een daarmee als doel te bereiken gevolg, die onder juridisch aspect als
onrechtmatig en dus ongeoorloofd moet worden beschouwd. Het menselijk gevoelsleven
vertoont, gelijk wij gezien hebben, modale anticipaties op de normatieve aspecten en in het
rechtsgevoel anticipeert het op het juridisch aspect van de samenleving. Het kan dus zijn, dat
ingeval de psychische wilsfunctie zich op een onrechtmatige daad en het daardoor te
verwerkelijken begeerde gevolg richt, zich uit deze normatieve gevoelsanticipaties en de haar
begeleidende voorstellingen van het juridisch verboden zijn van de daad en haar gevolgen,
remmende psychische motieven geldend maken in de vorm van een verantwoordelijkheids-
en schuldgevoel, die overwonnen moeten worden alvorens het tot een eigenlijk psychisch
opzet kan komen. Noodzakelijk is dit echter geenszins. Het kan ook zeer goed zijn, dat in de
psychische wilsfunctie de voorstelling van het juridisch ongeoorloofd karakter van de daad en
haar gevolgen geen enkele remmende gevoelsaandrift oproept. De psychologie kan hier als
zodanig geen waarderingsoordelen uitspreken. Zij constateert de aanwezigheid van psychisch
opzet en zal trachten het verloop van het wilsproces naar zijn psychisch aspect in
psychologische zin te verklaren.! [tP566] Wel zal zij de eigenlijke doelstreving in het
psychisch opzet, het oogmerk, onderscheiden van het eventuele zekerheids- of
waarschijnlijkheidsbewustzijn, dat het begeerde doel niet valt te bereiken zonder dat door de
daartoe gekozen middelen ook andere, op zichzelf niet begeerde, maar op de koop toe
genomen, gevolgen worden veroorzaakt ( bv. iemand heeft in psychische zin het “oogmerk”
een bepaald persoon te doden, en als middel daartoe gekozen het werpen van een bom,
ofschoon hij weet, dat daardoor ook anderen zullen of althans kunnen worden getroffen.).

De met de wilsact vervlochten denkact, waarin wij de geschiktheid van de middelen
voor het bereiken van het voorgestelde doel overwegen en een prognose vormen van het
waarschijnlijk causaal verloop van de daad is als zodanig nog niet van volitief karakter.

De blote voorstelling van een teleologisch en causaal verband behoeft nog niet de wil
tot verwerkelijking daarvan in te sluiten. Wel kunnen wij omgekeerd zeggen, dat een concrete

! De zgn. “beschrijvende” psychologie kan o.i. slechts als voorbereiding voor de “verklarende” in
aanmerking komen en draagt dus geen zelfstandig wetenschappelijk karakter.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

wilsact niet mogelijk is zonder voorstelling van een doel en van de middelen tot bereiking
daarvan, waarbij een keuze of beslissing noodzakelijk is. [tP567]

Maar zowel de eigenlijke onderscheidende functie van de voorstelling als de
verantwoordelijkheid voor de gevolgen aanvaardende keuze of beslissing vallen niet meer
onder het gevoelsaspect van de wilsact, doch onder haar logische en na-logische aspecten, die
gelijk wij in het volgend hoofdstuk zullen zien, noodzakelijk van normatief karakter (d.w.z.
aan normen onderworpen en daardoor bepaald) zijn. Wanneer wij dus, gelijk wij van meet af
gedaan hebben - het psychische als een modaal aspect van de werkelijkheid vatten, nl. als dat
van gevoelsgeaardheid, dan valt de redelijk waarderende overweging van doel en middelen en
de beslissende keuze niet meer onder het psychologisch wilsbegrip en dus evenmin onder het
psychologisch begrip van opzet.

Wij zullen later - bij de bespreking van de actstructuren van de tijdelijke menselijke
existentie - zien, dat de concrete denk-,wils- en verbeeldingsacten in alle modale aspecten van
de werkelijkheid - dus ook in het juridische - fungeren en dat zij slechts in typische
totaalstructuren (of individualiteitsstructuren) optreden, dat het dus een principiéle misvatting
is het onderzoek van de concrete wilsact alleen [tP568] aan de empirische psychologie als
vakwetenschap voor te behouden. Juist uit deze principiéle misvatting ontstond de tweede, dat
het eigenlijk juridisch wilsbegrip slechts een “fictieve constructie van de rechtstechniek™ zou
zijn.

De leer van het kleurloos opzet en die inzake de dolus malus
De wils- en voorstellingstheorie als varianten dezer beide opvattingen

Hoe is nu de stand van zaken ten aanzien van het juridisch schuldbegrip?

Wij kunnen zeggen, dat in de strafrechtswetenschap, waar dit begrip het uitvoerigst is
onderzocht, ten aanzien van de schuldvorm van de opzet twee hoofdrichtingen tegenover
elkaar staan: 1° die, welke de opzet in een a-normatieve psychologische zin neemt (de leer van
het zgn, “kleurloos” of neutraal opzet); 2° die, welke wel in de opzet het normatieve moment
van de laakbaarheid legt, en dus voor het strafrecht de leer van de dolus malus verdedigt,
maar in deze laatste slechts een normatieve eigenschap van de psychische wil ziet, en wel het
bewustzijn of de voorstelling van de onrechtmatigheid of gelijk anderen willen, van het in het
algemeen (niet noodzakelijk juridisch) ongeoorloofd karakter van de gewilde gedraging,
waarbij dit bewustzijn dan weer in de varianten van zekerheids- dan [tP569] wel bloot
waarschijnlijkheidsbewustzijn kan optreden.

In beide hoofdrichtingen wordt de verwarring nog vergroot, doordat zij in twee
schakeringen uiteengaat, die men de wils- en de voorstellingstheorie noemt. Volgens de
voorstellingstheorie zou voor het opzet niet meer vereist zijn dan de voorstelling van de
voorgenomen (aan de wettelijke delictsomschrijving beantwoordende) gedraging en het
vooruitzicht van haar constitutieve (dit is een bestanddeel van de wettelijke omschrijving
vormende) gevolgen, waarbij dan de voorstanders van het zgn. “normatieve” opzetbegrip (de
dolus malus) nog bovendien eisen de voorstelling van de wederrechtelijkheid
(onrechtmatigheid), resp. van de in algemene zin ongeoorloofdheid van de handeling.
Volgens de wilstheorie daarentegen moet bij het opzet de psychische wil gericht zijn op de
verwezenlijking van deze voorstellingen.

Het is duidelijk, dat in de leer van het kleurloos opzet, onverschillig of zij in de variant
van de voorstellings-, dan wel in die van de wilstheorie optreedt, iedere band tussen deze
schuldvorm en de onrechtmatigheid is doorgesneden. Met het causaal verband tussen daad en
gevolg kan [tP570] zij de opzet alleen in samenhang zien, voor zover zij dit oorzakelijk
verband in de vroeger besproken a-normatieve, onjuridische zin vat. Zodra echter de
causaliteit in haar juridische betekenis wordt genomen, moet zij de opzet ook los maken van
de juridische veroorzaking. Zo wordt dus over de gehele linie de structurele samenhang tussen

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

deze modale grondbegrippen van de rechtswetenschap uitgeschakeld. Het is uiteraard
innerlijk tegenstrijdig een dergelijk a-normatief kleurloos opzetbegrip in een juridische
schuldleer te introduceren.

Juridische schuld impliceert in al haar vormen en gradaties een subjectieve
laakbaarheid van de dader onder de toets van de rechtsnormen. De aanhangers van de leer
van de dolus malus hebben terecht opgemerkt, dat wanneer zulks voor de lichtere schuldvorm
(de culpa in engere zin) geldt, zulks a fortiori voor de zwaardere, de dolus moet worden
aangenomen.

Kan van schuld in psychologische zin gesproken worden?

Nu kan men ook in strikt psychologische zin van schuld spreken, wanneer men de
vroeger gesignaleerde normatieve anticipaties van het gevoelsaspect in rekening stelt. Schuld
in psychologische zin dekt zich dan met het schuldgevoel, [tP571] dat zo het op het
rechtsgevoel is betrokken, op de juridische, zo het op het morele gevoel is betrokken, op de
morele, en zo het op het pistisch gevoel is betrokken, op de pistische schuld anticipeert. In het
strafrecht wordt met de innerlijke samenhang tussen het schuldgevoel en de schuld in
juridische zin ook rekening gehouden bij de straftoemeting. Maar het is duidelijk, dat het
psychisch schuldgevoel nimmer identiek kan zijn met de juridische dolus of culpa. Immers
het schuldgevoel is allerminst laakbaar. Het zal eerder, wanneer het zich na het plegen van de
daad in sterke mate openbaart, als een verzachtende omstandigheid bij de straftoemeting in
aanmerking worden genomen.

De aanhangers van de leer van het kleurloos opzet hanteren dus ook geen eigenlijk
psychologisch schuldbegrip, maar, voor zover zij althans de wilstheorie huldigen, slechts een
psychologisch wilsbegrip. Zonder dat zij zulks meestal toegeven, doen dit in feite evenzeer
die aanhangers van de genoemde leer, die haar in de variant van de voorstellingstheorie
huldigen. Immers zij zoeken op het voetspoor van de grondlegger van deze laatste theorie, de
Duitse strafrechtsgeleerde prof. R. Frank, het criterium tussen opzet en culpa [tP572] hierin,
dat bij de dolus in zijn lichtste schakering de voorstelling van de onvermijdelijkheid van het
voor het rechtsfeit constitutieve gevolg de dader niet zou hebben weerhouden het feit te
plegen, ook al had hij feitelijk slechts de voorstelling van de mogelijkheid van dit gevolg,
m.a.w. dat hij dit laatste in psychologische zin gewild heeft als eventuele voorwaarde voor het
eigenlijk beoogde of begeerde gevolg.

De drie schakeringen in het traditionele begrip van opzet

Men wilde nl. onder het opzetbegrip drie schakeringen vangen: 1° het opzet in de
engere zin van oogmerk, 2° dat in de zin van zekerheidsbewustzijn en 3° dat in de zin van
mogelijkheidsbewustzijn (ook wel voorwaardelijk opzet of dolus eventualis genoemd.)

De aanhangers van de leer van de dolus malus anderzijds, die van het psychologisch
wilsbegrip uitgaan en nochtans het opzetbegrip in een normatieve zin willen vatten, moesten
de dolus tot een normatieve eigenschap van een wils-, resp. voorstellingsact proclameren,
welke laatste op zichzelf geheel buiten de normatieve aspecten zou vallen.

Terwijl de leer van het neutrale opzet voor de dolus slechts eist een betrekking van de
[tP573] psychische wil, resp. van de voorstelling, op de fysieke zijde van de daad en het voor
het delict constitutieve gevolg, achtten zij bovendien een zekerheids- of
mogelijkheidsbewustzijn van de onrechtmatigheid of in het algemeen van de
ongeoorloofdheid van de voorgenomen gedraging noodzakelijk, zodat volgens hen bij

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

dwaling ten aanzien van het (juridisch) geoorloofde van de handeling of het nalaten opzet zou
zijn uitgesloten.?

De tegenstrijdigheid van de verbinding van een normatief juridisch schuldbegrip met
een psychologisch wilsbegrip

Ook deze opvatting van het juridisch schuldbegrip is echter innerlijk tegenstrijdig.
Wanneer de concrete wilsact en de daad, waarin zij zich verwerkelijkt, als zodanig buiten de
normatieve orde vallen, dan kunnen zij ook als zodanig geen normatieve eigenschappen als
onrechtmatigheid en schuld hebben.

Het juridisch schuldoordeel kan slechts het juridisch aspect van de wilsact treffen,
gelijk zich dit in het subjectieve rechtsfeit manifesteert, niet het psychologisch aspect, dat zich
nu eenmaal niet naar rechtsnormen richt.

De rechtsorde eist, dat wij onze wilsacten, die zich verwerkelijken in gedragingen,
welke causaal [tP576] in het rechtsleven ingrijpen, naar haar normen richten. Zij richt zich
met deze eis niet tot het emotionele gevoelsleven en evenmin tot onze logische denkfunctie,
maar tot die (met de beide vorige weliswaar nauw vervlochten) normatief-waarderende
functie van de wilsact, waarin wij het voorgestelde doel en de middelen tot het bereiken
daarvan aan de rechtseisen behoren te toetsen, en daarvan mede onze verantwoordelijke keuze
en beslissing behoren afhankelijk te maken.

De antinomische verhouding van schuld en onrechtmatigheid op de grondslag van het
naturalistisch handelingsbegrip
De zgn. subjectieve en objectieve onrechtmatigheid

Hoe verhoudt zich nu het juridisch schuldoordeel tot het onrechtmatigheidsoordeel?

Bij de beantwoording van deze vraag verwikkelen zich de gangbare opvattingen, die
van het zgn. psycho-fysisch begrip van de handeling uitgaan, in een haard van moeilijkheden
en innerlijke antinomieén.

Volgens haar zou nl. het onrechtmatigheidsoordeel slechts de uitwendige of fysieke,
het schuldoordeel daarentegen de innerlijke of psychische zijde van de daad betreffen. Men
drukt dit onderscheid ook zo uit, dat het onrechtmatigheidsoordeel slechts het objectief,
[tP577] het schuldoordeel daarentegen het subjectief onrechtmatig karakter van de daad zou
vaststellen.

Prof. W. Zevenbergen geeft deze, ook door hem gedeelde, opvatting in de formulering
van de wilstheorie aldus weer: “Terwijl van de schuld slechts kan worden gesproken als wij
met willen te doen hebben, spreken wij van onrechtmatigheid, als wij het oog hebben op
daden, ze mogen dan al of niet gewild zijn, op toestanden of gebeurtenissen in engere
zin......... Terwijl in het onrechtmatigheidsoordeel een beoordeling ook van bloot

2 Hierbij moet wel worden opgemerkt, dat de aanhangers van de leer van het neutrale opzet onder de
strafrechtsgeleerden (h.t.I. bv. v. Hamel en Simons) zich van het positiefrechtelijk argument menen te kunnen
bedienen, dat in het strafwetboek, behoudens enkele uitzonderingen, de eis van dolus malus voor het opzet niet
gesteld wordt. Dat dit geen argument is, omdat dit in het strafrechtelijk begrip van “opzet” reeds ligt opgesloten,
is met name door Zevenbergen (Leerboek van het Ned. strafrecht I, blz.159), naar voren gebracht. Daar intussen
v. Hamel erkent, dat de wetgever alleen die handelingen tot misdrijf stempelt, waarvan het ieder normaal
ontwikkeld mens duidelijk moet zijn, dat zij in strijd zijn met de maatschappelijke en zedelijke orde, wordt de
strijd tussen de aanhangers van de leer van het neutrale opzet en die aanhangers van de leer van de dolus malus,
die van het psychologisch wilsbegrip uitgaan, praktisch gereduceerd tot de kwestie of al of niet de dolus malus
moet werden bewezen. Deze vraag interesseert ons hier echter niet, waar het gaat om het wetenschappelijk
grondbegrip van de juridische schuld, evenmin als het van belang bleek voor de verhouding van de modale
grondbegrippen van de causaliteit en onrechtmatigheid, of van iedere onrechtmatige handeling in een proces de
causale werking in het rechtsleven moet worden bewezen.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

natuurmechanisch bepaalde gebeurtenissen en toestanden wordt gegeven, wordt in het
schuldoordeel de innerlijke zijde getoetst”.?

De op deze wijze gemaakte tegenstelling tussen schuld en onrechtmatigheid is
innerlijk tegenstrijdig.

Op “bloot natuurmechanisch bepaalde gebeurtenissen” kan toch onmogelijk een
onrechtmatigheidsoordeel van toepassing zijn. Het predicaat onrechtmatig kan slechts aan
menselijke gedragingen naar haar juridisch aspect toekomen, d.w.z. aan juridische
wilsuitingen, die aan verantwoordelijke rechtssubjecten worden toegerekend. [tP579]

Onrechtmatigheid en schuld zijn beide subjectieve hoedanigheden van het rechtsfeit
onder de toets der rechtsnormen

Ook het onrechtmatigheidsoordeel strekt zich dus wel degelijk uit over de wil van de
dader, voor zover deze causaal in het rechtsleven ingrijpt: de dader heeft blijkens zijn
gedraging zijn wil niet gericht naar de eisen van de rechtsorde. Om een bekend voorbeeld uit
de civiele rechtspraak te nemen: De arbeiders van een graansilo, die tegen hun uitdrukkelijke
instructie een controleur zonder reddingsgordel door de liftkoker in de opslagruimte lieten
afdalen, waar hij ten gevolge van uit de granen opstijgende gassen de dood vond, handelde
onrechtmatig. Zij hadden hun wil juridisch niet gericht naar het voor hen geldend
rechtsvoorschrift. Daarmee is echter nog niet gezegd, dat dit niet willen handelen
overeenkomstig de rechtsnorm ook doleus of culpos (in engere zin) was.

Wanneer voor het juridisch opzet als schuldvorm de simpele wetenschap van de
onrechtmatigheid en (of) de voorziening van de mogelijke gevolgen van de daad voldoende
ware, dan zou in het bovenstaande voorbeeld ongetwijfeld aan de arbeiders opzet, althans
schuld in engere zin, [tP580] moeten worden ten laste gelegd. Want zij bleken zo goed met
het voorschrift op de hoogte, dat zij de controleur er op attent maakten en hem wezen op het
gevaar van de overtreding. En a fortiori zou men hier van een opzettelijk resp. culpoos
gepleegd delict moeten spreken, wanneer men de leer van het zgn. neutrale opzet zou
toepassen. Toch spraken zowel het gerechtshof te ‘s-Gravenhage als de Hoge Raad de
werklieden vrij van schuld, omdat zij, toen de controleur weigerde zich aan hun
waarschuwing te storen, voor de opdracht van hun werkgevers aan de controleur gezwicht
waren, wat wel als zwakheid, maar niet als schuld mocht worden aangerekend.*

Zelfs culpa (in engere) zin werd dus niet aangenomen. En het betrof hier nog wel een
burgerrechtelijke schadevergoedingsactie en niet eens een strafrechtelijke procedure, waarin
in het algemeen het schuldvraagstuk een veel zwaarder accent heeft vanwege de bijzondere
strafrechtelijke gevolgen van de daad. Ongetwijfeld zou de uitspraak anders zijn uitgevallen,
wanneer de arbeiders een bijzondere reden zouden hebben gehad, om aan te nemen, dat juist
in de tijd, waarop de controleur in de opslagruimte afdaalde, een grote kans op de
ontwikkeling van de [tP582] gevaarlijke gassen bestond. Uit de overwegingen van de Hoge
Raad valt dit duidelijk op te merken. Bij de wetenschap van een hoge graad van
waarschijnlijkheid voor het intreden van het gevolg zou de werklieden ongetwijfeld een
schuldverwijt hebben getroffen, wanneer zij nochtans de controleur zonder de voorgeschreven
reddingsgordel hadden laten afdalen. Niet natuurlijk omdat die kennis van een zeer hoge
waarschijnlijkheidsgraad hen zou schuldig maken, maar omdat zij ondanks die wetenschap
hun juridische wilskeuze niet hadden gewijzigd.

3 Zevenbergen Leerboek van het Ned. Strafrecht | blz. 132.
4 Hof ‘s-Gravenhage 29 juni 1917 NJ 1918 208 W.10166 en HR 7 juni 1918 NJ 1918 709 W.10294.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

Niet eerst de schuld, maar ook reeds de onrechtmatigheid maakt de gedraging laakbaar

Men kan ook niet zeggen dat eerst het schuldoordeel de juridische laakbaarheid van de
daad vaststelt want ongetwijfeld ligt reeds in het onrechtmatigheidsoordeel als zodanig een
juridisch verwijt besloten.

Het is aan de gangbare schuldtheorieén dus blijkbaar niet gelukt tot het juridisch
essentiéle in de figuur van de dolus door te dringen. En dit is weer te wijten aan een gemis
van inzicht in de modale structuur van het juridisch aspect en, daarmee ten nauwste
samenhangend, aan de naturalistische visie op de [tP583] empirische werkelijkheid, die aan
het gangbare handelingsbegrip werd ten grondslag gelegd, waardoor men zich in innerlijke
antinomieén moest verstrikken, zodra men beproefde aan een bloot psycho-fysisch gevatte
menselijke gedraging normatief-juridische hoedanigheden als onrechtmatigheid en schuld toe
te kennen.

De plaats van het schuldelement in de modale structuur van het rechtsfeit
Geen juridische schuld zonder onrechtmatigheid, toerekening en causaliteit

Willen wij in de juridische schuldfiguur in haar beide hoofdvormen van dolus en culpa
een bevredigend theoretisch inzicht verwerven, dan moeten wij weer beginnen haar juiste
plaats in de modale structuur van het rechtelijk werkelijkheidsaspect te bepalen. Wij hebben
reeds vastgesteld, dat zij niet tot de analogische, maar tot de anticiperende momenten in deze
structuren behoort. Daarmee is echter tegelijk uitgemaakt, dat zij nimmer los van de
analogische momenten in hun kwalificatie door de modale zinkern kan worden gevat. De
juridische schuldfiguur kan zich slechts voordoen binnen het kader van een subjectief
rechtsfeit, dat tot de onrechtmatige gedragingen of delicten behoort. Zij verdiept de
rechtsbetekenis van de onrechtmatige, causaal in het rechtsleven met zijn correlatie van
[tP584] gemeenschaps- en maatschapsfuncties ingrijpende wilsuitingen en betekent tegelijk
naar de wetszijde van het rechtsleven, voor zover het schuldprincipe de aansprakelijkheid gaat
beheersen, een verdieping van de afweging van rechtsgronden tegen rechtsgevolgen naar de
maatstaf van de vergeldende evenredigheid. Dit wil zeggen, dat de juridische schuldvraag
zich nimmer kan voordoen, los van de onrechtmatigheid en de feitelijke juridische causaliteit.

Dat ook het juridisch schuldoordeel, evenzeer als het onrechtmatigheids- en
causaliteitsoordeel, een afweging van rechtsbelangen en rechtseisen onderstelt, bleek duidelijk
uit het gegeven voorbeeld van de arbeiders aan de graansilo. De werklieden waren hier in een
conflictsituatie geplaatst. Zij moesten kiezen tussen het volgen van hun instructie en het zich
onderwerpen aan de door de Graansilo maatschappij verstrekte opdracht aan de controleur,
dien zij niet bevoegd waren de toegang te weigeren. De rechter woog, toen hij geen schuld
aanwezig achtte, hun beslissende keuze af naar de maatstaven van wat wij vroeger “de
juridische moraal” hebben genoemd, waarbij steeds rekening behoort te worden gehouden
met de individuele omstandigheden, waarin de dader op het ogenblik van zijn daad, resp. van
zijn nalatigheid verkeerde. Was de onrechtmatige gedraging onder deze bijzondere
omstandigheden [tP585] verschoonbaar, of kon de dader een “moreel” verwijt ten aanzien
van zijn gedraging en haar juridisch schadelijke gevolgen treffen?

Schuld in juridische zin is laakbaarheid naar de verdiepte individualiserende maatstaf
van de rechtsmoraal

Het juridisch schuldoordeel benadert het morele schuldoordeel binnen de modale
grenzen van de vergelding. Los van dit laatste verliest het zijn zin, maar het blijft niettemin
een rechtsoordeel en neemt als zodanig geen morele zin aan.

Bezien wij deze stand van zaken nader bij de beide schuldvormen van dolus en culpa.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

De dolus als schuldvorm

Bij de dolus moet de wil in haar juridische (d.i. in haar causaal in het rechtsleven
ingrijpende) functie actueel gericht zijn op het plegen van een onrechtmatige daad of op een
onrechtmatig nalaten, (met haar voor het rechtsfeit constitutieve feitelijke gevolgen en
bijzondere omstandigheden), waarvan men zich in het algemeen de materiéle
onrechtmatigheid of althans de mogelijke materiéle onrechtmatigheid in verband met het
schadelijk gevolg bewust is en zulks onder persoonlijke omstandigheden, waaronder de pleger
van het feit mede een moreel rechtsverwijt treft, gemeten naar de normen van de positieve
[tP586] juridische moraal gelijk zij voor de doorsnee-mens in de betrokken situatie geldend
worden geacht.

Bewustzijn van de formele onrechtmatigheid, d.w.z. van het indruisen van het
gepleegde feit tegen een rechtsnorm in wetsvorm kan o.i. niet worden vereist. VVoor het doleus
karakter van de gedraging is echter wel noodzakelijk, dat de dader haar voor het rechtsleven
schadelijk karakter voorzag en wist, dat zijn gedraging onder deze omstandigheden laakbaar
was naar de maatstaf van de rechtelijke moraal.

Dolus en error iuris

Wij beweren dus geenszins, dat dwaling omtrent wettelijke rechtsplichten (het niet
bekend zijn met het verboden zijn van de gedraging door een formeel rechtsvoorschrift) dolus
bij de dader zou uitsluiten. In dit opzicht onderschrijven wij het argument van de aanhangers
van de leer van het kleurloos opzet, dat “error iuris” de dader niet disculpeert, omdat anders
de wet krachteloos zou kunnen worden gemaakt door ieder beroep op gebrekkige wetskennis.
Wanneer echter de delinquent iedere intentie tot een schadelijk in het rechtsleven ingrijpend
gedrag en iedere wetenschap van een indruisen van zijn daad tegen de normen van de [tP587]
juridische moraal ontbrak, kan men hem onmogelijk meer van dolus betichten, zonder een
volkomen ontzieling van het juridisch schuldbegrip voor zijn rekening te nemen.

Voor het burgerlijk privaatrecht wordt ook in de rechtspraak erkend, dat dwaling
omtrent het bestaan van een subjectief recht, waarop het delict inbreuk maakte, een grond
voor disculpatie van de dader kan opleveren (vgl. het vroeger besproken
accompagnateursarrest). Dat zulk een dwaling in elk geval dolus uitsluit, staat op ons
standpunt vast. Er kan geen schuldig opzet tot schending van eens anders recht bestaan,
wanneer de dader niet geweten heeft, dat zulk een recht bestond. Bij de inbreuk op een
octrooirecht (recht van de uitvinder) waarvoor de wet “opzet” eist, wordt dit van praktisch
belang.

Anderzijds zagen wij reeds dat noch het hebben voorzien van de mogelijke schadelijke
gevolgen, noch het bewustzijn van de onrechtmatigheid van de gewilde gedraging op zichzelf
genomen voldoende zijn voor het aannemen van schuldig opzet. Deze beide kunnen slechts
als indicién, als belangrijke aanwijzingen voor de aanwezigheid van dolus in aanmerking
komen. Beslissend is echter of de dader een moreel rechtsverwijt treft, en hij zich [tP588]
tijdens het plegen van het feit hiervan bewust was dan wel of er gronden zijn, die zijn bewust
gewilde formeel onrechtmatige gedraging verschoonbaar maken naar de individualiserende
maatstaf van de juridische moraal.

Het noodweerexces

Als zulk een grond, die de schuld zowel in haar doleuze als culpose vorm uitsluit
noemt bv. art.41, 2° lid Wetboek van Strafrecht de overschrijding van de grenzen van de
noodweer, indien zij het gevolg is geweest van een hevige gemoedsbeweging door de
aanranding veroorzaakt. Bij dit zgn. noodweerexces, dat met het beginsel van de juridische
economie in de vervolging van de rechtsbelangen in strijd komt zien wij weer tegelijkertijd
het innerlijk verband tussen de juridische en psychologische zijde van de wilsact duidelijk

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

naar voren komen. Het is zeer goed mogelijk, dat hij, die onder invloed van een hevige
schrikemotie zijn aanrander die niet zijn leven bedreigde, doodslaat, zich min of meer bewust
was, dat hij uit rechtsoogpunt te ver ging. De gevoelsaandrift van zelfbehoud werd hem echter
te sterk en overheerste de remmende invlioed van de normatieve waardering. En daar dit naar
de maatstaf [tP589] van de juridische moraal een verschoonbaar gebrek aan zelfbeheersing is,
treft hem hier geen moreel rechtsverwijt.

Het psychologisch en het juridisch (schuldig) opzet in hun principieel modaal verschil en
innerlijke samenhang

In psychologische zin mag opzet aanwezig zijn, maar van een dolus in juridische zin
kan hier niet worden gesproken, al blijft de onrechtmatigheid en juridische causaliteit van de
daad in een min ernstige graad bestaan (tegen noodweerexces is weer noodweer toegelaten).
Het is niet zo, dat de wetgever hier de gevoelsfunctie zelf van de wilsacte aan een normatief
juridisch oordeel onderwerpt. Dit zou geen zin hebben. De wilsact wordt alleen naar haar
juridische zijde door het recht genormeerd. Maar in het oordeel, waarin de al of niet
aanwezigheid van schuldig opzet wordt vastgesteld, moet rekening worden gehouden met de
psychische gevoelsaandriften van de dader tijdens het plegen van de daad, om uit te maken of
van hem “redelijkerwijze”, d.i. naar de maatstaf van de juridische moraal, nog gevergd mocht
worden bij zijn wilsbepaling de grenzen van de noodweer in acht te nemen.

Een “hevige gemoedsbeweging” sluit volstrekt niet altijd de schuldige opzet bij het
plegen [tP590] van een delict uit. Zij moet, om disculperend te zijn, volgens art. 41, 2° lid W.
v. Strafrecht. zijn veroorzaakt door een ogenblikkelijke wederrechtelijke aanranding van
eigen of anders leven, eerbaarheid of goed. Het juridisch schuldoordeel weegt de
rechtsbetekenis van de onrechtmatige overschrijding van de grenzen van de noodweer dus af
tegen de wederrechtelijke aanranding, die haar veroorzaakte. Het verdiept het
onrechtmatigheidsoordeel.

De betekenis van het subjectief voorzien hebben van de feitelijke gevolgen bij het
juridisch opzet

Nu is het wel zeker dat voor het al of niet aannemen van schuldig opzet bij de dader
het door deze voorzien zijn van de constitutieve gevolgen van het begane feit een essentiéle
betekenis heeft. Maar de mate, waarin hier deze voorzienigheid bij de dader moet aanwezig
zijn geweest, laat zich slechts naar de normatieve individualiserende maatstaven van de
juridische moraal bepalen en het morele rechtsverwijt treft de doleuze dader uitsluitend in zijn
juridische wilsbeslissing, die, ondanks het feit, dat hij het constitutieve gevolg en impliciet de
onrechtmatigheid, als zeker of als ernstige mogelijkheid voorzag, niettemin tot het
onrechtmatig, causaal [tP591] in het rechtsleven ingrijpend, gedrag leidde.

De culpa als schuldvorm

Bij de culpa in engere zin (de onachtzaamheid) ontbreekt bij de dader deze mate van
voorzienigheid. Ware zij aanwezig geweest, hij zou zich van deze onrechtmatige gedraging
onthouden hebben.

In psychologische zin heeft hij haar zeker niet gewild, noch als doel, noch als middel.

De rechtsorde eist echter in het algemeen van ieder normaal mens die mate van
voorzienigheid en voorzichtigheid in zijn gedragingen, die noodzakelijk is in het
rechtsverkeer, om zijn rechtsplichten te kunnen nakomen. Het niet voldoen aan die eis wordt
aan de juridische wilsfunctie van de dader toegerekend. Hij heeft rechtens niet die nodige
zorgvuldigheid in acht willen nemen, en daarin bestaat juist de onrechtmatigheid van zijn
gedrag. Het getuigt dus weer van een principiéle verwarring tussen het normatief juridisch en
het a-normatief psychologisch wilsbegrip, wanneer men zegt, dat de dader, die niet doleus,

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

maar slechts culpoos handelde, de onrechtmatige handeling niet zou hebben gewild.®> Wanneer
dit in juridische zin dit inderdaad zou moeten worden aangenomen, dan zou ook van een
onrechtmatige daad bij hem geen sprake kunnen zijn, want iedere toerekenbare [tP593]
menselijke gedraging komt rechtens slechts als juridische wilsuiting in aanmerking. Evenmin
als de leek die een ingewikkeld contract heeft getekend, dat hij niet nauwkeurig gelezen heeft,
op die grond kan beweren, dat hij deze overeenkomst juridisch niet gewild heeft, evenmin kan
een delinquent zijn onrechtmatige wilsuiting, waarvan hij aard en gevolgen niet of niet
voldoende voorzien had, ontkennen met een beroep op zijn gemis aan de vereiste
voorzienigheid en voorzichtigheid.

Zal echter van culpa in de zin van onachtzaamheid sprake zijn, dan moet de dader
wegens het niet in acht nemen van deze algemene (niet individualiserende) maatstaf van
zorgvuldigheid ook een moreel rechtsverwijt kunnen treffen naar de individualiserende
maatstaf van de juridische moraal. M.a.w. hij wordt gedisculpeerd, wanneer blijkt, dat van
hem redelijkerwijze deze algemene mate van zorgvuldigheid niet kon worden gevergd wegens
de bijzondere omstandigheden, waarin hij zich, tijdens het plegen van het feit bevond.

Ook de vaststelling van culpa geschiedt volgens een rechtsnorm nl. de verdiepte
maatstaf van de juridische moraal
Het zgn. accompagnateursarrest

Het is dus niet juist, dat bij de beantwoording van deze vraag geen normatieve
maatstaf meer [tP594] zou worden aangelegd, en het hier alleen op de feitelijke vaststelling
aankomt, of de dader op dit bepaalde ogenblik en in die bepaalde omstandigheden de in het
algemeen geéiste opmerkzaamheid had kunnen in acht nemen.® De accompagnateur, wiens
schuld aan de inbreuk op het auteursrecht van de componist, van het muziekstuk, dat in het
openbaar werd ten gehore gebracht, door de Hoge Raad ontkend werd, verkeerde zeker niet in
de feitelijke onmogelijkheid vooraf te informeren of door de publieke uitvoering het recht van
de auteur niet geschonden zou worden. De Hoge Raad overwoog echter dat van een
accompagnateur, die slechts zijn medewerking aan de uitvoering had verleend, niet dezelfde
zorg in dit opzicht kan worden gevorderd als van een dirigent of zanger. Hier werd dus wel
degelijk een normatieve maatstaf aangelegd naar de eisen van de billijkheid of van de
juridische moraal.

De onderscheiding tussen bewuste en onbewuste culpa
Bij de laatste ontbreekt ieder aanknopingspunt in het psychisch willen en voorstellen

Dit geldt zowel ingeval de dader naar de algemene maatstaf van het rechtsverkeer niet
in voldoende mate zich van de aard en de constitutieve feitelijke gevolgen van zijn delict heeft
[tP596] rekenschap gegeven, als wanneer hij dit in het geheel niet gedaan heeft. Wanneer hem
daarvan een moreel rechtsverwijt kan worden gemaakt, spreekt men in het eerste geval van
bewuste, in het tweede geval van onbewuste culpa. Nu is het duidelijk, dat met name waar
deze “onbewuste culpa” zich in het nalaten van een rechtens verplichte handeling openbaart,’
iedere mogelijkheid van aanknoping bij een op de onrechtmatige causale gedraging gericht
psychisch willen ontbreekt. De aanhangers van de psychologische wilstheorie in de schuldleer
verstrikken zich hier dan ook reeds op het eerste gezicht in een antinomie. Enerzijds houden

5 Vgl. bv. Zevenbergen a.w. blz.177: “Een positieve betrekking van het willen tot de aan de wettelijke
omschrijving beantwoordende onrechtmatige handeling, ontbreekt ten enenmale.

De dader heeft haar niet gewild.”

6 Zo weer Zevenbergen a.w. blz. 179, die overigens aan het normatief karakter “schuldbegrip” streng
vasthoudt, maar hier blijkbaar weer op een dwaalspoor wordt gebracht door de naturalistische opvatting van de
handeling als een bloot fysisch-psychisch gebeuren.

7 Zie Hoge Raad 4 juni 1920 NJ 1920, 720.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

zij vol, dat iedere schuld rechtens wilsschuld is, anderzijds moeten zij zelf erkennen, dat bij de
culpa in engere zin de onrechtmatige gedraging niet in psychologische zin gewild was. Ook
de vlucht in de voorstellingstheorie baat hier niet, omdat immers de rechtseis van het in acht
nemen van de nodige voorzienigheid bij de rechtsgedragingen zich niet tot de logische
denkfunctie, maar tot de juridische wilsfunctie richt, en bij de zgn. omissiedelicten, die
bestaan in een niet handelen, waar men rechtens tot een bepaalde handeling verplicht was, in
geval [tP598] van “onbewuste culpa” psychologisch in het geheel geen voorstelling is aan te
wijzen die tot het delict in enigerlei betrekking zou staan. Maar onder het rechtelijk aspect is
deze culpoze omissie een onrechtmatige juridische wilsuiting, die causaal ingrijpt in het
rechtsleven en waarvoor de delinquent een moreel rechtsverwijt treft, zij het al dat dit verwijt
hier minder zwaar is, dan ingeval van doleuze nalatigheid.

Het culpose omissiedelict als juridische wilsuiting

Ongetwijfeld is ook onder het juridisch aspect hier geen positieve wilsact aanwijsbaar,
die zich in de culpose nalatigheid belichaamt. Maar onder het normatieve juridisch aspect is
het ontbreken van een bepaalde in een handeling zich belichamende wilsuiting, waar die door
de norm geéist was, een aan de dader in zijn juridische wilsfunctie toe te rekenen verzuim, dat
causaal in het rechtsleven ingrijpt, en reeds daarom niet een volstrekt niets kan zijn. Slechts
als juridisch wilssubject kan hem ook het moreel rechtsverwijt in het schuldoordeel treffen,
daar de juridische handelingsnorm zich tot de wil richt. Waar de psychologie dus slechts het
feitelijk ontbreken van een emotionele wilsaandrift en van een emotionele voorstelling in
verband met het gepleegde verzuim [tP599] kan constateren, moet onder het juridisch aspect
dit verzuim juist aan de juridische wilsfunctie van de delinquent worden toegerekend. De
nalatige had als juridisch wilssubject een voorgeschreven handeling behoren te willen en uit
te voeren. Onrechtmatige handeling en onrechtmatige omissie zijn juridisch geen
onverenigbare begrippen. In verschillende gevallen zijn zij volkomen gelijkwaardig, d.w.z.
hebben zij dezelfde rechtsbetekenis met dezelfde feitelijke en dezelfde rechtsgevolgen. Zij
zijn beide onrechtmatige subjectieve gedragingen in de zin van juridische wilsuitingen, die
aan de betrokken rechtssubjecten worden toegerekend.

De verdieping van de juridische toerekening in het schuldoordeel
Ook het onrechtmatigheidsoordeel onderstelt reeds een juridische toerekening van het
ongeoorloofde rechtsfeit

In het schuldoordeel krijgt ook de juridische toerekening een verdiepte zin.

Het is zeker onjuist te beweren, dat eerst in het schuldoordeel van toerekening zou
kunnen worden gesproken. Ook een niet aan schuld te wijten onrechtmatige oorzakelijke
gedraging wordt, gelijk wij vroeger zagen, noodzakelijk toegerekend tot het juridisch
wilssubject, dat dit subjectieve rechtsfeit pleegde en bij de risicoaansprakelijkheid worden de
gevolgen zelfs los van een onrechtmatige [tP600] gedraging tot de juridische oorzaak
toegerekend. Het feit wordt echter zwaarder toegerekend, wanneer het doleus of culpoos is
begaan en dit komt tot uiting in de bijzondere rechtsgevolgen, welke bij de aanwezigheid van
schuld aan het feit verbonden worden. In het moderne strafrecht is - afgezien van het fiscale
recht - de schuld in het algemeen onmisbare voorwaarde voor de strafrechtelijke
aansprakelijkheid. Slechts bij de vroeger besproken “door het gevolg gekwalificeerde delicten
(als bv. mishandeling de dood ten gevolge hebbend), is de aansprakelijkheid voor het
kwalificerend gevolg (de dood) niet van de schuld afhankelijk.

Maar ook in het burgerlijk privaatrecht is de schadevergoedingsplicht van hen, die op
onrechtmatige wijze in de juridische belangensfeer van andere rechtssubjecten ingrijpen, in
beginsel aan het schuldvereiste gebonden, ook al heeft daarnaast in de XX® eeuw het zgn.
risicobeginsel, dat de aansprakelijkheid van hem, die in juridische zin aan anderen schade

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

veroorzaakt, niet van diens schuld, maar alleen van de zgn. “gevaarzetting” afhankelijk
maakt, steeds meer terrein verovert.

Het arrest van de Hoge Raad van 31 jan. 1919 betreffende de betekenis van de term
onrechtmatige daad in art. 1401 Burgerlijk Wetboek. [tP601]

Dit brengt ons vanzelf tot een korte bespreking van de nieuwe rechtspraak over het
fundamentele artikel 1401 Burgerlijk Wetboek, waarin de grenzen van het burgerrechtelijk
onrechtmatigheidsbegrip en daarmee impliciet van het burgerrechtelijk causaliteits- en
schuldbegrip zo ver werden uitgezet.

In het reeds vroeger aangehaalde beroemde arrest van 31 jan. 1919 W.10365 NJ 1919,
161 besliste de Hoge Raad, dat onder onrechtmatige daad in de zin van het genoemde
wetsartikel niet slechts (gelijk in de vroegere rechtspraak was aangenomen) valt te verstaan
een handelen of nalaten in strijd met een wettelijke rechtsplicht of het inbreuk maken op eens
anders subjectief recht, maar evenzeer datgene, wat “indruist, hetzij tegen de goede zeden,
hetzij tegen de zorgvuldigheid, welke in het maatschappelijk verkeer betaamt, ten aanzien van
eens anders persoon of goed”.® Daarmee werd naast het oude formele
onrechtmatigheidsbegrip, een materieel geintroduceerd, dat een materiéle toetsing van het
burgerrechtelijk delict aan de zgn. ongeschreven normen van de goede zeden en
maatschappelijke zorgvuldigheid inhoudt. En deze ruime opvatting van het [tP603] begrip
onrechtmatigheid werd sindsdien in een constante jurisprudentie gehuldigd.

Het geval, waarop het arrest van 31 jan. 1919 betrekking had, lag aldus: De drukker
Cohen had een bediende van zijn concurrent Lindebaum door giften en beloften overgehaald,
hem inlichtingen te verschaffen omtrent hetgeen ten kantore van Lindebaum gebeurde, hem
kopie te verstrekken van door deze gedane offerten en de klanten op te geven die bestellingen
deden of prijsopgave vroegen. Lindebaum zag daarin een onrechtmatige daad van Cohen en
eiste schadevergoeding op grond van art.1401 BW luidende: “Elke onrechtmatige daad,
waardoor aan een ander schade wordt toegebracht, stelt degene door wiens schuld die schade
veroorzaakt is in de verplichting om dezelve te vergoeden”. (Met de onrechtmatige daad is
blijkens art. 1402 BW gelijkgesteld de “nalatigheid of onvoorzichtigheid”). De rechtbank te
Amsterdam wees de vordering toe, maar het gerechtshof stelde in hoger beroep Lindebaum in
het ongelijk, zich daarbij baserend op de vaste jurisprudentie van de Hoge Raad, die tot nu toe
onder onrechtmatige daad slechts had verstaan “een handelen in [tP604] strijd met ‘s daders
wettelijke rechtsplicht of een inbreuk op een recht van de benadeelde”. Noch het een, noch het
ander kon ten aanzien van Cohen worden aangetoond. Want weliswaar had de bediende in
strijd gehandeld met het bepaalde bij de artt. 1639d en 1639p sub 90, maar daarin kon geen
onrechtmatige daad van Cohen gelegen zijn en ook de artt. 272 en 273 WvS (schending van
beroepsgeheimen) waren hier niet van toepassing. De Hoge Raad echter casseerde ‘s Hofs
arrest op grond van zijn nieuwe ruime interpretatie van het begrip onrechtmatigheid.

Door de introductie van dit nieuwe materiéle onrechtmatigheidsbegrip en het feit, dat
de Hoge Raad sinds het arrest van 3 febr. 1927 W.11645 NJ 1927 636 de leer van de adequate
veroorzaking scheen te hebben aanvaard ontstond onder de juristen grote onzekerheid over de
vraag, of het nog zin had de begrippen schuld, onrechtmatigheid en causaliteit voor de
toepassing van de artt.1401 en 1402 BW uiteen te houden.® Sommigen meenden dat men

8 In de formulering van het nieuwe onrechtmatigheidsbegrip in het arrest HR 5 mei 1933 W.12612 NJ
1933, 875 komt de afzonderlijke vermelding van de “goede zeden” naast de maatschappelijke zorgvuldigheid
niet meer voor. Dat de laatste de eerste omvat, betoogt o.i. terecht J.J.M. van der Ven De zorgvuldigheidsnorm
krachtens art. 1401 B.W. toegepast door de Hoge Raad (prf. Nijmegen, 1941) blz. 21 vlg.

o Vgl. de literatuur aangehaald bij prof. dr. E.M. Meyers De betekenis der elementen
“waarschijnlijkheid ” en “schuld” voor de aansprakelijkheid uit onrechtmatige daad (WPNR van 14, 21 en 28
dec. 1935 en 4 jan. 1936 nrs. 3442, 3443, 3444 en 3445 in het vijfde artikel).

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

voortaan de schuld met de onrechtmatigheid kon vereenzelvigen, anderen meenden
omgekeerd, dat de onrechtmatigheid zich [tP606] in de schuld had opgelost, terwijl de
aanhangers van de theorie van de condicio sine qua non bovendien van oordeel waren, dat het
door de Hoge Raad sinds het aangehaalde arrest van 3 februari 1927 aanvaarde criterium voor
het causaal verband, nl. dat de schade naar algemene ervaringsregelen het redelijkerwijze te
verwachten gevolg van het gepleegde feit is geweest, slechts een schuldcriterium was, zodat
ons hoogste rechtscollege ook causaliteit en schuld in elkaar had laten overvloeien. Wat dit
laatste punt betreft beriep men zich er op dat de Hoge Raad in volkomen gelijksoortige
gevallen nu eens de ontkenning van de aansprakelijkheid voor aangerichte schade op het
ontbreken van het vereiste causaal verband, dan weer op het ontbreken van de vereiste schuld
grondde.°

Dit debat is uiterst leerzaam in verband met hetgeen, wij over de innerlijke samenhang
van de betrokken grondbegrippen hebben opgemerkt.

Dat de juridische causaliteitsvraag bij de delicten niet los van de onrechtmatigheids-
en de toerekeningsvraag kan worden gesteld, moet thans wel duidelijk zijn geworden. Het is
echter niet mogelijk de schuldvraag met de onrechtmatigheidsvraag te vereenzelvigen zonder
[tP608] het eigenlijk schuldvereiste voor de schadevergoedingsplicht ex art.1401 BW te laten
vallen.

Ruime opvatting van het feitelijk juridisch causaal verband bij inbreuken op het
eigendomsrecht
Terugdringing van het schuldvereiste voor de aansprakelijkheid in deze gevallen

Nu is het niet te ontkennen, dat bij de beoordeling van inbreuk op het eigendomsrecht
van de benadeelde de Hoge Raad zeer ver in deze richting gaat. Wanneer immers bij de
aanleg van een spoorwegdijk alle redelijkerwijs te vergen voorzorgen tegen het berokkenen
van schade aan de eigenaars van naburige gronden en huizen genomen zijn en nochtans, bij
het intreden van deze schade de aanlegger aansprakelijk wordt geacht en zijn “schuld” hierin
wordt gezocht, dat hij niet alle voorzorgsmaatregelen, hoe kostbaar ook, heeft genomen, om
de oppersing der naburige gronden onmogelijk te maken, dan kan moeilijk worden ontkend,
dat hier van “schuld” in juridische zin feitelijk geen sprake meer is en dat hier de
aansprakelijkheid dicht tot de risicoaansprakelijkheid nadert. Toch is enige reserve in dit
oordeel noodzakelijk. In de eerste plaats omdat in de jongere lagere jurisprudentie weer enige
kentering te dezen aanzien is waar te nemen. In de tweede plaats, omdat in elk geval in deze
gevallen het subjectief-juridisch causaal verband vast [tP609] staat, daar de veroorzaakte
schade juridisch samenvalt met een inbreuk op het eigendomsrecht van de benadeelde, wat
ongetwijfeld een onrechtmatige daad in burgerrechtelijke zin is. En het risicoprincipe past
eigenlijk niet op gevallen, waarin de veroorzaakte schade bestaat in een subjectieve inbreuk
op het eigendomsrecht, omdat het juist bedoelt de aansprakelijkheid voor de gevolgen van
objectieve rechtsfeiten te regelen, die als zodanig niet aan een subjectieve rechtsfeit zijn toe te
rekenen, resp. die voor de gevolgen van subjectieve rechtsfeiten, die niet door de risicodrager
zijn veroorzaakt, maar die deze vrijwillig (bij verzekeringsovereenkomst) of krachtens de wet
(b.v.de ongevallenwet) op zich heeft genomen.

Ongetwijfeld wordt dit risicoprincipe ook in het strafrecht door de rechtspraak
toegepast bij de zgn. door het gevolg gekwalificeerde delicten, wanneer bv. hem, die een
ander door een messteek een bloedende, maar op zichzelf ongevaarlijke, wonde heeft
toegebracht, aansprakelijk stelt voor de dood van het slachtoffer, die is ingetreden door

10 Zo nam de Hoge Raad in zijn arrest 17 Juni 1932 NJ 1932, 1571 aan dat de verwonding opgelopen door
kinderen, die roekeloos op een niet behoorlijk afgeschut rangeerterrein hadden gespeeld, niet door het rangeren
van de trein was veroorzaakt, terwijl hij in zijn arrest van 31 mei 1929 NJ 1929, 1441 geen aansprakelijkheid
voor aldus berokkende schade aannam, omdat geen schuld bij de aangesprokene bestond.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

tetanusinfectie, ontstaan ten gevolge van het uitwassen van de wond door omstanders met
gootwater. Immers in juridische zin is [tP610] de dood niet veroorzaakt door de mishandeling
(de messteek), maar door de onrechtmatige daad van de omstanders, omdat men moeilijk kan
zeggen, dat deze laatste door de mishandeling juridisch is veroorzaakt (noch van middellijk
daderschap, noch van uitlokking van deze handelwijze is hier sprake). En daarom kan hier
ook geen juridische eenheid van causaal verband tussen de mishandeling en het gevolg van de
wondwassing bestaan, noch van een veroorzaking van de daad van de omstanders door de
mishandeling worden gesproken. Hetzelfde geldt ingeval de dood het gevolg zou zijn van het
objectieve rechtsfeit, dat de getroffene, ter behandeling naar een ziekenhuis vervoerd, tijdens
zijn verblijf aldaar door een uitgebroken brand om het leven kwam.

Terecht zou men kunnen gaan beweren, dat het onjuist is hem, die de mishandeling
pleegde, in zulke gevallen veroorzaking van de dood ten laste te leggen.

Het handelen in strijd met een zorgvuldigheidsnorm impliceert nog niet steeds schuld

lets geheel anders is echter de vraag, of in de burgerrechtelijke rechtspraak op art.
1401 BW sinds de invoering van het ruime materiéle onrechtmatigheidsbegrip de
onrechtmatigheid in de schuld is geabsorbeerd. Om deze vraag wetenschappelijk [tP611]
zuiver te stellen, dient scherp te worden onderscheiden tussen de theoretische en de
praktische begrippen van onrechtmatigheid en schuld. Wanneer de rechtsvormer (in casu de
Hoge Raad) een formulering geeft van hetgeen hij praktisch onder de term “onrechtmatige
daad” van art. 1401 BW wil verstaan, en hij daarbij deze formulering zo zou kiezen, dat
daarbij het schuldmoment inderdaad zou zijn ingesloten, dan zou dit toch de
rechtswetenschap niet kunnen ontslaan van de theoretische eis de begrippen onrechtmatigheid
en schuld uiteen te houden overeenkomstig de plaats, die aan elk van deze elementen in de
modale structuur van het juridisch aspect toekomt. De praktische taak van de rechtsvormer is,
gelijk wij in het vorig hoofdstuk hebben uiteengezet, nu eenmaal een andere dan de
theoretische taak van de wetenschap. Hetzelfde geldt, wanneer de Hoge Raad in bepaalde
gevallen “schuld” praktisch zou vereenzelvigen met “onrechtmatigheid”.

Intussen geloof ik niet, dat het door de Hoge Baad in 1919 geintroduceerde materiéle
onrechtmatigheidsbegrip reeds als zodanig de schuld van de dader zou insluiten. De
ongeschreven normen van de zorgvuldigheid, die in het maatschappelijk rechtsverkeer
[tP612] betaamt, zijn als zodanig algemene maatstaven van behoorlijkheid, welker schending
nog niet noodzakelijk een moreel rechtsverwijt voor deze bepaalde dader met zich brengt. Wij
hebben vroeger gezien, hoe de rechtsorde van ieder die mate van voorzichtigheid en
voorzienigheid eist, die noodzakelijk is voor het nakomen van zijn rechtsplichten, maar dat
het niet voldoen aan deze zorgvuldigheidsnorm nog niet voldoende is, om van schuld bij de
dader te spreken.

Ongetwijfeld was in het geval Cohen-Lindebaum de schuld van Cohen aan de
schending van een zorgvuldigheidsnorm in het maatschappelijk rechtsverkeer geen ogenblik
twijfelachtig. Immers Cohen had opzettelijk ten eigen bate de schending van de aan
Lindebaums bediende bij de artt. 1639d en 1639p sub 90 opgelegde geheimhoudingsplicht
uitgelokt. Deze gedraging was doleus naar de individualiserende maatstaf van de juridische
moraal en wanneer men de geschonden zorgvuldigheidsnorm hier zou formuleren, dat daarin
mede deze maatstaf zou zijn verwerkt, dan bestrijkt zij natuurlijk schuld en onrechtmatigheid
van Cohens daad gelijkelijk.!* Rechtswetenschappelijk dienen echter, gelijk gezegd, de
materiéle onrechtmatigheid en de schuld [tP614] steeds te worden onderscheiden.

1 Bij een actie uit art. 1401 BW behoeft de eiser i.h.u. slechts de zgn. “schuldfeiten” te
stellen, waaruit normaliter de schuld voortvloeit. Bij formele inbreuken op een subjectief recht of een wettelijke
plicht zullen de feiten zo liggen, dat in het stellen van de onrechtmatige causale gedraging normaliter reeds de

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

Het arrest van 6 april 1933 W.12627 NJ 1933, 881

En de Hoge Raad heeft zelf meer dan eens blijk gegeven, dat zij de onrechtmatigheid
in de zin van een schending van de rechtseisen van de maatschappelijke zorgvuldigheid niet
met de schuld vereenzelvigt. Zo bv.in zijn arrest van 6 april 1933 W.12627, NJ 1933, 881.
Loos, fabrikant van zuurstof- en autogenische las- en snijapparaten had een acetyleencilinder,
die hij zelf tweedehands had gekocht van een onbekende, verhuurd. Toen de huurder daarmee
zijn arbeider liet werken, ontplofte de cilinder, waardoor deze arbeider gewond werd. De
huurder sprak daarop Loos aan tot schadevergoeding, omdat volgens hem de cilinderinhoud
ondeugdelijk was geweest. De Hoge Raad besliste, dat inderdaad het ten gebruikte afstaan
van zulk een cilinder, die de fabrikant Loos zelf tweedehands van een onbekende gekocht
had, waardoor hij zich in de onmogelijkheid had gebracht controle toe te passen op de
deugdelijkheid van de inhoud door het nemen van steekproeven, in strijd was geweest met de
zorgvuldigheid die in het maatschappelijk verkeer betaamt ten aanzien van eens anders
persoon [tP615] of goed. Daarnaast stelde de Hoge Raad vast, dat de schuld van Loos was
gelegen in de aflevering van de cilinder zonder zich vooraf te vergewissen dat deze van een
behoorlijke vulmassa was voorzien.

Met andere woorden de hier door de Hoge Raad geformuleerde zorgvuldigheidsnorm
verbood i.h.a. het ten gebruike afstaan door een fabrikant van zulke apparaten van een door
deze van een hem onbekende gekochte tweedehandse cilinder. Toen de fabrikant dit toch
wilde doen, was hij naar de individualiserende maatstaf van de juridische moraal, althans
verplicht geweest, dit bijzondere apparaat vooraf op de deugdelijkheid van zijn inhoud te
onderzoeken, terwijl de algemene zorgvuldigheidsnorm slechts het nemen van steekproeven
uit series voorschrijft.> Immers de persoon van de verkoper verschafte Loos geen enkele
waarborg, dat de cilinder tot een behoorlijk gecontroleerde serie had behoord. Het feit, dat
zulk een onderzoek bijzondere kosten mee zou hebben gebracht, om het instrument weer voor
het gebruik geschikt te maken, kon hier niet tot verontschuldiging van de nalatigheid dienen.
Had Loos zich naar de bedoelde maatstaf [tP617] van de juridische moraal gedragen, dan zou
hij natuurlijk ook geen schade hebben veroorzaakt, en geen onrechtmatige daad hebben
gepleegd. Ook in de vroeger besproken arresten (dat betreffende de arbeiders aan de graansilo
en het accompagnateursarrest) kan men de schuldvraag en de onrechtmatigheidsvraag
duidelijk onderscheiden in deze voorbeelden zouden met andere uit de latere jurisprudentie
zijn te vermeerderen.

Ook na het arrest van 1919 blijft de onderscheiding van schuld, onrechtmatigheid en
causaliteit bij de toepassing van art. 1401 BW noodzakelijk

Wanneer dus vaststaat dat deze onderscheiding ook na het arrest van 1919 geboden
blijft en dat in die bepaalde gevallen, waarin de rechtspraak inderdaad niet meer de
individualiserende maatstaf van de juridische moraal aan een concrete schending van de
zorgvuldigheidsnorm aanlegt, rechtswetenschappelijk ook niet meer van “schuld” als vereiste
voor de schadevergoedingsplicht mag worden gesproken, dan volgt daaruit, dat ook de
juridische schuldvraag en de juridische causaliteitsvraag zich nimmer kunnen dekken,
ofschoon in het schuldoordeel impliciet het causaliteitsoordeel kan zijn vervat [tP618] (niet
omgekeerd). Dit is ook praktisch van betekenis, in zoverre er rechtsgevolgen aan een

schuld besloten ligt, de gedaagde zal dan moeten stellen en bewijzen, dat er omstandigheden waren, die zijn
schuld uitsloten.

12 Het Hof had feitelijk vastgesteld, dat de deugdelijkheid van de vulmassa van zulk een cilinder niet kon
worden onderzocht met behoud van zijn bruikbaarheid! Praktisch komt ‘s Hogen Raads oordeel dus hierop neer,
dat de schuld van Loos bestond in het najagen van eigen voordeel ten koste van de veiligheid van de gebruikers,
die, naar hij als fabrikant behoorde te weten door de aflevering van de ongecontroleerde cilinder in gevaar werd
gebracht.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

onrechtmatige daad kunnen zijn verbonden die onafhankelijk van de schuld van de dader
kunnen intreden (bv. des gevorderd een gerechtelijk verbod tot voortgaan met het
onrechtmatig gedrag, eventueel verbonden met een zgn. dwangsom voor iedere dag dat men
zulks doet en, waar mogelijk, een gebod tot herstel van de vorige toestand).

De invloed van de schuldmaatstaf voor de aansprakelijkheid op het causaliteitsoordeel
De zgn. redelijke voorzienbaarheid van het gevolg

Welke invloed heeft dan echter nog de hantering van het schuldprincipe op het
juridisch onrechtmatigheids- en causaliteitsoordeel?

Wij hebben vroeger vastgesteld, dat de schuld een verdieping betekent van de
onrechtmatigheid, de toerekening en het juridisch oorzakelijk verband tussen subjectief
rechtsfeit en gevolg. Wij hebben echter tevens de relativiteit van het juridische
onrechtmatigheids- en causaliteitsoordeel moeten constateren. De binding van een
rechtsgevolg van de onrechtmatige daad aan het schuldvereiste zal in de regel tot een
beperktere opvatting van [tP619] het feitelijk juridisch causaal verband leiden dan bij een
binding van dit rechtsgevolg alleen aan de onrechtmatigheid van de gedraging, tenzij de
rechtsvormer verscherpte rechtsgevolgen aan een doleuze onrechtmatige ingreep in eens
anders rechtsbelangen heeft willen verbinden (vgl. de artt.1283 en 1284 BW inzake de
verscherpte aansprakelijkheid voor wanprestatie bij overeenkomsten, voor het geval deze aan
de arglist van de schuldenaar is te wijten). De grond hiervan is duidelijk, wanneer wij slechts
weer in het oog houden, dat een feitelijk juridisch causaal verband nimmer los van de relatie
rechtsgrond voor rechtsgevolgen kan worden gevat.

Sinds het aangehaalde arrest van 3 febr. 1927 NJ 1927, 636 W.11645 heeft de Hoge
Raad in een constante rechtspraak aangenomen, dat van een causaal verband in de zin van
art.1401 BW slechts sprake is wanneer de schade naar algemene ervaringsregelen het
redelijkerwijze te verwachten of voorzienbare gevolg van de gepleegde daad is geweest, maar
hij past dit criterium alleen toe, waar hij inderdaad de aansprakelijkheid voor de schade van
de schuld afhankelijk stelt. Het geval lag hier aldus, dat iemand in [tP620] een weekblad
zekere ongunstige berichten omtrent een naamloze vennootschap had gepubliceerd, hetgeen
een daling van de koers van de aandelen op de beurs ten gevolge had. Eén van de
aandeelhouders, die uit vrees voor verdere daling zijn aandelen tegen de lagere koers verkocht
had, sprak nu, nadat de koers zich kort daarna weer ongeveer tot het vroegere peil hersteld
had, de publiceerder van de onware berichten tot schadevergoeding aan wegens het plegen
van een onrechtmatige daad. De Hoge Raad besliste, dat “de verkoop, ofschoon vrijwillig
geschied, het redelijkerwijze te verwachten gevolg was van de gepleegde handeling”. Dat ons
hoogste rechtscollege voor het redelijkerwijze voorzienbaar zijn van het gevolg inderdaad een
hoge mate van waarschijnlijkheid eist, blijkt wel uit het feit, dat hij in zijn arrest van 28 febr.
1929 NJ 1929, 905 geen causaal verband aanwezig achtte tussen de nalatigheid van een
bureauchef, die formulieren of in blanco getekende brieven liet slingeren en de met deze
documenten door een bediende gepleegde “valsheid in geschrifte” met de daardoor
veroorzaakte schade.

Nu is de redelijkerwijze voorzienbaarheid van het gevolg ongetwijfeld een
noodzakelijke [tP621] voorwaarde voor de schuld aan de schadetoebrenging.

Men ziet hier dus duidelijk, hoe het schuldprincipe het juridisch causaliteitsoordeel
beinvioedt. Dit laatste verdiept zich hier in de vergelding. Waar van deelneming aan het delict
van de bediende geen sprake is, mag geen eenheid van oorzakelijk verband tussen de
nalatigheid van de bureauchef en de gepleegde vervalsing worden aangenomen, zolang aan de
eis van schuldige veroorzaking wordt vastgehouden. Maar van een oplossing van de
causaliteitsvraag in de schuldvraag kan geen sprake zijn, omdat, gelijk wij vroeger zagen, de
redelijke voorzienbaarheid van het gevolg niet zonder meer de schuld van de dader impliceert.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

Gesteld bv. dat iemand achteraf onjuist gebleken ongunstige berichten over een
naamloze vennootschap had gepubliceerd, die hij niet lichtvaardig had verspreid, maar op
goede gronden zelf als betrouwbaar mocht aannemen, en hij slechts de intentie had gehad de
belanghebbende tijdig te waarschuwen, dan zou de door deze berichtgeving aan een tot
verkoop overgegane aandeelhouder veroorzaakte schade toch zeker niet [tP622] aan zijn
schuld te wijten zijn, al was de bedoelde verkoop redelijkerwijze voorzienbaar.

Heeft de Hoge Raad inderdaad in 1927 de theorie van de adequate veroorzaking
aanvaard?
De gronden, die hiertegen pleiten

Heeft de Hoge Raad, door sinds het geciteerde arrest van 3 febr. 1927 voor het
oorzakelijk verband tussen een schuldige onrechtmatige daad en de door de benadeelde
geleden schade de “redelijke voorzienbaarheid” van deze laatste te eisen, nu inderdaad de
theorie der adequate veroorzaking aanvaard? Ik geloof, dat men voorzichtig moet zijn met ons
hoogste rechtscollege maar dadelijk een bepaalde causaliteitstheorie in de schoenen te
schuiven op grond van het feit, dat het zich van enige termen bedient als “voorzienbaarheid”
en “naar algemene ervaringsregelen”.

Wij hebben vroeger gezien, dat de theorie van de adequate veroorzaking als zodanig
geen juridische theorie en daarom ook als zodanig juridisch niet bruikbaar is. De Hoge Raad
moet bij de toepassing van art.1401 BW de vraag beantwoorden wie de schade door zijn
schuldige onrechtmatige daad veroorzaakt heeft en op deze juridische vraag kan immers de
genoemde theorie, krachtens haar uitgangspunt in de naturalistische [tP623] leer van de
condicio sine qua non evenmin als deze laatste antwoord geven. Het begrip van de adequate
veroorzaking dient dus, gelijk wij vroeger opmerkten, eerst in juridische zin te worden gevat,
zal het voor praktische toepassing vatbaar zijn. leder empirisch causaliteitsoordeel,
onverschillig zijn modale geaardheid, is op waarschijnlijkheid gegrond, zelfs de aanhangers
van Mills wijsgerig oorzaakbegrip zouden dit, indien zij dit begrip consequent toepasten,
moeten toegeven, omdat wij nimmer alle feitelijke factoren van de causale keten met
zekerheid kennen. Zelfs de natuurkunde heeft het deterministisch causaliteitsbegrip moeten
prijsgeven en is tot het inzicht gekomen, dat de causale natuurwetten slechts op een
statistische regelmaat in een grote reeks gevallen berusten. En ieder causaliteitsoordeel is in
een of andere zin een voorzienigheidsoordeel. Immers het onderstelt, dat het gevolg maar niet
toevallig na de oorzaak plaats heeft, maar naar een zekere regel met de laatste is verbonden.
De betekenis van het causaliteitsoordeel schuilt dus hierin, dat wij daarin een zekere
voorzienbaarheid van het gevolg uitspreken op grond van onze kennis van de causale regel en
de [tP624] feitelijke omstandigheden, waaronder de oorzakelijke factor werkzaam was.

Maar de modale zin van het causaliteitsoordeel bepaalt de aard en de maatstaf van dit
waarschijnlijkheidsoordeel. Wij hebben vastgesteld, dat het juridisch causaliteitsoordeel
nimmer los van de psychische, biotische en fysische causale samenhangen staat, maar dat zijn
modale zin van normatief-juridisch karakter is en dat daarom ook de vaststelling van de
feitelijk-oorzakelijke samenhang in het rechtsleven een normatief-juridische maatstaf eist. In
de maatstaf van de “redelijke voorzienbaarheid”, welke bij toepassing van het schuldprincipe
voor de aansprakelijkheid door de Hoge Raad wordt gehanteerd, schuilt ongetwijfeld deze
normatief-juridische zin. Uit de theorieén van de adequate veroorzaking, voor zover deze alle
normatieve gezichtspunten hebben uitgeschakeld, is hij zeker niet af te leiden en bovendien
zou in het moderne gedifferentieerde rechtsleven een strakke, eenvormige maatstaf in strijd
komen met de “eisen van het rechtsverkeer” en met de “billijkheid”. In verschillende gevallen
eist dit rechtsverkeer een toepassing van het risicoprincipe, waarbij de in het rechtsleven
ingrijpende causale samenhang [tP625] zeer ruim behoort te worden gevat en de toepassing
van het criterium van de redelijke voorzienbaarheid tot onjuiste beslissingen zou voeren. Met

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

name geldt dit bij de toepassing van de Ongevallenwet 1921, waar moet worden uitgemaakt,
of het ongeval de verzekerde arbeider is overkomen in verband met zijn “dienstbetrekking” en
in het algemeen bij de vaststelling van de gevolgen van objectieve rechtsfeiten, waarvoor
iemand op een bepaalde rechtsgrond aansprakelijk is.

De invloed van “eigen schuld” van de benadeelde op het juridisch causaal verband

Wij hebben echter nog een argument onder ogen te zien, dat een praktisch-juridisch
gezichtspunt door prof. Meyers is aangevoerd tegen de inmenging van het voorzienbaarheids-
of waarschijnlijkheidsmoment in het causaliteitsoordeel.

Dit betreft de gevallen, waarin de omvang van de op schuldige en onrechtmatige wijze
veroorzaakte schade door de zgn. “eigen schuld” van de benadeelde is beinvloed.

Sinds het arrest van 4 febr. 1916 NJ1916, 450 W.9949 heeft de Hoge Raad de leer
aanvaard, dat wanneer de benadeelde zelf ook schuld heeft aan de geleden schade, hem
slechts een gedeeltelijke vergoeding wordt toegekend, rekening houdend [tP626] met de mate
van ieders schuld. In zijn arrest van 24 April 1931 NJ 1931,1321, dat betrekking had op de
aansprakelijkheid voor de gevolgen van wanprestatie bij een overeenkomst, maakte ons
hoogste rechtscollege nu uit, dat op de benadeelde de plicht rust te trachten de schade binnen
redelijke grenzen te beperken. De daarbuiten liggende schade werd als niet-voorzienbaar en
dus niet door de wanprestatie veroorzaakt beschouwd. “Aldus kan eigen schuld van de
benadeelde alleen tot opheffing van iedere aansprakelijkheid en niet - wat juist als een grote
vooruitgang in onze rechtspraak aan te merken was - tot een verminderde aansprakelijkheid
leiden”, voert prof. Meyers aan. Hiertegen moet worden opgemerkt, dat de uitsluiting van de
aansprakelijkheid hier alleen geldt de niet redelijkerwijze voorzienbare schade, die door het
schuldig verzuim van de benadeelde zelf is veroorzaakt. Schuilt hierin enige onbillijkheid? Ik
kan dit niet inzien. Deze schade is juridisch beschouwd alleen door hemzelf in het leven
geroepen en er is dan geen rechtsgrond aanwezig daarvoor de ander gedeeltelijk aansprakelijk
te stellen.

Gesteld, dat iemand een wond hem door een [tP627] ander toegebracht niet deskundig
laat behandelen en daardoor een zware infectie oploopt, die een langdurige medische
behandeling eist, dan blijft bij toepassing van het criterium van de redelijke voorzienbaarheid
in de causaliteitsvraag wel degelijk een omslag van de schade over beide naar de maatstaf van
ieders schuld mogelijk. Het zou echter zeker niet billijk zijn de toebrenger van de wond ook
aansprakelijk te stellen voor een deel van de extra schade, die door het schuldig verzuim van
de benadeelde zelf is ontstaan. Dat in het strafrecht “eigen schuld van de benadeelde” veel
minder spoedig invloed heeft op de aansprakelijkheid hangt samen met het publiekrechtelijk
karakter van het strafrecht.

Ook de “eigen schuld” valt onder het juridisch schuldbegrip en onderstelt dus een
onrechtmatig, toerekenbaar causaal ingrijpen in rechtsbelangen

Het is niet overbodig hierbij op te merken, dat “eigen schuld” van de benadeelde
evenzeer onder het juridisch schuldbegrip valt als de schuld van de voor schadevergoeding
aangesprokene. Dit wil zeggen, dat zij evenzeer een onrechtmatige, toerekenbare en causaal in
het rechtsleven ingrijpende gedraging onderstelt. In het boven geciteerde arrest van 1916 heeft
de Hoge Raad dit ook duidelijk uitgesproken. De feiten [tP628] lagen hier aldus, dat het
spoorwegpersoneel op schuldige wijze verzuimd had de afsluitbomen van een overweg van de
spoorwegen neer te laten. lemand was toen de weg overgestoken, door een aankomende trein
gegrepen en verloor dientengevolge de linkerarm. Hij had echter zelf schuld aan dit ongeval,
omdat hij de trein had kunnen zien aankomen. De Hoge Raad stelde nu vast, dat de schade
hier was ontstaan “door onrechtmatige daden (verzuimen) van meer personen” en
beschouwde dus het verzuim van de benadeelde terecht als een onrechtmatige daad.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 3, 83
Inleiding (tekstversie 6)

De materiéle onrechtmatigheid school hier niet in het niet in achtnemen van de in het
maatschappelijke rechtsverkeer geéiste zorgvuldigheid ten aanzien van zijn eigen persoon
(want men kan moeilijk op zijn eigen belangen onrechtmatig inbreuk maken voor zover men
daardoor niet tegelijk aan een ander onrechtmatig schade toebrengt), maar in de schending
van de zorgvuldigheidsnorm ten aanzien van het spoorwegverkeer. En in het geval, beslist bij
het arrest van 24 april 1931 handelde de benadeelde zijnerzijds onrechtmatig tegenover zijn
schuldenaar, die wanprestatie had gepleegd, doordat hij geen maatregelen had getroffen om
[tP629] de daardoor rechtstreeks veroorzaakte schade binnen redelijke grenzen te beperken.
De “eigen schuld” bestond dan hierin, dat de benadeelde voor dit verzuim ook een moreel
rechtsverwijt trof, omdat hij geen bijzondere omstandigheden kon aanvoeren, die zijn omissie
hadden kunnen verontschuldigen.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 4
Inleiding (tekstversie 6)

Hoofdstuk 4
Recht en historie

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 4, §1
Inleiding (tekstversie 6)

81
Het ontsluitingsproces in de normatieve aspecten van de werkelijkheid

Wanneer wij de juridische schuld als anticiperende modale zinsfiguur nader bezien,
dan blijkt de daarin in de eerste plaats zich openbarende morele anticipatie vooruit te wijzen
naar een morele zinfiguur, die ook zelf reeds een ontsloten en dus anticiperende structuur
vertoont.

Met name in het strafrecht waar voor de straftoemeting vaak diep op de motieven
wordt ingegaan, welke de dader tot zijn schuldig en onrechtmatig gedrag hebben geleid, tracht
de rechter het manco in innerlijke gezindheid van de delinquent, gelijk die binnen het morele
aspect aan de norm van de naastenliefde wordt getoetst, en dat zich ook in het strafrechtelijk
delict uitdrukt in de zin van de vergelding te benaderen. [tP630]

De onhoudbaarheid van Kants tegenstelling tussen recht en moraal (legaliteit en
moraliteit)

Dit is reeds voldoende om het op Kants voetspoor in de algemene rechtsleer en
rechtsfilosofie ingeburgerde criterium, dat het recht als het gebied van de zgn. legaliteit zich
uitsluitend tot de uitwendige gedragingen zou beperken, terwijl de moraal als dat van de
“moraliteit” uitsluitend op de innerlijke drijfveer van het handelen zou zien, als onhoudbaar in
het licht te stellen.

De innerlijke gezindheid kan wel degelijk ook in het ontsloten juridisch aspect van
betekenis zijn, voor zover zij zich in de rechtelijke gedraging heeft uitgedrukt. En wij hebben
reeds in een vroeger verband opgemerkt, dat zij onmogelijk karakteristiek kan zijn voor het
morele aspect, omdat zij de centrale religieuze sfeer van de menselijke existentie betreft (“De
mens ziet aan wat voor ogen is, maar God ziet het hart aan”). Dat Kant de innerlijke
gezindheid tot exclusief criterium van de moraliteit verhief en haar opvatte als een zich
uitsluitend laten leiden door de innerlijke drijfveer van de achting voor de zedewet, welke de
autonome menselijke persoonlijkheid zichzelf in de “praktische Vernunft” stelt, was
inderdaad [tP631] uitvloeisel van een vermoralisering van de religie, waardoor ook het moreel
aspect zelf gedenatureerd werd (Kant kon de liefde slechts zien als een zinnelijke aandrift, die
met de autonome moraal in tegenspraak staat, omdat hij uit de “heteronome natuur” zou
stammen!)

Het is echter de innerlijke gezindheid van de harten in haar centrale religieuze zin, die
ook de tijdelijke morele liefdesbetrekkingen tussen de mensen verdiept en ontsluit, hetzij in
een afvallige, hetzij in een in Christus op God betrokken richting.

De geslotenheid van het juridisch en morele aspect in de primitieve samenhang

In een primitieve heidense samenleving bevindt zich ook het morele aspect in een nog
gesloten structuur. Ofschoon men hier wel degelijk morele liefdesplichten kent, die praktisch
van omgangsplichten, rechtsplichten en geloofsplichten onderscheiden zijn, is hier toch de
innerlijke gezindheid als maatstaf voor de moraliteit of immoraliteit van het gedrag in het
algemeen onbekend.

Zo kan hier wel een duidelijk conflict ontstaan tussen de strenge eisen van een zgn.
moederrecht, dat met de banden van het bloed tussen vader en zoon geen rekening houdt, en

! Dit is op overtuigende wijze tegenover de gangbare opvatting in volkenkundige kring in het licht
gesteld door Bronislaw Malinowski in zijn Crime and custom in savage society (3¢ ed. 1940), thans in Duitse
vertaling onder de titel Sitte und Verbrechen bei den Naturvdlkern verschenen bij A. Franke A.G. Verlag Bern
(Sammlung Dalp Bnd. 33).

Volgens de heersende opvatting zou de zgn. natuurvolken slechts een ongedifferentieerd
normencomplex kennen, waarin tussen “recht, moraal, omgangsregelen en geloofsnormen geen onderscheid zou
zijn te maken.”

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 4, §1
Inleiding (tekstversie 6)

de [tP633] natuurlijke liefdesplichten, waarbij de laatste vaak tegen het recht in worden
nagekomen, maar de innerlijke samenhang tussen het juridisch en het morele aspect kan hier
nog niet tot uitdrukking komen. De anticipatiesferen van het eerste zijn hier in het algemeen
nog gesloten, evenals die van het morele aspect zelf.

De ontsluiting van deze anticipatiesferen onderstelt een ontsluiting van het
geloofsaspect, die wel een geheel ander karakter moet dragen, dan die van een ontsluiting van
de modale anticipatiesferen, omdat immers het pistisch aspect het tweede grensaspect van de
tijdelijke werkelijkheid is, waarop geen latere meer volgen. Hier ligt dus een probleem, dat
nader onderzoek eist.

Wel kan in het licht van onze transcendentale denkkritiek reeds thans duidelijk zijn,
dat een ontsluiting van het geloofsaspect onmiddellijk afhankelijk moet zijn van het religieuze
grondmotief, dat het ontsluitingsproces beheerst en richting geeft.

Zo onthult ons het grondmotief van de christelijke religie de worteleenheid van de
juridische, de morele en de pistische schuld in de zonde als afval van God in het hart of het
religieuze centrum van het menselijk bestaan. [tP634] Gelijk het ons de diepere worteleenheid
van alle tijdelijke wetsaspecten openbaart in het centrale religieuze grondgebod.

Het ontsluitingsproces in de normatieve wetskringen kan in de tijd geen afsluiting
vinden

Waar met andere woorden de ontsluiting van de anticipatiesferen in het juridisch
aspect die van de latere aspecten blijkt te onderstellen, staan wij hier inderdaad voor een
ontsluitingsproces, dat in de tijd geen afsluiting kan vinden, maar uit de boventijdelijke wortel
der tijdelijke werkelijkheid zijn uitgang blijkt te nemen.

En wat wij hier van de ontsluiting van het juridisch en het morele aspect opmerkten,
geldt in waarheid ten aanzien van de ontsluiting aller normatieve anticipaties van de
verschillende wetskringen zonder onderscheid.

Ook de ontsluiting van het denken naar zijn logisch aspect tot theoretisch,
wetenschappelijk denken anticipeert ter laatste instantie op een ontsluiting van het
geloofsaspect hetzij in afvallige, hetzij in goede richting. En het geloof zelf wijst boven
zichzelf uit naar de openbaring van de vaste Grond en Oorsprong van de Waarheid in het
religieuze centrum van het bestaan. [tP635]

Het principieel verschil tussen de ontsluiting van de normatieve en die van de niet-
normatieve anticipaties

Hier schuilt een principieel verschil tussen het ontsluitingsproces in de normatieve en
dat in de niet-normatieve anticipatiesferen van de verschillende modale
werkelijkheidsaspecten, die in de voér-logische wetskringen fungeren.

Nemen wij als voorbeeld de biofysische en biochemische processen in het levend
organisme van een plant, dan ontdekken wij in het fysisch-chemisch aspect van deze
processen een duidelijke anticiperende gerichtheid op het organisch levensaspect. Maar de
organische levensfunctie van de plant zelf blijft in haar natuurstaat een gesloten gestalte
vertonen. Hier kan een verdere ontsluiting alleen door de mens geschieden en wel in de
plantencultuur als nieuwe veredelde vormgeving bewerkstelligd door selectie en kruising,
resp. bestraling van de kiemcellen. Eerst hierdoor worden nu ook de normatieve anticipaties
in het zinnelijk (psychisch) aspect van het plantenlichaam, waarin het slechts als object
fungeert ontsloten. En bij die ontsluiting van de normatieve anticipaties doet zich dan weer de
hierboven gesignaleerde [tP636] stand van zaken voor, nl. dat zij op haar beurt die van de
geanticipeerde aspecten onderstelt.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 4, §1
Inleiding (tekstversie 6)

In de kosmische tijdsorde, zo kunnen wij zeggen, staat heel het proces, waarin de
normatieve anticipatiesferen van de onderscheiden wetskringen ontsloten worden, ter laatste
instantie onder leiding van een ontsluiting van het geloofsleven.

De twee richtingen in het ontsluitingsproces van de normatieve anticipatiesferen
De rol van geloof en historie daarin

Er valt echter een tweede eigenaardigheid in dit proces op te merken. Wij kunnen nl.
de vraag opwerpen: “In welke wetskring neemt de ontsluiting van de normatieve
anticipatiesferen haar aanvang?” Daarmee raken wij opnieuw de kosmische tijdsorde van de
wetskringen. Nu ontdekten wij vroeger in deze tijdsorde twee richtingen, die wij resp. de
anticiperende en de retrociperende of funderende genoemd hebben.

En nu valt op te merken, dat het ontsluitingsproces in de normatieve anticipatiesferen
naar deze laatste tijdsrichting steeds in de historische wetskring is gefundeerd. De ontsluiting
van het historisch cultuurleven is condicio sine qua non voor een ontsluiting van de latere
wetsringen. Men kan geen verdiepte beginselen van [tP637] moraal, recht, kunst, economie,
omgang, taal of logische begripsvorming in een samenleving ingang doen vinden zonder dat
hier eerst de starre geslotenheid van de historische traditie is doorbroken. Wel is het mogelijk
dat een historische cultuurontsluiting aanvangt zonder de basis van een ontsluiting van het
logisch denkaspect in de wetenschappelijke of theoretische analyse.

De historische wetskring is dus inderdaad, naar de funderende tijdsrichting gezien het
knooppunt van heel het ontsluitingsproces, gelijk, naar de anticiperende tijdsrichting
beschouwd, heel dit proces onder leiding staat van het geloof. Om ons in deze stand van
zaken, die voor de rechtswetenschap van fundamenteel belang is, een helder inzicht te
verschaffen, moeten wij enige paragrafen wijden aan de modale structuur van het historisch
en aan die van het pistisch (geloofs)aspect van de werkelijkheid en aan de plaats welke aan
beide in het ontsluitingsproces van de normatieve anticipatiesferen toekomt.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 4, §2
Inleiding (tekstversie 6)

82
Is het positieve recht een historisch verschijnsel?

Wij gingen in het voorafgaande steeds van de veronderstelling uit, dat er een historisch
[tP638] aspect van eigen modale geaardheid bestaat en dat dit aspect in een eigen wetskring is
besloten. Deze veronderstelling gaat vierkant in tegen de sinds de restauratietijd algemeen
doorgedrongen historische visie op de tijdelijke werkelijkheid, die althans de menselijke
samenleving naar al haar aspecten als een intrinsiek historische realiteit vatte. “La realité est
dans I’histoire”, zei reeds De Bonald, één van de toonaangevende r.-k. denkers uit de
restauratie periode. En zo is het ook een van de meest ingewortelde vooroordelen van de
moderne rechtswetenschap, dat zowel de staat als het positieve recht historische
verschijnselen zijn. Sinds de historische school wordt dit vrijwel als een axioma beschouwd.
Wij hebben echter in onze transcendentale wetenschapskritiek aangetoond, hoe wij juist
tegenover de zgn. axioma’s in de wetenschap een kritische houding dienen aan te nemen,
omdat zich hier de invloed van de geloofsvooroordelen onmiddellijk doet gelden.

De destructieve consequenties van het historisme voor het rechtsbegrip

De historische werkelijkheidsvisie voerde de rechtsleer onmiddellijk in een impasse,
wanneer het er op aankwam de eigengeaardheid van de juridische verschijnselen tegenover
andersoortige [tP640] af te palen. En ook de historiewetenschap zelf moest toch de
rechtshistorie onderscheiden van bv. de economische of de historie van de
geloofsvoorstellingen of de taalhistorie.

Het criterium daarvoor kon zij niet vinden zonder impliciet toe te geven, dat de
rechtelijke geaardheid van de verschijnselen niet zelf van historisch karakter kan zijn. VVon
Savigny mocht dan leren, dat alle recht zijn oorsprong vindt in de zich historisch
ontwikkelende volksovertuiging of “volksgeest”, diezelfde volksovertuiging was volgens hem
evenzeer de enige materiéle bron voor de omgangsregelen, de esthetische maatstaven, de taal
enz. Ging men nu zo preciseren, dat men de oorsprong van het recht in de rechtsovertuiging,
die van de moraal in de morele, die van de geloofsnormen in de geloofsovertuiging van een
volk zocht enz., dan bleef natuurlijk het probleem, door welke criteria dan deze verschillende
aspecten van de volksovertuiging van elkaar te onderscheiden zijn, nog onopgelost. Het voor-
wetenschappelijk bewustzijn, dat in zulk een “volksovertuiging” tot uitdrukking komt, kan
aan de wetenschap geen bruikbare criteria hiervoor leveren, omdat, gelijk wij in onze
transcendentale kritiek hebben aangetoond, [tP641] de modale aspecten eerst in de
theoretische of wetenschappelijke denkhouding expliciet van elkaar worden onderscheiden.
Dit sluit natuurlijk niet uit, dat men in de voor-theoretische ervaring in meerdere of mindere
mate een zekere praktische kennis van het geldende recht heeft en praktisch weet, dat dit iets
anders is dan de regelen van de omgang of de eisen van ouder- en kinderliefde. Maar tot een
theoretisch begrip van de modale geaardheid van het juridisch aspect komt deze praktische
levenservaring niet.

Bovendien moest de historische visie op de “volksgeest” ontkennen, dat in de
rechtsovertuiging een onveranderlijk criterium voor de onderscheiding van de algemene
geaardheid van de rechtsverschijnselen vervat zou zijn. De volksovertuiging is immers naar
deze opvatting zelf in de voortdurende ontwikkeling van het historisch proces besloten en zij
is het individueel bezit van een bepaalde volksgemeenschap, dat niet op een ander volk kan
worden overgeplant. Juist op die grond keerde de historische school zich tegen de
natuurrechtsleer, die van een constant en algemeengeldig karakter van het recht was
uitgegaan. Slechts door het positieve recht in idealistische lijn op een “eeuwige [tP642]

1 Théorie du pouvoir, Oevres t. | (1847) p. 507 note 1.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 4, §2
Inleiding (tekstversie 6)

rechtsidee” te betrekken gelijk Gierke deed, en aan te nemen, dat het slechts een individueel
historische verwerkelijking van deze transcendentale idee is, kon men zich schijnbaar uit de
bedoelde impasse redden. Maar deze “idee” viel dan buiten de orde van de tijdelijke
werkelijkheid.

Consequent doorgedacht moest de leer, dat het recht een intrinsiek historisch
verschijnsel is, dus tot een volledige negatie van de modale structuur van het juridisch aspect
voeren. Maar evenzeer tot een negatie van de modale geaardheid van het historisch aspect
zelf. Wanneer immers volgens de historische werkelijkheidsvisie de gehele sociale
werkelijkheid een historisch karakter draagt, dan kan de historische ontwikkeling niet slechts
een modaal aspect van die werkelijkheid zijn.

De neokantiaanse opvatting van het rechtelijk gezichtspunt als een logische denkvorm
voor een materiaal treft het historisme niet wezenlijk

Om nu althans het algemene begrip van het recht aan deze destructieve consequenties
van de historische opvatting te onttrekken, pasten de neokantiaanse rechtsleraars Stammler en
Kelsen het vorm-materieschema uit de kantiaanse kenniskritiek op de rechtservaring toe. De
[tP643] wisselende “materie” van de rechtsverschijnselen zou dan een historische (bij
Stammler een historisch-economische) zijn, maar deze historische materie zou eerst door
juridische denkvormen of categorieén tot een rechtservaring worden geordend. En deze
juridische denkvormen, die in het rechtsbegrip synthetisch worden samengevat, zouden dan
een algemeengeldig en a-priorisch karakter dragen.

Het is, na al wat wij vroeger tegen de hier bedoelde neokantiaanse rechtsleer hebben
opgemerkt, duidelijk, dat ook hier de modale structuren van het juridisch en het historisch
aspect volledig worden uitgeschakeld. Wie de constante modale geaardheid van het juridisch
aspect op logische denkcategorieén terugvoert, verlogiseert de eerste. En wie de “historie” tot
een in zichzelf onbepaalde en ongeordende “materie” van de sociale rechtservaring
denatureert, kan natuurlijk a fortiori geen historisch aspect met eigen modale structuur
erkennen. Ja, hij moet, consequent doordenkend, komen tot een loochening van het
bestaansrecht van de historiewetenschap. Immers zelfstandige categorieén van het historicale
denken als zodanig worden door Stammler en Kelsen niet erkend.

Men treft dan ook de historische werkelijkheidsvisie [tP644] niet in de hartader,
wanneer men haar de concessie doet, dat het positieve recht een historisch materiaal is, dat
slechts in juridische denkvormen zou zijn geordend. De bedoelde denkvormen zijn dan
slechts een hol logisch raam, waarbinnen de historische visie op het rechtsleven zich
overigens rustig kan handhaven. En wat heeft deze neokantiaanse rechtsleer te antwoorden,
wanneer men haar er op wijst, dat het wetenschappelijk rechtsbegrip zelf een historische
ontwikkeling heeft gehad en dus onmogelijk boven de laatste verheven kan zijn? Wij hebben
immers bij de summiere analyse van de modale structuur van het logisch aspect de innerlijke
samenhang van dit laatste met het historische aangetoond. Maar het hier aan het woord zijnde
neokantianisme weet daarvan niets, omdat het zijn transcendentaal-logische denkvormen
geheel los van de historische ontwikkeling van het denken meent te kunnen vatten.

Het recht als “cultuurverschijnsel” (“wertbezogen Wirklichkeit”) in de Badense school
van het neokantianisme

Een andere neokantiaanse richting (georiénteerd aan de zgn. Badense school van
Windelband, Heinrich Rickert en Laks) benaderde het probleem inzake de verhouding tussen
recht en historie op een geheel andere wijze. [tP645]

Volgens haar is het positieve recht een historisch cultuurverschijnsel, dat in het
theoretisch bewustzijn eerst tot stand komt door de “natuurwerkelijkheid”, gelijk ze in tijd en
ruimte is opgebouwd, te betrekken op het bovenzinnelijk rijk van de “waarden” en wel op de

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 4, §2
Inleiding (tekstversie 6)

rechtswaarde. Deze “waarden” zijn niet zelf werkelijk, maar zij hebben gelding en zijn de
zelfgenoegzame bron van alle normen. Door de “natuurwerkelijkheid” op deze waarden te
betrekken, constitueert het theoretisch bewustzijn het eigenlijk historisch onderzoekingsveld:
het gebied van de “cultuur”. Bij deze “wertbeziehende” beschouwingswijze van de
werkelijkheid gaat de historiewetenschap individualiserend en typiserend te werk. En de
werkelijkheid neemt op deze wijze voor de theoretisch-historische denkwijze “zin” of “ideéle
betekenis” (Bedeutung) aan, die zij voor de “generaliserende” en “wertblinde”
natuurwetenschappelijke beschouwingswijze niet heeft.

Het positieve recht is als empirische werkelijkheid slechts een fysisch-psychisch
verschijnsel: een door fysieke dwang gesanctioneerde imperatief, die psychisch de wil van de
rechtsgenoten tracht te motiveren. Maar als [tP646] “cultuurverschijnsel” krijgt deze
imperatief de ideéle “Bedeutung” van een positieve rechtsnorm een juridische
behoorlijkheidsregel, doordat zij op de “rechtswaarde” of “rechtsidee” betrokken wordt.

Volgens deze opvatting blijft de empirische werkelijkheid als zodanig “fysisch-
psychische” natuurwerkelijkheid, gelijk Kant geleerd had. Er zijn geen andere logische
denkcategorieén dan de mathematische en natuurwetenschappelijke. Bijzondere juridische
denkvormen bestaan dus niet. Juridische zin krijgen deze verschijnselen eerst door ze in
betrekking te vatten met de gerechtigheid als ideéle geldende waarde.

De “waarden” zelf realiseren zich niet, worden nimmer immanent aan de
werkelijkheid. En dus kan de normatieve zin van het recht in deze gedachtegang ook nimmer
een wezenlijk modaal aspect van de tijdelijke werkelijkheid zijn, evenmin als hier van een
historisch cultuuraspect kan worden gesproken.

Men kan slechts spreken van een “cultuurwetenschappelijke beschouwingswijze” van
de werkelijkheid, die door het theoretisch bewustzijn zelf wordt opgebouwd door de fysisch-
psychische verschijnselen subjectief op het [tP647] ideéle rijk van de “eeuwig geldende
waarden” te betrekken.

De historie als geestelijke werkelijkheid (objectieve geest) in het neohegelianisme

Eerst de neohegeliaanse rechtsleer, die in Duitsland door Julius Binder in zijn latere
tijd, Schonfeld en Karl Larenz werd verdedigd, dorst het weer aan de rechtsidee in de
tijdelijke werkelijkheid zelf te laten ingaan.

De “historie” werd dan in Hegels lijn gezien als een geestelijke werkelijkheid, het
gebied van de zgn. “objectieve geest”, waarin de vrijheidsidee immanent tot objectieve
openbaring komt. De gehele menselijke samenleving, de kunst, het recht enz. werden zo als
een objectief geestelijke werkelijkheid van historische geaardheid gevat en het positieve recht
als een historische verwerkelijking van de rechtsidee.

Daarmee was de historische visie op de werkelijkheid, zoals die door het Duitse
vrijheidsidealisme was geintroduceerd, weer een ogenblik in ere hersteld, ofschoon al spoedig
dit neohegelianisme Hegels leer van de absoluutheid van de idee losliet, en de idee nog
slechts in haar immanente, historische en dus steeds wisselende en betrekkelijke openbaring
liet gelden.

Het moet intussen duidelijk zijn, dat noch [tP648] de cultuurwetenschappelijke
rechtsopvatting van de neokantiaanse Badense school, noch het neohegelianisme het positieve
recht anders konden zien dan als een intrinsiek historisch cultuurverschijnsel. Dat men daarbij
de eigenlijke juridische geaardheid van dit cultuurverschijnsel liet ontspringen uit een
subjectieve betrekking tot een boventijdelijke rechtswaarde of uit een historische “realisering”
van de rechtsidee, kon daaraan niets afdoen.

De door het humanistisch grondmotief van natuur en vrijheid beheerste theoretische
visie op de tijdelijke werkelijkheid belette principieel het inzicht in de modale aspectstructuur
van recht en historie.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 4, §2
Inleiding (tekstversie 6)

Het positieve recht kan niet zelf een historische werkelijkheid zijn

Wanneer eenmaal erkend is, dat de juridische geaardheid van de rechtsverschijnselen
onmogelijk een historisch verschijnsel kan zijn, dan kan ook het positieve recht dit niet
wezen. Het is natuurlijk buiten discussie dat positieve rechtsnormen slechts door werkelijke
menselijke gedragingen kunnen worden toegepast en nagekomen. Maar menselijke
gedragingen kunnen, gelijk wij gezien hebben, [tP649] slechts in haar juridisch aspect door de
rechtsnormen bestreken worden. En dus kan het positieve recht als zodanig ook slechts binnen
de modale structuur van het juridisch aspect fungeren. Het kan als zodanig niet zelf een stuk
werkelijkheid zijn en evenmin kan er een “historische werkelijkheid” bestaan, die geheel en al
van historische geaardheid zou zijn.

De historische opvatting van het positieve recht kan eerst principieel worden
bestreden, wanneer deze laatste stelling, waarvan wij bij onze opvatting - dat het historische
slechts een modaal aspect van de tijdelijke werkelijkheid uitmaakt - steeds zijn uitgegaan,
inderdaad kunnen bewijzen.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 4, 83
Inleiding (tekstversie 6)

83
De modale structuur van het historisch aspect!

De geschiedenis (wat geschied is) dekt zich niet met haar historisch aspect

Op de vraag: “Wat is geschiedenis?” antwoordt men in het dagelijks leven gewoonlijk
zonder bedenking “Wat in het verleden geschied is”. Dit antwoord is geheel georiénteerd aan
de naieve ervaringshouding, die, gelijk we weten, niet op de theoretische onderscheiding van
de modale aspecten van de werkelijkheid, maar op de concrete werkelijke gebeurtenissen
gericht is. Maar juist daarom is het voor een theoretische [tP651] afgrenzing van het
onderzoekingsveld van de historiewetenschap zeker niet geschikt.

In de eerste plaats is het niet juist, dat de historie tot het verleden beperkt is. Dat weet
men trouwens ook in de naieve ervaringshouding wel degelijk. Het moge waar zijn, dat men
in het dagelijks leven van iets, dat voorgoed voorbij gegaan is, zegt: “Dit behoort nu tot de
geschiedenis”, daarmee bedoelend: “Het behoort nu tot het verleden”. Maar het is even waar,
dat niemand in de voor-wetenschappelijke ervaringshouding er bezwaar tegen maakt bij het
beleven van een belangrijke gebeurtenis in het nationale of internationale leven, te zeggen:
“Wij beleven vandaag een historische gebeurtenis”, waarmee dus erkend is, dat de historie
ook het heden bestrijkt. Ja, men spreekt ook zonder bedenking van de historische toekomst
van een volk.

In de tweede plaats kan het historisch terrein niet worden afgegrensd naar het
criterium “wat geschied is”. Immers werkelijke gebeurtenissen fungeren, gelijk wij weten, in
beginsel in alle aspecten van de werkelijkheid gelijkelijk. Het vallen van een rotsblok is, als
een bloot natuurverschijnsel gezien, geen historische [tP652] gebeurtenis. Maar het kan een
actuele objectief-historische betekenis krijgen, wanneer daardoor bv. een stuk menselijke
cultuur verwoest wordt, of een leidend staatsman er dodelijk door getroffen wordt.

Zo heeft ook iedere menselijke handeling een historisch aspect nevens tal van andere,
als zodanig niet-historische. Men denke aan handelingen als eten, roken, schrijven. In de
middeleeuwen kende men bv. nog de boekdrukkunst niet. De uitvinding en inburgering van
het drukken in onze westerse samenleving was een ontwikkelingsgang van ontzaggelijke
historische betekenis, welke ook aan het menselijk lezen een nieuwe historische vorm heeft
gegeven. Het werd nu tot een algemene cultuurbehoefte. Maar de concrete handeling van het
lezen vertoont ook tal van andere modale aspecten, zoals het fysische, het biotische, het
psychische, het logische, het taalaspect, het omgangsaspect, het economisch aspect enz., die
als zodanig niet van historisch karakter zijn, al staan ze wel in onverbrekelijke samenhang
met het historische. Juist omdat in de historische ontwikkeling concrete mensen, handelingen,
gebeurtenissen, dingen, samenlevingsverhoudingen fungeren, komt er alles op aan te [tP653]
wat de modale zin der historie is. Niet de vraag wat in de historische ontwikkeling ingaat,
maar hoe het een historisch karakter aanneemt, is hier in het geding. En daartoe moet men
juist beginnen, niet aanstonds op de concrete werkelijkheid zelf de blik te richten, maar
veeleer op de verscheidenheid van de modale aspecten, waarin de eerste fungeert.

Het wat, d.i. de concrete werkelijkheid, die in de historie fungeert, is steeds meer dan
enkel historisch, omdat het alle aspecten van onze tijdelijke kosmos omvat.

Men doet dus goed een principieel verschil te maken tussen de geschiedenis als
verloop van concrete gebeurtenissen (wat geschied is) en het historisch aspect, waarin zij
fungeert. Wij moeten nu allereerst nader rekenschap geven van de modale zinkern van dit
aspect, die wij vroeger reeds enige malen, zonder nadere explicatie, in ons betoog lieten
optreden.

1 Vgl. mijn Wijshegeerte der wetsidee Il blz... en mijn geschrift Recht en historie.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 4, 83
Inleiding (tekstversie 6)

De veelzinnigheid van de begrippen ontwikkeling en wording

Deze zinkern is in geen geval te vinden in de wording of de ontwikkeling, waarin een
wijdverbreide opvatting het kenmerkende van het historisch onderzoekingsveld zocht. Want
deze beide begrippen ontberen zonder nadere [tP654] kwalificatie iedere modale omlijning en
zijn dus veelzinnig. De “ontwikkeling” ontmoeten wij het eerst als structuurmoment van het
biotisch aspect in de zin van organische levensontwikkeling en zij bleek reeds hier een
analogisch karakter te dragen (als analogie van de beweging).

Bij de “wording” (genesis) denken wij primair aan de ontplooiing in de tijd van de
structuren, die God in zijn schepping heeft gelegd. Op grond van de goddelijke
scheppingsdaad, die als zodanig niet in de tijd valt, volgt de wording van zijn schepselen in de
kosmische tijd, de ontplooiing van de scheppingspotenties tot de voldragen schepselen. Maar
ook deze wording is als zodanig niet tot één aspect beperkt, maar omvat heel de vergankelijke
wereld naar al haar aspecten. De historische wording is slechts een aspect van de genesis en
moet dus haar modale omlijning van de zinkern van het historisch aspect ontvangen.

Het historisme en het cultuurbegrip

Nu is men bij iedere poging, om het terrein van de historiewetenschap af te grenzen
tegenover dat van de “natuurwetenschappen” - en onder leiding van het humanistisch
grondmotief [tP655] van natuur en vrijheid was slechts hierop de onderscheiding gericht -
steeds weer gestuit op het moment van de cultuur. Men vatte daarbij echter “cultuur” niet op
in de zin van een modaal aspect van de werkelijkheid, maar veeleer als een verzamelbegrip
voor alle sociale menselijke levensuitingen, waarin zich een autonome vrijheid tegenover het
natuurwetmatige zou openbaren en waarin de mens zelf vormgevend optreedt. In die zin
rekende men wetenschap, kunst, omgangsvormen, recht, moraal en godsdienst en in het
algemeen alle vormen van menselijke samenleving tot de “cultuur”.

Zo kon men voor de historische werkelijkheidsvisie de “cultuur” identiek worden met
de “historische werkelijkheid”, die zich dan met de menselijke samenleving dekte. De
“cultuur” werd een andersoortige, een zgn. “geestelijke” werkelijkheid tegenover de
natuurwerkelijkheid.

Men onderscheidde dan ook niet meer het culturele aspect en de werkelijkheid, die in
dit aspect fungeert, maar daarbij altijd typische individualiteitsstructuren vertoont, die alle
aspecten zonder onderscheid omvatten.

Het biologistisch cultuurbegrip [tP656]

Dit is de valstrik van alle -ismen in de theoretische werkelijkheidsvisie. Zo kwam het
biologisme tot een grenzeloze uitzetting van het begrip leven. De bekende Duitse bioloog
Woltereck verklaarde bv.: “die geistig-seelischen Phdnomene, Leistungen, Produkte gehéren
genau so zum Leben wie etwa die Schalenbildung oder die Bewegung von Protozoen.? Ein
Tempel oder ein Buch, eine Sonate oder ein strategischer Plan sind Lebenserscheinungen,
Leistungen lebendiges Geschehens; und wortlich das Gleiche gilt fur die Bautem der
Termiten. Wenn diese Zusammengehdrigkeit nicht einlauchten will, der wird kaum jemals
Umfang und Inhalt des Lebensbegriffes vollig verstehen.?

Hier dus een volkomen gemis aan onderscheiding tussen het biotisch aspect van de
werkelijkheid en de individualiteitsstructuren, die in dit aspect fungeren. Het culturele aspect
wordt hier onder een biologische grondnoemer gebracht.

De historische rechtsschool kwam vooral hierdoor tot haar vereenzelviging van
“cultuur” en (geestelijke) werkelijkheid, doordat zij van meet af de cultuur aan de

2 Dit zijn eencellige diertjes.
3 Ontologie des Lebendigen 1940 S.52.

HermanDooyeweerd.nl



Encyclopedie der rechtswetenschap hoofdstuk 4, 83
Inleiding (tekstversie 6)

volksgemeenschap bond en die volksgemeenschap inderdaad [tP658] een werkelijk
samenlevingsverband is met een eigen individualiteitsstructuur.

Nu zou er wetenschappelijk niets tegen zijn onder cultuur al die concrete
verschijnselen van menselijke sociale werkzaamheid samen te vatten, die in hun
individualiteitsstructuur inderdaad door hun cultureel-historische functie gekwalificeerd zijn.
Bij het onderzoek van de individualiteitsstructuren van de werkelijkheid komen wij op dit
punt vanzelf terug. Maar wij moeten ons dan toch steeds bewust zijn, dat bij deze
verschijnselen het culturele slechts het kwalificerend aspect van hun concrete werkelijkheid
en niet die werkelijkheid zelf kan zijn.

En dan blijft het dus noodzakelijk een nader onderzoek in te stellen naar de modale
structuur van dit aspect en de modale zinkern op te sporen, die het als zodanig kwalificeert.

Zodra men echter het cultuuraspect als grondnoemer voor alle normatieve aspecten
van de werkelijkheid gaat hanteren en omgangsvormen, recht, taal, economische, esthetische,
morele en geloofsverschijnselen als aspecten van “de cultuur” gaat beschouwen, vervalt men
in een historische werkelijkheidsvisie, die zowel de modale structuren als de
individualiteitsstructuren van de werkelijkheid theoretisch nivelleert. [tP659] Dan ontstaat
ook noodzakelijk de fundamentele verwarring tussen modaal aspect en concrete
werkelijkheid.

En zo wordt het begrijpelijk, dat men het positieve recht, de omgangsvormen en de
taalvormen rustig op één lijn stelt met sociale realiteiten als de staat, de kerk enz. en ze als
zodanig tot onderling vergelijkbare historische werkelijkheden proclameert.

Wij zullen later zien, hoe uit deze verwarring allerlei valse probleemstellingen in de
rechtswetenschap zijn geboren al de vraag hoe zich de staat en het recht verhouden, of de staat
dan wel het recht soeverein is enz. enz.

HermanDooyeweerd.nl



	0.0 toelichting
	0.1 titel
	0.2 inhoudsopgave
	1
	1.1
	1.2
	1.3
	1.4
	1.5
	1.6
	1.7
	1.8
	1.9
	1.10
	1.10.1
	1.10.2
	1.10.3
	1.10.4
	1.11
	2
	2.1
	2.2
	2.3
	2.4
	3
	3.1
	3.2
	3.3
	4
	4.1
	4.2
	4.3

